Nag Hammadi and Manichaean Studies 75

Gnosis und Judentum

Alttestamentliche und jiidische Motive
in der gnostischen Literatur

und das Ursprungsproblem der Gnosis

Von Jaan Lahe

BRILL



Gnosis und Judentum



Nag Hammadi and
Manichaean Studies

Editors
Johannes van Oort ¢ Einar Thomassen

Editorial Board

].D. BeDuhn, A.D. DeConick, W.-P. Funk
I. Gardner, S.N.C. Lieu, A. Marjanen
P. Nagel, L. Painchaud, B.A. Pearson
N.A. Pedersen, S.G. Richter, ].M. Robinson
M. Scopello, ].D. Turner, G. Wurst

VOLUME 75

The titles published in this series are listed at brill.nl/nhms



Gnosis und Judentum

Alttestamentliche und jiidische Motive
in der gnostischen Literatur und das
Ursprungsproblem der Gnosis

Von

Jaan Lahe

LEIDEN « BOSTON
2012



This book is printed on acid-free paper.

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

Lahe, Jaan.

Gnosis und Judentum : alttestamentliche und jiidische Motive in der gnostischen Literatur
und das Ursprungsproblem der Gnosis / von Jaan Lahe.

p. cm. - (Nag Hammadi and Manichaean studies, ISSN 0929-2470 ; v. 75)

Originally presented as the author's thesis (doctoral)-Universitit Tartu, 2009.

Includes bibliographical references (p. ) and index.

ISBN 978-90-04-20618-2 (hardcover : alk. paper)

1. Judaism-Relations-Gnosticism. 2. Gnosticism-Relations-Judaism. 3. Gnostic
literature-Relation to the Old Testament. I. Title. II. Series.

BM536.G54L34 2011
273'.1-dc23
2011033834

ISSN 0929-2470
ISBN 978 90 04 20618 2

Copyright 2012 by Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands.
Koninklijke Brill NV incorporates the imprints Brill, Global Oriental, Hotei Publishing,
IDC Publishers, Martinus Nijhoff Publishers and VSP.

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored in
a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical,
photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from the publisher.

Authorization to photocopy items for internal or personal use is granted by Koninklijke Brill NV
provided that the appropriate fees are paid directly to The Copyright Clearance Center,

222 Rosewood Drive, Suite 910, Danvers, MA 01923, USA.

Fees are subject to change.



Meinem verehrten Lehrer Professor Dr. Dr. Kurt Rudolph
zu seinem 8o. Geburtstag.






INHALT

GeleItWOTT ..ottt

Abkiirzungsverzeichnis. ...

Einleitung .......oooiiiiii i e
L. Thema ..ooouiiii
II.  Forschungsziel und Methoden ........................ ...
II.  AufbauundInhalt ...
IV.  Quellen und Sekundarliteratur............................

I1.

I. TEIL
DIE FRAGE NACH DEM URSPRUNG DER GNOSIS

Methodologische Grundlagen: Der Begriff ,,Gnosis“ und seine
Definition ...ooittiie i
L1.1. ,Gnosis® ,Gnostizismus®, ,gnostisch® und ,Gnostiker
aus begriffsgeschichtlicher Perspektive ...................
L1.2. Wasist GNoOSiS?....ooveiiniiii it iiieeiieeieeennnns
L.1.3. DefInitionen. ....oovvniiiiie et
L.1.4. Hauptmerkmale der Gnosis (1966) .............ccceeen...
L.1.4.1. Das Kolloquium von Messina (1966)...........
L1.4.2. Gilles Quispel...........ccoooviiiiiiiii ..
I.1.4.3. Robert McLachlan Wilson ......................
I.1.4.4. RobertHaardt ...............coovviiiiniiinna..
L1.4.5. SasaguArai............oooooiiiiiiiiiiii,
I.1.4.6. Hans-Joachim Schoeps..........................
I.1.4.7. Hans-Martin Schenke...........................
[.1.4.8. KurtRudolph...................
I.1.4.9. Christoph Markschies...........................
I.1.4.10. Walter Schmithals...............................
I.i.4.11. GerdTheiflen...........coooiiiiiiiiiiiniinn...
I.1.4.12. Karl-Wolfgang Troger................coooeeens
I.1.4.13. Hans Blumenberg ....................c..ol.
I.1.4.14. Werner Foerster .............cooviiiiiiinininn.
I1.4.15. JanZandee.........ooooiiiiiiiiiiiiiiiniis
1.1.4.16. HansJonas..........coviiniiiiiiiiinniinenann,



VIII

I.2.

L1.s.
L1.6.
Theorien iiber den Ursprung der Gnosis
L2.1.
L2.2.

I.2.3.

1.2.4.

INHALT

Kritik an der ,,Gnosis“ als Kategorie und dem

Gnosis-Bild der neuzeitlichen Forschung.................

Zusammenfassung — Gnosis-Modelle als

methodologisches Problem........................ooool.

Das Ursprungsproblem der Gnosis in der

Forschungsgeschichte...................ooooi,

Kirchengeschichtliches Ursprungsmodell - Gnosis als

innerchristliches Phanomen................coovviiiin.t.

Kritische Auseinandersetzung mit dem
kirchengeschichtlichen Ursprungsmodell der

(€70 13 T

Religionsgeschichtliches Ursprungsmodell - Gnosis als
auflerchristliche religiose Bewegung oder als

eigenstandige Religion ...

I.2.4.1.

I.2.4.2.

1.2.4.3.

Griechisch-hellenistische Theorien.............
a. Die griechische Philosophie..................
b. Mysterienkulte......................
c. Kritische Auseinandersetzung mit dem

griechisch-hellenistischen

Ursprungsmodell der Gnosis ................
Altorientalische Theorien.......................
a. Altbabylonische Religion.....................
b. Kritische Auseinandersetzung mit dem

c. Altagyptische Religion .......................
d. Kritische Auseinandersetzung mit dem

e. Altiranische Religion .........................
f. Kritische Auseinandersetzung mit dem
altiranischen Ursprungsmodell der Gnosis..
Judische Herleitung der Gnosis.................
a. Hellenistisches Judentum ....................
b. Apokalyptik..............oooo
c. Weisheitslehre ...,
d. Judische Skepsis ...
e. Judische Mystik..................oo



INHALT

f. ,Haretiker im Rabbinertum ................
g. Taufgruppen ...,
h.Qumran.........cooovviiiiiiiiiii i
i. Samaritanertum ...
j. Kritische Auseinandersetzung mit der
judischen Herleitung der Gnosis.............
I.2.5. Polykausale Herleitung der Gnosis........................
a. Existentialphilosophisches Ursprungsmodell der
Gnosis — Gnosis als Daseinshaltung....................
b. Soziologische und psychologische
Ursprungsmodelle der Gnosis..........................
I.2.6. Zusammenfassung - Theorien iiber den Ursprung der
GNOSIS v

I.3. Exkurs 1: Entstehungszeit der Gnosis............................
I.4. Exkurs 2: Entstehungsort der Gnosis ............................

I.5s. Zusammenfassende Definition der Gnosis in Hinblick auf
ithren Ursprung ...

1.6. Zusammenfassungdes . Teils.................oooiiiinn..

II. TEIL

DIE FRAGE NACH DEN BEZIEHUNGEN
ZWISCHEN GNOSIS UND JUDENTUM

IT.1. Fragestellung...........cooiiiiiiiiii e

I1.2. Alttestamentlicher und jidischer Stoff in der gnostischen
Literatur........oooiiiii
I1.2.1. Schopfungsberichte ...,

II.2.1.1. Schopfungder Welt ..................coooiii,
a. Die Kosmogonie im Werk ,Vom Ursprung
der Welt ...
b. Die Kosmogonie im Apokryphon des
Johannes ..........coooiiiiiiiiii
c. Die Kosmogonie der ,,Barbelioten® bei
Irendus ...



II.2.1.2.

I1.2.1.3.

INHALT

d. Die Kosmogonie der ,,Ophiten” und

»Sethianer® bei Irendus....................... 214
e. Kosmogonien in der mandiischen Literatur 217
f. Die Kosmogonie im Traktat ,Poimandres®.. 222
Erziahlungen tiber die Schopfung des

Menschen..............ooooiii 228
a. Die Anthropogonie im Werk ,Vom

Ursprung der Welt“..................oooi e, 228
b. Die Antropogonie im ,,Apokryphon des

Johannes“ ........ccoviiiiiiii 234
c. Die Anthropogonie in der Hypostase der

Archonten ... 236
d. Die Schopfung des Menschen in den

anderen Nag Hammadi-Schriften ........... 242
e. Anthropogonien in der mandaischen

Literatur.............oo 243
f. Die Anthropogonie im Traktat

SPoimandres” . ... 247
g. Gnostischen Anschauungen von der

Schopfung des Menschen bei Irenéus ....... 252

Erzihlungen und Berichte tiber den
Paradiesgarten, den Siindenfall und die

Vertreibung aus dem Paradies .................. 254
a. Die Paradieserzidhlung im Werk ,Vom

Ursprung der Welt“...................ooo e, 254
b. Die Paradieserzahlung im Apokryphon des

Johannes ........coovviiiiiiiiiiii i 258
c. Die Paradieserzidhlung in der Hypostase

der Archonten ..., 261

d. Anspielungen auf den Urzustand und den
Fall des Menschen in der Apokalypse des

Adam ... 263
e. Die Paradiesgeschichte in der mandéaischen

Literatur..............oooo 265
f. Paradies und Siindenfall nach der

gnostischen Erklarung bei Irenéus........... 266

g. Paradies und Stindenfall im Buch ,,Baruch®
des Gnostikers Justin bei Hippolyt von Rom 267



1I.2.1.4.

II.2.1.5.

II.2.1.6.

II.2.1.7.
11.2.1.8.
II.2.1.9.
II.2.1.10.
II.2.1.11.
II.2.1.12.
1I.2.1.13.

INHALT XI

h. Die Auslegung der Stindenfallgeschichte

im Werk ,,Das Zeugnis der Wahrheit“....... 273
Die Nachkommen Adams in der Gnosis ....... 276
a. Kainund Abel ... 277
b. Seth ..o 283
c. Henoch ... 290
d. Noah und seine Familie ...................... 292
Die Erzahlungen und Berichte iiber die
Sintflut ... 297
a. Die Sintflut im ,,agyptischen Evangelium®... 298
b. Die Sintflut in der Apokalypse des Adam ... 298
c. Die Sintflut im Apokryphon des Johannes .. 299
d. Die Sintflut in der Hypostase der Archonten 299
e. Die Sintflut in der Paraphrase des Seem...... 300
f. Die Sintflut in der ,valentinianischen

Abhandlung® ... 300
g. Die Sintflutim Ginza......................... 301
h. Die Sinflut bei den ,,Gnostikern“ von

Irenius und bei den ,,Sethianern“ von

Epiphanius..........ccooviiiiiiiiiiii, 301
i. Erzahlungen und Berichte tiber die Sintflut

und ihr alttestamentlicher und jiidischer

Hintergrund ... 301
Die Uberlieferung vom Geschlechtsverkehr
zwischen Gottessohnen und

Menschentochtern ...l 309
Die Patrirachen und die Ereignisse in Sodom.. 312
Melchisedek ...........cooviiiiiiiiiiii, 315
Mose, die Gesetzgebung und das Gesetz ....... 324
Das Exodus-Motiv ...........ccooiiiiiiiinnn.. 328
Konig Salomo ..., 330
Die Propheten ............oooiiiiiiiiiia. . 333
Die gnostischen Mythologeme und ihr

judischer Hintergrund ...................... ... 336
a. Der Unbekannte Gott und der Demiurg .... 337
b. Die sieben Archonten ........................ 343
c. Der Gott ,Mensch®........................... 346
d. Die Weisheit ..o, 351

e. Der Gottesgeist im Menschen................ 356



XII INHALT

I1.2.1.14. Hebréisch-aramdisches Sprachgut in
gnostischen Uberlieferungen ................... 357
I1.2.1.14.1. Ubernatiirliche Wesen mit
semitischen Namen in der
gnostischen Literatur und in den
patristischen Berichten iiber die
Gnosis .....cooovviiiiiii 357
II.2.1.14.2. Die Frage nach der Herkunft der
semitischen Namen in der
gnostischen Literatur und in den
patristischen Berichten ............. 369
I1.2.1.14.3. Hebrdische und aramiische
Worter und Wortspiele in den
gnostischen Schriften von Nag
Hammadi...................ooo 370
I1.2.1.15. Die Ursprungsfrage der Mandéer in
Zusammenhang mit dem antiken Judentum... 374

I1.3. Zusammenfassung des 2. Teils ..., 387
Ergebnisse............oooii 393
Quellen und Literatur ..........ccooviiiiiiiiiiiiiii i, 397

Register......ooooiiiiiiiii i 435



GELEITWORT

Die antike Gnosis und ihre Beziehung zu den anderen Religionen der
Spédtantike ist ein Thema, das mich schon lange fasziniert. Das Interesse
geht auf die Schulzeit zuriick, wahrend der ich auf einen Aufsatz von
Gilles Quispel! stiefS. Wihrend meines Theologie-Studiums hat mich die
Lektiire von Kurt Rudolphs Buch Die Gnosis. Wesen und Geschichte einer
spatantiken Religion dazu inspiriert, mich griindlicher mit dem Problem
der Gnosis zu beschiftigen.

Aus einer Seminararbeit iber die Gnosis und das Neue Testament
erwuchs eine Diplomarbeit, aus dieser wiederum eine Bachelorarbeit
und aus dieser das Buch ,,Gnoosis ja algkristlus“ (Gnosis und Urchris-
tentum)?2.

Nach Absolvierung der Universitit war ich auf der Suche nach jeman-
dem, der mich im Bereich ,,Gnosis und spétantiker Religionsgeschichte®
weiterbetreuen konnte, und schrieb an Herrn Prof. Dr. Dr. Kurt Rudolph
in Marburg. Ich fragte, ob er bereit wire, meine Magisterarbeit zu be-
treuen, und er war einverstanden. Im Jahre 2002 erhielt ich ein For-
schungsstipendium des DAAD und fuhr nach Marburg, wo ich Prof.
Rudolph personlich kennenlernte. Er war mir gegeniiber stets freundlich
und hilfsbereit und hat mich und meine Forschung seit meinem ersten
Forschungsaufenthalt in Deutschland betreut. Fiir all das mochte ich ihm
an dieser Stelle meinen besonderen Dank aussprechen.

Diese Studie, die am 15. April 2009 im Theologischen Fakultdt an
der Universitdt Tartu als meine Doktorarbeit verteidigt wurde, ist somit
das Produkt einer ausfiihrlichen Beschiftigung mit dem Thema ,Gno-
sis“. Doch war ihre Fertigstellung nicht leicht. Umso dankbarer bin ich
allen Menschen, die mir auf diesem Weg geholfen haben. Zuerst mochte
ich meiner Familie Dank sagen - meiner Frau Ursula Vent und mei-
ner Tochter Katariina Lahe, die immer neben mir gestanden und mich
gestiitzt haben. Danach mochte ich meinen zwei Betreuern, Prof. Dr.
Dr. Kurt Rudolph (Marburg) und Prof. Dr. Hans-Gebhard Bethge (Ber-
lin), danken, die mir beim Schreiben der Arbeit und auf meinem Weg in

1 Quispel, Gnosis. In: Vermaseren (Hg.), Die orientalischen Religionen im Rémer-
reich. Leiden 1981, 413-435.
2 Tallinn; 1. Auflage 2001, 2., durchgesehene und verbesserte Auflage 2004.



X1V GELEITWORT

die Forschung geholfen haben. Ebenso danke ich meinen drei Gutach-
tern, Prof. Dr. Karl-Wolfgang Troger (Bautzen), Prof. Dr. Birger A. Pear-
son (USA; California) und Prof. Dr. Ismo Dunderberg (Helsinki), fiir
Gutachten und ihre konstruktive Kritik, die mir die Verbesserung mei-
ner Arbeit vor dem Druck sehr erleichtert hat. Sehr dankbar bin ich
Herrn Dipl.-Theol. Johannes Miiller (Leipzig), Herrn Pfarrer Matthias
Burghardt (Tallinn) und Frau Dr. Ulrike Plath (Tallinn), die mir bei
der sprachlichen Korrektur der Arbeit geholfen haben, sowie meiner
Schwester Jana Lahe, die mir bei der Fertigstellung des Literturverzeich-
nisses behilflich war. Mein besonderer und herzlicher Dank gehort Herrn
Dr. Uwe-Karsten Plisch (Berlin), der mich mit wichtigen Biichern und
CD-ROM'’s versehen, meine Arbeit gelesen und mir eine Reihe guter
kritischer Ratschldge gegeben hat. Er hat auch mir bei der endgiilti-
gen Sprachkorrektur meines Manuskriptes geholfen. Meine Kollegen Dr.
Urmas Nommik (Tartu/Tallinn) und Mag. Marju Lepajoe (Tartu) haben
mir bei philologischen Fragen Rat gegeben. Auch Thnen gilt mein Dank.
Nicht zuletzt mochte ich allen Personen und Institutionen danken, die
mich finanziell unterstiizt oder auf die eine oder andere Weise meine For-
schungsaufenthalte in Deutschland erméglicht haben:

Frau Pastorin Gudrun Schmidt-Endrif$ aus Eckernforde

Der Estlandbeauftragten des Kirchenkreises Eckernforde, Frau
Arneke Kellinghusen

Familie Tiling aus Berlin

Familie Gritz aus Schoneiche bei Berlin

Der Kirchengemeinde Schoneiche

Dem Kirchenkreis Eckernforde

Der Nordelbische Kirche

Der Baltischen Studienforderung

Dem Lutherischer Weltbund

Dem Deutschen Akademischen Austauschdienst

Zuletzt mochte ich auch dem Verlag Brill danken, dass er entschieden
hat, meine Doktorarbeit noch ein mal in der Reihe ,,Nag Hammadi and
Manichaean Studies® als Buch veroffentlichen.

Tallinn, 13. Februar 2011



ABKURZUNGSVERZEICHNIS

L. Allgemeine Abkiirzungen

AT

b

CH

CHD

Le Origini

NHC
NHD
NT

NT Apo
Q

LXX

Altes Testament

Babylonischer Talmud

Corpus Hermeticum

Corpus Hermeticum Deutsch

Le Origini dello Gnosticismo. Colloguio di Messina 13-
18 Aprile 1966. Testi i Discussioni. Ugo Bianchi, Hg. Leiden
1967

Nag-Hammadi-Codex

Nag Hammadi Deutsch

Neues Testament

Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung
Qumran

Septuaginta

I1. Nag-Hammadi-Schriften

PrecPl
EpJac

EV
Rheg

TractTrip
AJ
EvThom
EvPhil
HA

UW
ExAn
LibThom
AgEv

Eug
SJC

Dial
ApcPl
1ApcJac
2ApcJac
ApcAd

Das Gebet des Apostels Paulus (Precatio Pauli) NHC 1,1
»Der Brief des Jakobus® (,,Epistula Jacobi (apokrypha)®)
NHC I,2

»Evangelium Veritatis“ NHC 1,3; XII,2

»Der Brief an Rheginus“ (Die Abhandlung tiber die
Auferstehung) NHC 1,4

»Tractatus Tripartitus® NHC 1,5

Das Apokryphon des Johannes NHC I1,1; I1I,1; IV,1; BG 2
Das Evangelium nach Thomas NHC II,2

Das Evangelium nach Philippus NHC II,3

Die Hypostase der Archonten NHC II,4

»vom Ursprung der Welt“ NHC II,5; XIII,2

Die Erzahlung tiber die Seele (Exegesis de Anima) NHCIL,7
Das Buch des Thomas NHC II,7

Das heilige Buch des grofSen unsichtbaren Geistes (,,Das
agyptische Evangelium“) NHC II1,2; I'V,2

Eugnostos NHC IIL,3; V,1

Die Weisheit Jesu Christi (Die Sophia Jesu Christi) NHC
IIL4; BG 3

Der Dialog des Erlosers NHC II,5

Die Apokalypse des Paulus NHC V,2

Die (erste) Apokalypse des Jakobus NHC V,3

Die (zweite) Apokalypse des Jakobus NHC V,4

Die Apokalypse des Adam NHC V,5



XVI

ActPt

Bronte
AuthLog
Noema
OgdEnn

PrecHerm

Askl
ParSem
2LogSeth
ApcPt
StelSeth
Zostr
EpPt
Melch
OdNor
TestVer

Mar
Inter

ExpVal

PrecVal
Allog

Hyps
Protennoia

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

DieTaten des Petrus und der zwolf Apostel (Acta Petri et XII
Apostolorum) NHC V1,1

Die Bronte — Vollkommener Verstand NHC V1,2
Authentikos Logos NHC V1,3

Das Verstindnis unserer grofien Kraft NHC V1,4

,Uber die Achtheit und Neunheit“ (,De Ogdoade et
Enneade®) NHC V1,6

»Hermetisches Dankgebet® (,,Precatio Hermetica“)
NHC V1,7

»Asklepios“ NHC VI,8

Die Paraphrase des Seem NHC VII,1

Der zweite Logos des grofien Seth NHC VII,2

Die Apokalypse des Petrus NHC VII,3

Die drei Stelen des Seth NHC VII,5

Zostrianus NHC VIII,1

Der Brief des Petrus an Philippus NHC VIIL,2
Melchisedek NHC IX,1

»Die Ode iiber Norea“ NHC IX,2

»Das Zeugnis der Wahrheit® (,,Testimonium Veritatis“)
NHC IX,3

Marsanes NHC X

Die Auslegung der Erkenntnis (Die Interpretation der
Gnosis) NHC XI,1

»Valentinianische Abhandlung“ (Expositio Valentiniana)
NHC XI,2A

»Funf valentinianische Gebete“ (Precationes Valentinianae)
Allogenes NHC XI,3

Hypsiphrone NHC XI,4

Die dreigestaltige Protennoia NHC XIII,1

II1. Sonstige gnostische Schriften

PistSoph
Jeu

J

Lit

G

GL

GR
EvJud

Die Pistis Sophia

Die Biicher des Jeu

Das Johannesbuch der Mandier
Mandiische Liturgien

Ginza

Linker Ginza

Rechter Ginza

Das Evangelium des Judas

IV. Biblische Biicher

1. Altes Testament

Gen
Ex
Lev

Genesis (1. Buch Mose)
Exodus (2. Buch Mose)
Leviticus (3. Buch Mose)



Num
Dtn

Jos

Jdc

I-II Sam
I-1I Reg

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

Numeri (4. Buch Mose)
Deuteronomium (5. Buch Mose)
Josua

Judicum (Richter)

1. und 2. Samuelbuch

1. und 2. Regum (Konigsbiicher)

Jes (Dtjes, Trjes) Jesaja (Deuterojesaja, Tritojesaja)

Jer
Ez
Hos
Joel
Am
Ob
Jon
Mi
Nah
Hab
Zeph
Hag
Sach
Mal
Ps
Hi
Prov
Ruth
Cant
Koh
Thr
Est
Dan
Esr
Neh
I-II Chr

Jeremia

Ezechiel

Hosea

Joel

Amos

Obadja

Jona

Micha

Nahum

Habakuk

Zephanja

Haggai

Sacharja

Maleachi

Psalm(en)

Hiob

Proverbia (Spriiche)
Ruth

Canticum (Hoheslied)
Kohelet (Prediger)
Threni (Klagelieder)
Esther

Daniel

Esra

Nehemia

1. und 2. Chronikbuch

2. Neues Testament

Mt

Mk

Lk

Joh

Act
Rom
I-1I Kor
Gal
Eph
Phil

Kol
I-II'Thess

Matthéus(evangelium)
Markus(evangelium)
Lukas(evangelium)
Johannes(evangelium)

Acta Apostolorum (Apostelgeschichte)
Romerbrief

1. und 2. Korintherbrief
Galaterbrief

Epheserbrief

Philipperbrief

Kolosserbrief

1. und 2. Thessalonicherbriefe

XVII



XVIII ABKURZUNGSVERZEICHNIS

I-IITim 1. und 2. Timotheusbrief
Tit Titusbrief

Phlm Philemonbrief

Hebr Hebriaerbrief

Jak Jakobusbrief

I-1I Petr 1. und 2. Petrusbrief

I-1II Joh 1., 2. und 3. Johannesbrief
Jud Judasbrief

Apk Johannes- Apokalypse

V. Auferkanonische Schriften neben dem Alten Testament

ApkAbr Abraham-Apokalypse

ApkSedr Sedrach-Apokalypse

Arist Aristeasbrief

AscJes Ascensio Jesaiae

AssMos Assumptio Mosis

athHen athiopisches Henochbuch
grBar griechische Baruch-Apokalypse
Jub Jubildenbuch

I-1I Makk 1. und 2. Buch der Makkabier
PsSal Psalmen Salomos

Sib Sibyllinen

Sir Jesus Sirach

slHen slavisches Henochbuch

syrBar syrische Baruch-Apokalypse
TestLev Levi

TestXII Testamente der Zwolf Patriarchen
Tob Tobit

VitAd Vita Adae et Evae

Weish Weisheit Salomos

VI. AufSerkanonische Schriften neben dem Neuen Testament

ActJoh Johannes- Akten
ActThom Thomas-Akten
HomClem Pseudo-Clemens, Homilien

ClemRecogn  Pseudo-Clemens, Recognitiones

VII. Qumran

Dam Damaskusschrift

H Hodajot (Loblieder)

M Milhamah (Kriegsrolle)

S Saeraek hajjahad (Gemeinderegel)



ABKURZUNGSVERZEICHNIS

VIIL. Philo von Alexandria

Abr De Abrahamo

All Legum allegoriae

Conf De confusione linguarum
Congr De congressu eruditionis gratia
Fuga De fuga et inventione

Gig De gigantibus

Migr De migratione Abrahami

Mut De mutatione nominum Cainis
Op De opificio mundi

QuisRer Quis rerum divinarum heres sit
QuaestGn Quaestiones in Genesin
SpecLeg De specialibus legibus

Virt De virtutibus

VitMos De vita Mosis

IX. Josephus Flavius

Ant Antiquitates Judaicae
Bell De bello Judaico

X. Rabbinisches Schrifttum
1. Mischna-, Tosefta-, Talmudtraktate

bAZ Avoda Zara

bBer Berakhot

bGit Gittin

bHag Hagiga

bSan Sanhedrin

2. Midraschim, Targumim

GenR Genesis Rabba = BerR Bereshit Rabba
ExR Exodus Rabba = ShemR Shemot Rabba
LevR Leviticus Rabba

DtnR Deuteronomium Rabba = DevR Devarim Rabba
KohR Kohelet Rabba

MPs 8 Midrash zu Psalm 8

MTeh Midrash Tehilim

PesK Pesigta de Rav Kahana

PesR Pesigta Rabbati

PRE Pirqe de Rabbi Eliezer



XX ABKURZUNGSVERZEICHNIS

XI. Kirchenvditer

1. Augustinus

Civ

De civitate Dei

2. Clemens von Alexandria

ExcThdot Excerpta ex Theodoto
Paed Paidagogos

Prot Protreptikos

Str Stromata

3. Epiphanius von Salamis

EpiphHaer

Epiphanius, Haereses (= Panarion)

4. Eusebius von Caesarea

H.e.
Pe.

Historia ecclesia
Praeparatio evangelica

5. Hippolyt von Rom

Ref

Refutatio omnium haeresium

6. Ignatius von Antiochia

IgnEph Brief des Ignatius an die Epheser

IgnMagn Brief des Ignatius an die Magnesier
IgnSm Brief des Ignatius an die Smyrnéer
IgnTrall Brief des Ignatius an die Trallianer

7. Irendus von Lyon

IrenHaer

Irendus, Adversus haereses

8. Justin der Mdrtyrer

1. apol L. Apologia

Dial Dialogus cum Tryphone
9. Origenes

Cels Contra Celsum

Comm in Jo
Comm in Mt

10. Tertullian

Kommentar zum Johannesevangelium
Kommentar zum Matthdusevangelium

AdvMarc Adversus Marcionem

AdvVal Adversus Valentinianos

Anim De anima

Carn De carne Christi

Praescr De praescriptione haereticorum

Scorp

Scorpiace



ABKURZUNGSVERZEICHNIS XXI

XII. Nichtchristliche antike Autoren

Enn
Nat
Plot

Plotin, Enneaden
Seneca, Naturales quaestiones
Porphyrius, De vita Plotini

XIII. Reihen der Monographien und Zeitschriften

AGJU
AGSU
ALGHJ

ANRW
ARW
ATD
BBA
BCNH
BCNH.T
BEAT

BEThL
BFChTh.M

BK
BKV
Bsr

BZ
BZNW

CSEL
EdF

EKK
EKL

ETL
EvTh
FARG
FRLANT

GCS

GCS. NF
GTA
HBO
HO
HNT
HThK

Arbeiten zur Geschichte des antiken Judentums und des
Urchristentums

Arbeiten zur Geschichte des Spatjudentums und des
Urchristentums

Arbeiten zur Literatur und Geschichte des hellenistischen
Judentums

Aufstieg und Niedergang der romischen Welt

Archiv fiir Religionswissenschaft

Das Alte Testament Deutsch

Berliner byzantinistische Arbeiten

Bibliothéque copte de Nag Hammadi

Bibliotheque copte de Nag Hammadi. Section Textes
Beitrage zur Erforschung des Alten Testaments und des
antiken Judentums

Bibliotheca Ephemeridum theologicarum Lovaniensium
Beitrige zur Forderung christlicher Theologie. 2. Reihe,
Sammlung wissenschaftlicher Monographien

Biblischer Kommentar. Altes Testament

Bibliothek der Kirchenviter

BecK’sche Reihe

Biblische Zeitschrift

Beihefte zur Zeitschrift fir die Neutestamentliche Wissen-
schaft und die Kunde der ilteren Kirche

Corpus Sciptorum Ecclesiasticorum Latinorum

Ertrage der Forschung

Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament
Evangelisches Kirchenlexikon

Erfurter Theologische Schriften

Evangelische Theologie

Forschungen zur Anthropologie und Religionsgeschichte
Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und
Neuen Testaments.

Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei
Jahrhunderte

Die griechischen christlichen Schriftsteller. Neue Folge
Gottinger theologische Arbeiten

Hallesche Beitrige zur Orientwissenschaft

Handbuch der Orientalistik

Handbuch zum Neuen Testament

Herders theologischer Kommentar zum Neuen Testament



XXII

HUCA
JAC
JOAS
JSHRZ
KAT
KNT
KEK
LThK
MGW]

NEB.AT

NHS
NHMS

NT

NTS
NTD
NThT
OBC
PhR
PTS
QRS
QSGPh
RAC
RB

RE
RGG

RVV
RWW
RM
SBL.MS
SBL.SP

SBS
SHR
SJLA
SM
STAC
StUNT
SVF
TBNJCT
ThHK
ThLZ
ThR

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

Hebrew Union College Annual

Jahrbuch fiir Antike und Christentum

Journal of the American Oriental Society

Judische Schriften aus hellenistisch-rémischer Zeit
Kommentar zum Alten Testament

Kommentar zum Neuen Testament

Kritisch-exegetischer Kommentar iiber das Neue Testament
Lexikon fiir Theologie und Kirche

Monatsschrift fir Geschichte und Wissenschaft des
Judentums

Neue Echter Bibel. Kommentar zum AT mit der Einheits-
tibersetzung

Nag Hammadi studies

Nag Hammadi and Manichaean Studies. Formerly Nag
Hammadi Studies

Novum Testamentum. An international quarterly for New
Testament and related studies

Supplements to Novum Testamentum

Das Neue Testament Deutsch

Nieuw theologisch tijdschrift

Orientalia Biblica et Christiana

Philosophische Rundschau

Patristische Texte und Studien

Quellen der Religionsgeschichte

Quellen und Studien zur Geschichte der Philosophie
Reallexikon fiir Antike und Christentum

Revue biblique

Real-Encyklopédie fiir protestantische Thologie und Kirche
Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handworterbuch
tir Theologie und Religionswissenschaft
Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten
Religionswissenschaftliches Worterbuch

Die Religionen der Menschheit

Society of Biblical Literature. Monograph Series

Society of Biblical Literature. Seminar papers. Annual
meeting

Stuttgarter Bibelstudien

Studies in the History of Religions

Studies in Judaism in Late Antiquity

Sacramentum mundi. Theologisches Lexikon fiir die Praxis
Studien und Texte zu Antike und Christentum

Studien zur Umwelt des Neuen Testaments

Stoicorum Veterum Fragmenta

Themen in Biblical Narrative Jewish and Christian Traditions
Theologischer Handkommentar zum Neuen Testament
Theologische Literaturzeitung

Theologische Rundschau



ABKURZUNGSVERZEICHNIS XXIII

ThWNT Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament

TRE Theologische Realenzyklopadie

TSAJ Texte und Studien zum antiken Judentum

TU Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen
Literatur

UA Usuteaduslik Ajakiri

UTB Uni-Taschenbiicher fiir Wissenschaft

UB Urban-Taschenbiicher

VigChr Vigiliae Christianae

VF Verkiindigung und Forschung

WdF Wege der Forschung. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

WUNT Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament

WMANT Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen
Testament

ZA Zeitschrift fiir Assyrologie

ZAS Zeitschrift fiir 4gyptische Sprache und Altertumskunde

ZDMG Zeitschrift fiir Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft

ZNW Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft und die
Kunde der Alteren Kirche

ZRGG Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte

ZThK Zeitschrift fiir Theologie und Kirche






EINLEITUNG

I. THEMA

Der religionsgeschichtliche Ursprung der antiken Gnosis ist ein zentrales
Problem der Forschung.

Die Herkunft der gnostischen Bewegung hat man sowohl im Chris-
tentum als auch in der griechischen Philosophie und in den verschie-
denen altorientalischen Religionen gesucht. Es gibt eine Vielzahl von
Ursprungstheorien der Gnosis, doch hat die Forschung in dieser Frage
bisher zu keinem Konsens gefunden. Dasselbe gilt auch fiir die Defi-
nition und das Wesen der Gnosis: Ist sie eine Stromung innerhalb des
Urchristentums, das, wie wir heute wissen, eine dufSerst plurale Religion
war, oder eine selbstindige geistige bzw. religiose Bewegung — oder gar
eine Religion? Unter welchen Umstidnden ist sie entstanden, und wer
waren die ersten Anhinger der Gnosis? Einige heutige Wissenschaftler,
wie Michael Allen Williams und Karen L. King, gehen sogar so weit zu
behaupten, die Gnosis sei gar kein historisches Phanomen gewesen, son-
dern stelle einzig und allein eine Konstruktion der neuzeitlichen Geis-
teswissenschaft dar’.

Der Autor dieses Buches behandelt die Gnosis als reales, histori-
sches Phdnomen, das in das Feld der Religionsgeschichte gehort. Als sol-
ches hat auch die Gnosis einen Anfang in Zeit und Raum, d.h. in der
Geschichte. Genau diesem Anfang der Gnosis widmet sich das Buch.
Der Autor hat nicht vor, zum Ursprungsproblem der gnostischen Bewe-
gung eine neue und originelle Lésung und damit eine neue Anschau-
ung zur Entstehung der Gnosis vorzulegen. Nach eingehender Ana-
lyse der religionsgeschichtlichen Ursprungstheorien geht er aber davon
aus, dass die Gnosis am wahrscheinlichsten dem antiken Judentum ent-
sprang oder zumindest unter starkem Einfluss des Judentums entstand.
Nach der hier vertretenen Theorie spielten alttestamentliche und jiidi-
sche Vorstellungen bei der Entstehung und Entwicklung der Gnosis eine

' S. Williams, Rethinking ,,Gnosticism®. An Argument for Dismantling a dubious
Gategory. Princeton 1996; King, What is Gnosticism? London 2003.



2 EINLEITUNG

zentrale Rolle. Wahrscheinlich standen die Schopfer und ersten Tréager
gnostischer Traditionen in personlicher Beziehung zum Judentum, bzw.
waren selber Juden, Proselyten oder ehemalige Juden, d. h. jiidische Apo-
staten.

Auf den ersten Blick scheint diese Hypothese unwahrscheinlich zu
sein. Obwohl das antike Judentum besonders vor dem Jiidischen Krieg
(66—73 n.Chr.) und vor dem Aufstand von Bar-Kochba (132-135 n. Chr.)
eine sehr plurale Religion war und viele dufSerst unterschiedliche An-
schauungen und Stromungen umfasste, sind die zentralen Glaubensin-
halte in der Gnosis und dem Judentums sehr unterschiedlich. So meint
z.B. Alfred Adam, dass eine Entstehung der Gnosis aus dem Juden-
tum undenkbar sei, da die Gnosis den Glauben des Alten Testamentes
negiere”. In der Tat - in den gnostischen Texten gibt es eine iiberaus
negative Haltung gegeniiber dem Gott Israels und seinen Anhédngern. Die
Welt, die im Judentum trotz all dem Bosen als das gute Werk eines guten
Gottes angesehen wird, verkehrt sich in der Gnosis zu etwas Minder-
wertigem oder sogar Schlechtem: sie ist die Schopfung einer niedrigen,
minderwertigen Gottheit, die gewohnlich als Demiurg bezeichnet wird,
oder eines Kollektivs von Gottheiten, die als Archonten bekannt sind.
Zudem zeigt sich in der Gnosis eine negative Haltung gegeniiber dem
Gesetz des Gottes Israels, der Torah. Doch bietet die Geschichte genii-
gend Beispiele dafiir, dass Grof3en, die sich theoretisch gegenseitig aus-
schlieflen, in Wirklichkeit eng zusammengehoren. So stellt sich die Frage,
ob dies nicht auch fiir die Beziehung zwischen Gnosis und dem anti-
kem Judentum gilt. Die Existenz enger Beziehungen steht aufler Zweifel:
Die Menschen, die wir heute als ,,Gnostiker bezeichnen, haben sowohl
das Alte Testament als auch die auferbiblische jiidische Literatur gekannt
und benutzt. In der gnostischen Literatur gibt es eine Anzahl verschie-
dener Motive, Vorstellungen und Ideen, die in umgearbeiteter Form aus
dem Alten Testament oder aus den anderen jiidischen Quellen entliehen
wurden.

Neben den jiidischen gibt es in der Gnosis auch Motive aus ande-
ren Religionen sowie aus der griechischen Philosophie, besonders aus
dem Mittelplatonismus. Doch ist das kein Argument gegen die genannte
Theorie, war das Judentum in seiner Geschichte doch immer offen gegen-

2 Adam, Ist die Gnosis in aramiischen Weisheitsschulen entstanden? In: Bianchi
(Hg.), Le Origini dello Gnosticismo. Colloguio di Messina 13-18 Aprile 1966. Testi i
Discussioni. (SHR. Suppl. To Numen XII). Leiden 1967, 300.



EINLEITUNG 3

tiber anderen Religionen und Kulturen. Wie Martin Hengel zeigte®, war
dies seit dem Hellenismus vor allem beziiglich der griechischen Kultur
und der griechischen Philosophie der Fall. Der Autor dieses Buches ist
zu dem Ergebnis gekommen, dass unter den Motiven mit unterschied-
licher religionsgeschichtlicher Herkunft in der Gnosis diejenigen domi-
nieren, die aus der griechischen Philosophie, dem Christen- und Juden-
tum stammen. Diese Tatsache wird von der altchristlichen Héresiolo-
gen gestiitzt, die in der Gnosis ,.eine judenchristliche Haresie“ (mit den
Einfliissen der griechischen Ideenwelt) sahen. Zweifelsohne gab es eine
Symbiose der Gnosis und des Christentums in der so genannten christ-
lichen Gnosis. Die Mitglieder der vielen religiosen Gruppen, die wir
heute als ,,Gnostiker bezeichnen, hielten sich selbst fiir Christen. Mehr
noch, die christlich-gnostischen Texte bilden einen bemerkenswerten
Teil der gnostischen Literatur. Dennoch gibt es auch einige Stromun-
gen und gnostische Texte, wie die mandaischen, hermetisch-gnostischen
und teils auch die sethianischen Texte, die vom Christentum unbeein-
flusst waren. Daher kann man nicht davon ausgehen, dass die Gnosis
einzig und allein eine innerchristliche Stromung darstellte. Im Fall der
christlich-gnostischen Schriften wurden die alttestamentlichen und jiidi-
schen Motive durch den Filter des Christentums iibernommen, doch ent-
halten auch die nicht-christlichen gnostischen Schriften alttestamentli-
che und jidische Motive, wobei diesen nicht selten eine herausragende
Bedeutung zukommt. Diese Tatsache mag als Beleg fiir jene Theorien gel-
ten, die den Ursprung der Gnosis mit dem antiken Judentum in Verbin-
dung bringen. Fiir die vorliegende Studie ist diese Theorie eine Arbeits-
hypothese, die sie kritisch zu tiberpriifen gilt.

II. FORSCHUNGSZIEL UND METHODEN

In dieser Studie wird als Tatsache vorausgesetzt, dass die Menschen, die
wir als ,,Gnostiker® bezeichnen, das Alte Testament und die jiidischen
Texte und Uberlieferungen gekannt und gebraucht haben. Die vorlie-
gende Arbeit versucht auf folgende Fragen Antworten zu geben:

1. Welche alttestamentlichen und jiidischen Texte, Uberlieferungen
und Motive haben die Gnostiker benutzt?

3 S. Hengel, Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter besonde-
rer Beriicksichtigung Paldstinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v.Chr. (WUNT, 10). Tiibingen



4 EINLEITUNG

2. In welcher Weise haben sie die Texte und Uberlieferungen interpre-
tiert?

3. Zu welchem Zwecke haben die Gnostiker die alttestamentlichen
und jiidischen Texte und Motive benutzt?

4. Untermauert der alttestamentliche und jiidische Stoff in den gnos-
tischen Texten unsere Hypothese, dass die Anfinge der Gnosis mit
dem antiken Judentum in Verbindung stehen?

Obwohl in dieser Arbeit die klassische exegetische Methode, d. h. Text-
kritik, Literaturkritik und Traditionskritik, angewandt wird, ist sie nicht
philologisch, sondern religionsgeschichtlich orientiert, d.h. sie beruht
nicht auf philologischen Analysen des Autors, sondern benutzt die Ana-
lysen verschiedener Textkritiker, um mit ihrer Hilfe religionsgeschichtli-
che Schlussfolgerungen zu ziehen.

Um zu kldren, welche alttestamentlichen und jiidischen Texte und
Motive die Gnostiker benutzt haben und auf welche Weise sie sie benutzt
haben, wurde die Mehrzahl der gnostischen Quellen samt den Berich-
ten der Kirchenviter iiber die Gnostiker gesichtet. Die hierbei zu Tage
geforderten alttestamentlichen und jiidischen Motive wurden themati-
siert und in einem Motiv-Katalog zusammengestellt, der als Basis fiir
den zweiten Hauptteil des Buches dient. Das Ziel dieser Studie ist also
nicht, eine neue These zur Entstehung der Gnosis vorzulegen, sondern
eine alte Theorie noch einmal kritisch zu tiberpriifen. Zu diesem Zweck
wurden moglichst viele gnostische und patristische Quellen analysiert, in
der Hoffnung, auf diesem Weg moglichst wahrheitsgetreue Ergebnisse
zu erlangen. Aufgrund des Umfangs der Arbeit mussten einige gnosti-
sche Texte, darunter die édltesten manichéischen und einige valentiniani-
sche Texte, samt einigen patristischen Berichten zu Gnostikern wegge-
lassen werden. Die Ausblendung der valentinianische Texte kann jedoch
auch inhaltlich begriindet werden. Die gnostischen Texte lassen sich auf
vielfaltige Weise gruppieren, darunter auch nach ihrer Beziehung zum
Christentum. Danach gibt es Schriften,

1. die wesenhaft christlich-gnostisch sind (wie z. B. (EpJac, EV, Rheg,
TractTrip, EvThom, EvPhil, LibThom, Dial, ApcPl, 2ApJac, AcPt,
Noema (?), EpPt, Melch, Inter).

1973; Hengel, Juden, Griechen und Barbaren. Aspekte der Hellenisierung des Judentums
in vorchristlicher Zeit. (SBS, 76). Stuttgart 1976; Hengel, The ,,Hellenization® of Judaea
in the First Century after Christ. London; Philadelphia 1989.



EINLEITUNG 5

2. die zwar christlich sind, aber in denen die spezifisch christlichen
Elemente nur eine geringe Rolle spielen (wie z.B. HA, UW, ExAn
(?), (Eug), AuthLog (?), AJ, AgEv, Protennoia).

3. die eindeutig nichtchristlich sind (Eug, ApcAd, Bronte, StelSeth,
Zostr, OdNor, Mar, Allog, ebenso manddische Texte und die Texte,
die die ,hermetische Gnosis“ vertreten)?.

Bei manchen Texten kann vermutet werden, dass sie erst nachtraglich
verchristlicht wurden®. Das Verhiltnis dieser Texte zum Christentum
muss vorsichtig eruiert werden. Bei Texten wie etwa Der Apokalyp-
se des Adam ist noch offen, wie stark sie christlich beeinflusst wurden,
dagegen scheinen bei Zostrianus die meisten Forscher vom nichtchrist-
lichen Charakter der Schrift iiberzeugt zu sein®. Die valentinianischen
Schriften gehoren zu Texten, die wesenhaft christlich-gnostisch sind und
von daher zur oben genannten Gruppe 1 gehéren. Da in der vorlie-
genden Arbeit das Ursprungsproblem der Gnosis im Zusammenhang
mit dem antiken Judentum erforscht werden soll, liegt das Gewicht
auf den nichtchristlich-gnostischen Schriften und denjenigen christlich-
gnostischen Schriften, in denen die christlichen Vorstellungen nur einen
geringen Raum einnehmen oder erst nachtraglich ,verchristlicht wur-
den. Deswegen werden die valentinianische Texte im Folgenden nur
insoweit behandelt, als sich in ihnen Motive finden, die auch in den hier
ausfiihrlich behandelten nichtvalentinianischen Texten vorkommen.

III. AUFBAU UND INHALT

Das vorliegende Buch besteht aus zwei Hauptteilen - im ersten Teil
werden die Begriffe ,Gnosis®, ,,Gnostizismus®, ,Gnostiker und ,,gnos-
tisch® erklart, unterschiedliche Gnosis-Definitionen und die Hauptmerk-
male der Gnosis vorgestellt. Weiterhin werden verschiedene Ursprungs-
theorien der Gnosis dargestellt und analysiert. Die Klassifizierung der

4 S. Tréger, Einfithrung: Zum gegenwirtigen Stand der Gnosis- und Nag-Hammadi-
Forschung. In: Tréger (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum — Gnosis. Neue Studien zu
»Gnosis und Bibel“ Giitersloh 1980, 21; Troger, Die Gnosis. Heilslehre und Ketzerglaube.
(Herder spektrum 4953). Freiburg u.a. 2001, 50; Krause, Die Texte von Nag Hammadi.
In: Aland (Hg.), Gnosis. Festschrift fiir Hans Jonas. Gottingen 1978, 238-241; Schenke,
Einfithrung. In: NHD. 1. Bd., 3-4.

5 S. Tréger, Einfithrung: Zum gegenwirtigen Stand der Gnosis- und Nag-Hammadi-
Forschung, 21; Troger, Die Gnosis, 50.

6 Kaiser, Neuere Gnosisforschung. In: VE 2/2003, 54.



6 EINLEITUNG

Ursprungstheorien beruht auf den Klassifizierungen von Hans-Joachim
Schoeps, Robert Haardt und Hans-Josef Klauck’. Nach der Analyse die-
ser Theorien wird kurz die Frage nach der Entstehungszeit und dem
Entstehungsort der gnostischen Bewegung beriihrt, um schliefllich eine
zusammenfassende Definition der Gnosis vorzulegen. Die Frage nach
der Definition der Gnosis ist umso wichtiger, als in der Forschung bis-
lang eine allgemein anerkannte Gnosis-Definition fehlt. Das Definitions-
problem wird nach der Analyse der verschiedenen Ursprungstheorien
erneut aufgenommen, um zu zeigen, in welch engem Verhaltnis das Ver-
standnis vom Ursprung der Gnosis und die Definition der Gnosis zuein-
ander stehen.

Im zweiten Teil werden verschiedene alttestamentliche und jiidische
Motive in der Gnosis betrachtet. Die Reihenfolge der alttestamentlichen
Themen folgt in groben Ziigen der Reihenfolge der Themen in Hans-
Gebhard Bethges Aufsatz Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschicht-
straditionen in der Gnosis®, der wihrend des Schreibens der vorliegen-
den Arbeit als Vorbild diente. Die Typologie der diversen Moglichkeiten
der Auslegung, Ubernahme oder Ablehnung alttestamentlicher Motive
in der Gnosis geht auf Peter Nagel zuriick, der sie fiir die Analyse der
Paradieserzihlungen in der Gnosis entwickelt hat’.

IV. QUELLEN UND SEKUNDARLITERATUR

Als Hauptquellen der vorliegenden Arbeit dienen verschiedene gnosti-
sche Texte sowie Berichte der Kirchenviter iiber die Gnostiker. Die Texte
von Nag Hammadi, die den grofiten Teil der gnostischen Literatur bil-
den, werden nach der Ausgabe von Schenke, Bethge und Kaiser aus den
Jahren 2001 bis 2003 zitiert'?, die mandaischen Texte in der Ubersetzung

7 S.Scho eps, Urgemeinde, Judenchristentum, Gnosis. Tiibingen 1956, 31-33; Haardt,
Die Gnosis. Wesen und Zeugnisse. Salzburg 1967, 16-21; Haardt, Gnosis. In: SM, 2. Bd.
Freiburgu.a.: 1968, 480-481; Haardt, Zur Methodologie der Gnosisforschung. In: Troger
(Hg.), Gnosis und Neues Testament. Berlin 1973, 185-191; Klauck, Die religiose Umwelt
des Urchristentums II. Herrscher- und Kaiserkult, Philosophie, Gnosis. (Kohlhammer-
Studienbiicher Theologie, 9). Stuttgart u.a. 1996, 163-165.

8 In: Troger (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum - Gnosis, 89-109.

® S. Nagel, Die Auslegung der Paradieserzihlung in der Gnosis. In: Troger (Hg.), Altes
Testament - Frithjudentum - Gnosis, 49-70.

10 Schenke; Bethge; Kaiser (Hgg.), Nag Hammadi Deutsch. 1. Bd.: NHCL,1-V,1. 2. Bd.:
NHC V, 2-XIII, 1, BG 1 und 4. Eingeleitet und tibersetzt von Mitgliedern des Berliner
Arbeitskreises fiir Koptisch-Gnostische Schriften. (GCS, Bd. 8 u. 12). Berlin, New York
2001 und 2003.



EINLEITUNG 7

von Mark Lidzbarski!! und die Texte der hermetischen Gnosis teils nach
der Ausgabe Nag Hammadi Deutsch. 2. Band: NHCV, 2-XIII, 1, BG 1 und
4, teils aber nach der Ausgabe von Colpe und Holzhausen aus dem Jahr
1997!2. Die gnostischen Texte werden mit den Abkiirzungen markiert (s.
Abkiirzungsverzeichnis).

Die Sekundairliteratur zum Thema ist umfangreich, da die Gnosis
schon seit dem 17. Jahrhundert wissenschaftlich untersucht wurde. Die
erste Publikation, die sich griindlich mit dem Thema ,Gnosis“ beschaf-
tigt, ist Gottfried Arnolds Buch Unparteiische Kirchen- und Ketzerhis-
torie aus dem Jahr 1699. Da die Forschungsgeschichte der Gnosis im
Zusammenhang mit den Ursprungstheorien im I. Teil dieses Buches
griindlich dargestellt wird, muss an dieser Stelle nicht weiter auf das
Thema eingegangen werden. Es sei hier nur erwihnt, dass die erste wich-
tige Abhandlung iiber die Beziehungen zwischen Gnosis und Judentum
das Buch von Ferdinand Christian Baur Die christliche Gnosis oder die
christliche Religions-Philosophie in ihrer geschichtlichen Entwicklung dar-
stellt, das im Jahre 1835 erschien. Baur war der erste neuzeitliche For-
scher, der die gnostische Bewegung mit dem antiken Judentum, kon-
kret mit der judisch-alexandrinischen Religionsphilosophie, in Zusam-
menhang brachte. Im 19. Jahrhundert und Anfang des 20. Jahrhun-
derts erschienen zu diesem Thema wichtige Publikationen von Forschern
wie H. Gritz, Moriz Friedlinder und Adolf Hilgenfeld. Im 20. und 21.
Jahrhundert beschiftigten sich mit dem Thema Rudolf Bultmann, Hans
Jonas, Gilles Quispel, Alfred Adam, Alexander Bohlig, Kurt Schubert,
Johann Maier, Martin Krause, Hans-Martin Schenke, Kurt Rudolph,
Carsten Colpe, Robert McLachlan Wilson, Karl-Wolfgang Troger, Geda-
liahu A.G. Stroumsa, Hans-Gebhard Bethge, Gershom Scholem, Hen-
drik J.W. Drijvers, Gerard P. Luttikhuizen, Alan E Segal, Otto Betz, Birger
A. Pearson und Alastair H.B. Logan, deren Abhandlungen auch in dieser
Arbeit berticksichtigt wurden.

1 Das Johannesbuch der Mandier. Text und Ubersetzung. 2 Bde. Gieflen 1905 u.
1915; Ginza. Der Schatz oder das grofie Buch der Mandier. (QRS 13). Géttingen 1925;
Mandiische Liturgien. Berlin 1920.

12 Colpe; Holzhausen (Hgg.), Das Corpus Hermeticum Deutsch. Teil 1: Die griechi-
schen Traktate und der lateinische ,, Asclepius®. Ubersetzt und eingeleitet von Jens Holz-
hausen. (Clavis Pansophiae, 7.1). Stuttgart, Bad Cannstatt, 1997.






I. TEIL

DIE FRAGE NACH DEM URSPRUNG DER GNOSIS






[.1. METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN:
DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

I.1.1.,,GNOSIS ,,GNOSTIZISMUS, ,,GNOSTISCH UND
LGNOSTIKER" AUS BEGRIFFSGESCHICHTLICHER PERSPEKTIVE

Da in der wissenschaftlichen Terminologie bis heute im Gebrauch der
Begriffe ,,Gnosis®, ,Gnostizismus®, ,gnostisch® und ,Gnostiker® kein
Konsens erzielt wurde, ist es umso wichtiger, die Bezeichnungen gleich
zu Beginn der vorliegenden Arbeit zu definieren

Das Wort yvdolg stammt aus dem Griechischen und bedeutet ,,Er-
kenntnis®, ,Wissen’, ,,Einsicht®. Nach Angaben der Sprachgeschichte fin-
den sich erste Belege fiir sein Vorkommen bei den Vorsokratikern'. Als
terminus technicus wurde der Begrift ,,Gnosis“ zuerst in der Philosophie
verwendet. Die griechischen Philosophen verstanden darunter seit Hera-
klit (ca. 544—483 v.Chr.) die theoretische und rationale Erkenntnis von
Gegenstinden und Sachverhalten?, die dem erkennenden Subjekt mittels
des Verstandes (votc) und der Vernunft (A0yog) zuteil wird®. In der Phi-
losophie Platos (427-347 v.Chr.) hat der Begriff ,Gnosis“ eine zentrale
Stellung?, in erster Linie als die ,,Erkenntnis“ des Wesens einer Sache”.
Fiir die Untersuchung der Gnosis in der Spitantike finden sich in Platos
Philosophie zwei wichtige Aspekte: 1) Plato ist iiberzeugt, dass richtige
Erkenntnis Wiedererinnerung oder Wiederherstellung einer urspriing-
lich dem Menschen eigenen Schau sei. Die urspriingliche Erkenntnis
ist verloren gegangen, kann aber im gegliickten Leben durch begrif-
fene Anschauung teilweise wiederhergestellt werden. 2) Erkenntnis im

! Liddell; Scott, A Greek-English Lexicon. Oxford 1968, 355; Bauer, Griechisch-
deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der frithchristlichen
Literatur. Berlin 1988, 324. Das Verb yivowoxw (in d. Form yryvaorw) ist schon seit
Homer bestitigt (ibid, 318).

2 Liddell; Scott, A Greek-English Lexicon, 355; Rudolph, Erkenntnis und Heil: Die
Gnosis. In: Rudolph, Gnosis und spitantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze.
(NHMS, XLII). Leiden, New-York, Kéln 1996, 14-15.

3 Nagel, Gnosis, Gnostizismus. In: EKL. 2. Bd. Gottingen 1989, 241.

4 Markschies, Die Gnosis. (Bsr 2173). Miinchen 2001, 9.

5> Rudolph, Erkenntnis und Heil: Die Gnosis, 15.



12 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

platonischen Sinne ist damit Teilhabe an und Aufstieg zur transzenden-
ten Welt der Ideen, deren Zentralidee das Géttliche isté. Diejenigen, die
zu einer tieferen Erkenntnis der Strukturen der Wirklichkeit vorstofien,
gleichen sich, soweit dies den Menschen tiberhaupt méglich ist, Gott an’.

In hellenistischer und spatantiker Zeit verstéirkten sich die religiosen
Aspekte des Begriffes ,,Gnosis“ und ein neuer Aspekt kam hinzu - die
Erkenntnis als Gabe Gottes. Trotz der tief religiosen Komponente des
Denkens Platos ist ihr diese Idee fremd gewesen. Zwar spricht Plato
verschiedentlich von Inspirationen und Ekstasen, die er aus den Mys-
terien seiner Heimatstadt und der Orphik kannte, aber er nimmt sie
nicht fiir sich in Anspruch, sondern verwendet sie nur im metaphori-
schen, anschaulichen Sinn zur Erlduterung seines rationalen Strebens hin
zum Géttlichen. Irrationale Erkenntnis lag auflerhalb seines Interesses®.
Im Mittelplatonismus, der sich auf eine ungeschriebene, geheime Tra-
dition berief und zwischen diskursivem Verstand und Intuition unter-
schied sowie die Verwandtschaft der Seele mit der Gottheit lehrte, wurde
die Gnosis zu einem Wissen um gottliche Geheimnisse, die entwe-
der auf direkter Erfahrung oder auf einer Einweihung in die esote-
rische, geheime Tradition einer solchen Offenbarung beruhte®. Solche
»Erkenntnis“ wurde zu Beginn unserer Zeitrechnung in verschiedenen
Kreisen der griechisch-romisch-aramaischen Kultur hoch geschitzt!.
Die Idee von der Erkenntnis durch Offenbarung findet sich in so ver-
schiedenen religios-philosophischen Bewegungen wie den Mysterien-
kulten, dem Mittel- und Neuplatonismus, dem Hermetismus, Neupytha-
goreismus, Judentum (bei Philo, in Qumran) und dem Urchristentum?!.
Sie ist auch in jener geistigen Bewegung!? der Spitantike von zentraler
Bedeutung, die unter dem Namen ,Gnosis“ bekannt ist und haufig als
selbstdndige geistige oder religiose Stromung oder sogar als selbstidndige
Religion angesehen wird.

¢ Ibid.

7 Plato, Politeia, 613; s. Markschies, Die Gnosis, 10.

8 Rudolph, Erkenntnis und Heil: Die Gnosis, 16.

° Quispel, Gnosis, 413.

10 Tbid.

1 Rudolph, ,Gnosis“ and ,,Gnosticism* — the Problems of their Definition and their
relation to the writings of the New Testament. In: Rudolph, Gnosis und spatantike
Religionsgeschichte, 44.

12 Vorldufig benutzt der Autor dieser Arbeit fiir Gnosis den Begriff ,,geistige Bewe-
gung"® Spiter (s. I.1.2ff. und I.5) versucht er genau bestimmen, was Gnosis eigentlich ist,
eine Philosophie, eine Religion, beides oder etwas ganz anderes?



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 13

Ohne an dieser Stelle eine eigene Gnosis-Definition zu geben'?, muss
betont werden, dass man den Begriff ,,Gnosis“ in sehr unterschiedlichem
Sinn und Kontext benutzt. So begegnet man ihm heute in der Esoterik
und im New Age, wo er mit den Mysterien und dem Okkultem in Verbin-
dung gebracht wird'. Da in vielen geistigen und religiésen Bewegungen
von heute dhnliche Ideen, wie wir sie aus der spétantiken Gnosis kennen,
entdeckt werden konnen, kann man sie, wie Karl-Wolfgang Troger und
Christoph Markschies vorschlagen, ebenfalls zur ,Gnosis“ zihlen'®. In
der vorliegenden Arbeit geht es aber nicht um Phianomene der ,Neogno-
sis“!®. Unter dem Namen ,Gnosis“ hat man weiterhin unterschiedliche
Phianomene und Tendenzen verschiedener Philosophien und Ideologien
zusammengefasst, wie etwa den Dualismus, die Idee der Elite und der
Selbstbewusstwerdung des menschlichen Geistes etc'”. Auch von dieser
,Gnosis“ soll hier nicht die Rede sein, stimmt der Autor dieses Buches
doch mit Ursula Ulrike Kaiser darin uiberein, dass ein solcher Art iiber-
strapazierter Gnosisbegriff in der Forschung nicht mehr brauchbar ist'®.
In der vorliegenden Arbeit versteht man unter ,,Gnosis“ also nicht all
jene Formen religioser Erkenntnis, die als ,,Erlosung“ auch auflerhalb der
Spitantike zu finden sind'®, sondern lediglich jene konkrete geschichtli-
che Bewegung der Spitantike, die zwar Berithrungen zur Gnosis im wei-
teren Sinne hat, aber daneben auch viele typische Wesensziige trigt, die
sich von dieser unterscheiden?.

13 Das wird in Kapitel I.1. und L5. vorgenommen.

14 Troger, Die Gnosis, 9; Kaiser, Neuere Gnosisforschung. In: VE 2, 2003, 45-46. S.
auch Markschies, Die Gnosis, 21.

15 Troger, Die Gnosis, 206 ff.; Markschies, Die Gnosis, 116 ff.

16 Zu diesem Phinomen vgl. Ruppert, Gnosis, Gnostizismus. III. Moderner Gz. In:
LThK, 4. Bd. Freiburg, Basel, Rom, Wien 1995, 809-810.

17 Gute Beispiele fiir diesen Gnosis-Begriff bieten Franz; Rentsch (Hgg.), Gnosis oder
die Frage nach Herkunft und Ziel des Menschen. Paderborn, Miinchen, Wien, Ziirich
2002; Sloterdijk; Macho (Hgg.), Weltrevolution der Seele. Ein Lese-und Arbeitsbuch
der Gnosis von der Spatantike bis zur Gegenwart. 2 Bde., Giitersloh 1991 und Iwersen,
Gnosis zur Einfithrung. (Zur Einfithrung 240). Hamburg 2001, die iiber die Gnosis im
Voélkischen Denken und im Nationalsozialismus schreibt (124 ff.).

18 Kaiser, Neuere Gnosisforschung, 46.

19 Filoramo, Gnosis/Gnosticismus L. Religionswissenschaftlich. In: RGG. Vierte, vol-
lig neu bearbeitete Aufl. 3. Bd., Tiibingen 2000, 1043-1044; Torini, Gnosis, Gnostizis-
mus. I. Religionsgeschichtlich. In: LThK, 4. Bd. Freiburg, Basel, Rom, Wien 1995, 802.
Carsten Colpe nennt diese Gnosis ,,die Gnosis im weiteren Sinne“ (Colpe, Gnosis I. Reli-
gionsgeschichtlich. In: RGG. Dritte, vollig neu bearbeitete Aufl. 2. Bd. Tiibingen 1958,
1648).

20 Vgl. dazu L1.4.



14 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Obwohl der Begriff ,,Gnosis“ in der gleichnamigen Bewegung zen-
tral ist, haben ihre Anhinger diese selbst nie als ,Gnosis“ bezeichnet.
Sie haben sich auch nicht als Anhénger einer ,Bewegung® empfun-
den, ist dies doch eine Kategorie der neueren Geistesgeschichte. Der
Begriff ,Gnosis“ als Sammelbegrift fiir die ganze ,,gnostische Bewegung*
stammt von ihren Gegnern und ist also eine Fremdbezeichnung. So
findet er sich etwa bei Irendus von Lyon (um 200 n.Chr.), der eines
seiner Werke ,,Entlarvung und Widerlegung der félschlich so genann-
ten Gnosis“ betitelte (um 180). Seine Gnosisbezeichnung geht auf I Tim
6,20 zuriick, wo der Autor des Briefes, fiktiv der Apostel Paulus, vor
den Lehrsitzen der ,,falschen Gnosis“ warnt?!. Viele Forscher gehen bis
heute davon aus, hier den éltesten Beleg fiir die ,,Gnosis“ als Bezeich-
nung der gnostischen Bewegung der Spitantike zu finden?’. Doch wird
der Begriff ,Gnosis“ im Neuen Testament?® ebenso wie in der patristi-
schen Literatur, besonders aber bei Clemens von Alexandria?*, auch in
ausschliefllich positivem Sinne als wahre christliche Erkenntnis benutzt.
Man muss daher den Kontext berticksichtigen, in dem der Begrift ver-
wendet wird.

Neben dem Begrift ,Gnosis“ finden sich in der patristischen Litera-
tur fiir diese geistige Bewegung der Spitantike auch verschiedene Grup-
penbezeichnungen, wie Simonianer, Sethianer, Basilidianer, Valentinia-

21 S, dazu Schlarb, Miszelle zu 1 Tim 6, 20. In: ZNW, 77. Bd., 1986, 276—281.

22 Holtz, Die Pastoralbriefe. (ThHK, 13). Berlin 1965, 22—23; Merkel, Die Pastoral-
briefe. (NTD, 9/1). Gottingen u. Ziirich 1991, 10; Lohse, Umwelt des Neuen Testaments.
(NTD. Ergénzungsreihe, Bd. 1). Bd. I. Gottingen 1986, 203; Schenke, Das Problem der
Beziehung zwischen Judentum und Gnosis. Ist die Gnosis aus dem Judentum ableitbar?
In: Kairos. Zeitschrift fiir Religionswissenschaft und Theologie. Jahrgang VII/ 1965, 131;
Schenke; Fischer, Einleitung in die Schriften des Neuen Testaments. I Bd.: Die Briefe des
Paulus und Schriften des Paulinismus, Giitersloh 1978, 219-220; Rudolph, Die Gnosis.
Wesen und Geschichte einer spitantiken Religion. (UTB 1577). Goéttingen 1994, 324-
327; Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus. (WdF, CCLXII). Darm-
stadt 1975, 771; Klauck, Die religiose Umwelt des Urchristentums. Bd. II, 148; Schnelle,
Einleitung in das Neue Testament. 5., neub. Aufl. (UTB 1830). Géttingen 2005, 354-
456.

23 S, Bauer, Griechisch-Deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments
und der Frithchristlichen Literatur, 327.

24 Lampe, A Patristic Greek Lexicon. Oxford 2003, 3205 s. auch Rudolph, Die Gnosis,
20-21 und Rudolph, Die antike Gnosis - Probleme und Fakten. In: Franz (Hg.), Gnosis
oder die Frage nach Herkunft und Ziel des Menschen. Padeborn, Miinchen, Wien, Ziirich
2002, 13.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 15

ner usw”?. Die Gnosis ist also ein Oberbegrift fiir verschiedene reli-
giose Gruppen und Gruppierungen in der Spitantike. Wie der Sam-
melbegriff ,Gnosis“ fiir die ganze Bewegung so sind auch diese Grup-
penbezeichnungen Fremdbezeichnungen, die meistens nach den Stif-
tern der Gruppen gebildet wurden. Trotzdem wurden sie in der Gnosis-
Forschung hiufig verwendet, was von Michael Allen Williams scharf kri-
tisiert wurde?®, handele es sich doch bei ihnen um pejorative Verun-
glimpfungen wie etwa die ,,Borboriten®, die Besudelten?’. Es ist allgemein
anerkannt, dass die gnostische Bewegung viele verschiedene Richtungen
und Gruppen umfasste?® und die gnostischen Texte von Nag Hammadi
verschiedenen Richtungen der Gnosis entstammten?®. Sicherlich ist die
Verwendung von Fremdbezeichnungen in der Religionsgeschichte eine
ungliickliche Losung, doch manchmal muss man sie als ,Notlosung®
akzeptieren. Die Nag-Hammadi-Texte konnen nach Namen gruppiert
werden, die auf den antiken Gruppen-Listen basieren, so dass man von
der sethianischen oder valentinianischen (manchmal auch von der simo-
nianischen) Gnosis sprechen kann. Um weitere terminologische Verwir-
rungen zu vermeiden, verwendet der Autor dieses Buches diese Bezeich-
nungen und spricht z.B. von der sethianischen und valentinianischen
Gnosis (resp. Literatur).

Neben Fremdbezeichnungen sind in der gnostischen Literatur aber
auch Selbstbezeichnungen erhalten. Sie lauten etwa ,,Die Nachkommen-
schaft Seths“®, ,Der Same Seths“?!, ,Die Kinder Seths“’%; ,Die Kin-
der des Lichts*®, ,,Die Erwihlten**, , Die Kinder des Brautgemachs“*>,

% Die wichtigsten Gruppenlisten sind bei Irendus (IrenHaer, I), bei Hippolyt (Ref, V-
IX) und bei Epiphanius (EpiphHaer) erhalten. Die Analyse dazu s. Williams, Rethinking
»Gnosticism®. An Argument for Dismantling a dubious Category, 33 ff.

26 S, ibid, 31 ff.

27 S. Rudolph, Die Gnosis, 256.

28 Zur Vielfalt der gnostischen Richtungen vgl. Troger, Die Gnosis, 68 ff. und Rudolph,
Die Gnosis, 591T.

2 Zur Klassifizierung der Nag-Hammadi-Texte vgl. Krause, Die Texte von Nag Ham-
madi, 238ff; Tréger, Einfithrung: Zum gegenwirtigen Stand der Gnosis- und Nag-
Hammadi-Forschung, 19 ff.; Schenke, Einleitung. In: NHD, 1. Bd,, 3 ff.

30 NHC III 56, 3. 17; IV 65, 30; 71, 17. 19. 27; 73, 26; V 65, 4. 8; 85, 22; VII 119, 34;
120, 10; VIII 130, 16.

31 NCHIII 13, 21.

32 NHCIII 65, 20; VIII 7, 8; IX s, 20.

33 NHC1I 97, 13; V 25, 17; VII 60, 19; 78, 25; XIII 37, 19; 41, 1. 16; 42, 16; 45, 33; 49,
25.
34 NHCI135,5;11 log. 49. 50; 11 139, 28; I1I 65, 7; 120, 26; 121, 20; VII 118, 17; VIII 4,
17; X 10, 17.

35 NHCII 72, 21. 22; 76, 5; 86, 5.



16 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

,Brider und Schwestern*, ,Heiliger**’, ,Die Rechten“®, ,Pneuma-
tiker“®, ,,Fremder“® oder ,,Das nicht wankende Geschlecht“4!. Diese
Bezeichnungen entstammen dem theologischen Inhalt ihrer Lehren und
verleihen ihrem Selbstverstandnis Ausdruck. Namensgebungen wie ,, Die
Nachkommenschaft Seths®, ,Der Same Seths“ oder ,,Das nicht wan-
kende Geschlecht verweisen darauf, dass die Anhénger der Gnosis sich
als ,,Urgeschlecht® verstanden haben, das seit Entstehung der irdisch-
materiellen Welt den Kern der Menschheit darstellte*?. Der Sohn Adams,
Seth, ist fiir viele Gnostiker, besonders in der sethianischen Gnosis, aber
auch bei den Mandiern, sehr wichtig gewesen, leiteten sie doch nicht nur
ihre Herkunft, sondern auch ihre Gnosis iiber die Vermittlung von Seth
direkt von Adam und Eva her®. In der Religion der Mandéer ist Seth
(Sitil) sogar zu einem géttlichen Wesen geworden*:.

Es ist bemerkenswert, dass viele Selbstbezeichnungen der Anhin-
ger der Gnosis sich teilweise mit denen der ,Grofikirche® tiberschnei-
den®. Doch ist das kein Wunder, haben sich doch viele Anhinger der
gnostischen Bewegung selbst als Christen verstanden®. Auch ihre Geg-
ner, Kirchenviter wie nichtchristliche Philosophen, haben sie als Chris-

3 NHCI 1, 259, 105 43, 5; 50, 2; I log 25; I1 67, 23; 145, 20; [1] 120, 45 131, 19. 22; 132,
10; 135, 8; V 24, 13; 46, 22; 48, 22; 50, 12. 17.

37 NHC1 1, 20; 10, 2. 38; 118, 26; 135, 17; II 59, 18. 23; 110, 11; I1I 13, 22 63, 14; 67,
26; 81, 6; 1V 75, 8; VI 47, 31; VII 114, 4. 12; X 27, 27.

38 NHC1 104, 10; 105, 7; 106, 21; 108, 14. 21. 23; 110, 27; 121, 21, 29; 124, 7; 130, 6;
132, 9; II 60, 28; XI 38, 30; 41, 25.

3 NHCI 118, 37; 119, 21; II 145, 22; III 55, 3.

40 NHCII 53, 3; 11T 72, 9; 134, 19. 22; VI 3, 7. 10; 5, 11; VIII 1. 21.

1 NHC III 33, 3; 36, 24; 38, 2; 39, 18; 59, 13; IV 63, 2; 65, 27; 73, 3; VIIL 6, 27; 51,
16. S. auch: Siegert, Selbstbezeichnungen der Gnostiker in den Nag-Hammadi-Texten.
In: ZN'W, 71. Bd. Berlin, New York 1980, 129-132.

42 Rudolph, Die Gnosis, 222-223.

43 S, dazu I1.2.1.4.b.

44§, dazu: ibid.

45 Rudolph, ,Christlich® und ,,Christentum® in der Auseinandersetzung zwischen
»Kirche“ und ,,Gnosis“. Gedanken zur Terminologie und zum Verhiltnis von ,,Selbst-
verstandnis“ und ,,Fremdverstindnis®. In: Rudolph, Gnosis und spétanike Religionsge-
schichte, 259-262; Rudolph, ,,Gnosis“ and ,,Gnosticism“ - the Problems of their Defini-
tion and their relation to the writings of the New Testament, 45. Solche Selbstbezeich-
nungen sind z. B. ,Kinder des Lichts“ (Lk 16,8; Joh 12,36; 1 Thess 5,5; Eph 5,7), ,,Kinder
Gottes* (Joh 1,12; Rom 8,14 fF; 1 Joh 3,1 ff.), ,Erwéhlte” (Rom 8,33; 1 Petr 1,1), ,,Heilige*
(ROm 14,25. 26.31; 1 Kor 16,1; 2Kor 8,4; 9,1; Eph 1, 1), ,,Briidder und Schwestern“ (R6m
1,13; 10,1; 12,1; 1 Kor 1,10).

46 Koster, Einfithrung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsgechichte und
Kulturgeschichte der hellenistischen und rémischen Zeit. Berlin, New York 1980, 396;
Rudolph, ,,Christlich und ,,Christentum" in der Auseinandersetzung zwischen ,,Kirche®



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 17

ten betrachtet, aber fiir die Grof3kirche waren sie die ,,Haretiker®, d.h.
»Abweichler” und ,Verirrte“¥. Diese Tatsache wirft die Frage nach dem
Verhiltnis der Gnosis zum Christentum auf, auf die wir in I.1.3. zuriick-
kommen. An dieser Stelle sei lediglich erwahnt, dass sich nicht alle
Anhénger der gnostischen Bewegung fiir Christen hielten.

Die Anhinger der Gnosis nannte man ,.Gnostiker® (yvowotxol, gno-
stici). Die Herkunft dieses Begriffes ist noch nicht geklért. Als Adjek-
tiv kommt yvowotinog zuerst bei Plato vor und bedeutet ,,mit rationaler
Erkenntnis in Zusammenhang stehend oder auf rationaler Erkenntnis
beruhend“®. Deshalb behauptet Christoph Markschies, der Begriff yvw-
otnog gehe auf Plato zuriick, der mehrere hundert griechische Begrifte
mit der Endung -ikos pragte*”. Auch Morton Smith vermutet, dass Plato
diesen Begriff erschaffen hat. Sowohl Smith® als auch Markschies®!
betonen, dass das Wort yvwotizog von anderen Philosophen nur sel-
ten verwendet worden sei und vor allem auf die platonische Tradition
beschrankt blieb.

Als Substantiv findet sich yvwotndg erstmalig bei Irendus und bei
Clemens von Alexandria®? und nicht, wie hiufig angenommen, im
Neuen Testament, bei den apostolischen Vitern und den Apologeten des

und ,,Gnosis®, 260-262; Rudolph, Die antike Gnosis - Probleme und Fakten, 26. Die
Valentinianer (NHC 1II 3, 52,21-24; 62,31; 64,22-27; 67,26) und Naassener (Hippolyt,
Ref V,9,22) haben sich selbst auch als ,,Christen bezeichnet.

47 Rudolph, ,Christlich® und ,,Christentum® in der Auseinandersetzung zwischen
»Kirche“ und ,,Gnosis®, ,,Christlich“ und ,,Christentum® in der Auseinandersetzung zwi-
schen ,,Kirche“ und ,,Gnosis®, 260-262; Rudolph, Die antike Gnosis. Probleme und Fak-
ten, 26.

8 Plato redet iiber yvwotund) téyvn, deren Gegenbegriff moontint) téxvn ist (Politikos
258e-267a).

49 Markschies, Die Gnosis, 15.

0 Smith, The History of the term gnostikos, In: Layton (Hg.), The Rediscovery of
Gnosticism. Proceedings of the International Conference on Gnosticism at Yale New
Haven, Connecticut, March 28-31, 1978. Volume two: Sethian Gnosticism. (SHR, XLI).
Leiden 1980, 800-801. Morton Smith sagt: ,The term is not Stoic; the only uses in
Stoicorum Veterum Fragmenta occur in passages cited from Clement of Alexandria;
Epictetus and Marcus Aurelius did not use it. I have not found it in Greco-Roman
religious texts or inscriptions, nor in texts marginal to the official religion (Orphica,
Hermetica, magical texts). It was not common in Judaism: it is not in the Septuagint,
the Greek pseudepigrapha to which I have indices, the Corpus Papyrorum Iudaicarum,
or Frey, Corpus Inscriptionum Iudaicarum 1; the one (dubious) usage in Philo (above,
n. 16) is probably Platonic. Its rarity in Greek literature is surpassed by its apparently total
absence from Greek popular usage (ibid, 800).%

51 Markschies, Die Gnosis, 15-16.

52 Lampe, A Patristic Greek Lexicon, 320.



18 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

2. Jahrhunderts®®. Gilles Quispel betont, dass yvwotndg als Substantivim
klassischen Griechisch nicht vorkommt und vermutet, dass es eine Uber-
setzung des Mandéaischen mandaia (Pl. mandaji), ,,der Wissende®, und
somit ein Lehniibersetzung ist>*. Dies scheint aber unwahrscheinlich, ist
die dltere Selbstbezeichnung der Mandéer doch nasoraia (Pl. nasuraiji),
»Behiiter“ oder ,,Besitzer (geheimer Riten und Kenntnisse). Die Uber-
nahme von den Mandéern wiirde voraussetzen, dass Irendus oder Cle-
mens diese religiose Gruppe gekannt haben, was aber unwahrscheinlich
ist, waren die Mandier doch nicht in Kleinasien und in Agypten. Zudem
waren sie im Romischen Reich nur wenig bekannt, weshalb die Kirchen-
vdtern Irendus, Clemens von Alexandria, Hippolyt und Epiphanius von
Salamis nicht von ihnen berichten.

In der Forschung diskutierte man, ob die Verwendung des Begrif-
fes ,Gnostiker“ als Bezeichnung einer geistigen Bewegung, der ,,gnosti-
schen Bewegung® in der Antike historische Berechtigung hat oder nicht.
Wihrend Kurt Rudolph®® und Hans-Martin Schenke®” mit dem Begriff
»Gnostiker die Anhédnger der gnostischen Bewegung bezeichnen und
davon ausgehen, dass es sich um eine Selbstbezeichnung handelt, zeigt
Robert Haardt, dass die Selbstbezeichnung ,Gnostiker nur bei weni-
gen Gruppierungen in der Gnosis ausdriicklich iiberliefert ist>®. Michael
Allen Williams behauptet weiterhin, dass die Benennung ,,Gnostiker®
als Selbstbezeichnung in den gnostischen Quellen nicht vorkomme und
auch in den patristischen Quellen finde man nur selten Hinweise darauf,
dass eine Gruppe sich selbst so bezeichnet hitte®. So entdeckt Williams
im Werk von Irendus Adversus haereses nur eine einzige Stelle (I 25,6),
in der der Kirchenvater ausdriicklich behauptet, dass die Anhanger der
Gnostikerin Marcellina® sich als ,,Gnostiker” bezeichnet hitten®'. Hip-

53 Smith, The History of the term gnostikos, 801.

% Quispel, Gnosis, 422.

55 Rudolph, Die Gnosis, 380. S. auch Rudolph, Die Mandier. Bd. I. Prolegomena: Das
Mandéerproblem. (FRLANT 74). Gottingen 1960, 112 ff.

% Rudolph, Die Gnosis, 63.

57 Schenke, Die Gnosis. In: Leipoldt; Grundmann (Hgg.), Umwelt des Urchristentums,
Bd. I: Darstellung des neutestamentlichen Zeitalters. Berlin 1985, 375.

58 Haardt, Die Gnosis. Wesen und Zeugnisse. Salzburg 1967, 11.

% Williams, Rethinking ,,Gnosticism", 41.

60 Sie war nach Irendus (IrenHaer I, 25,6) eine Schiilerin von Karpokrates und wirkte
um 160 n.Chr. in Rom.

61 Williams, Rethinking ,,Gnosticism®, 33. 41. Auf diese Tatsache lenkt auch Christoph
Markschies die Aufmerksamkeit (s. Markschies, Die Gnosis, 17).



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 19

polyt erwihnt diese Selbstbezeichnung nur fiir eine Gruppe, die Ophiten
oder Naassener®. Auch Origenes berichtet von einer Gruppe der ,Gno-
stiker3.

Der Behauptung von Williams, der Begrift ,,Gnostiker” kime in den
gnostischen Originalquellen nicht vor, kann also nicht zugestimmt wer-
den®, spricht doch die mandiische Literatur dagegen. Die Selbstbe-
zeichnung mandaji stammt zwar aus spéterer Zeit, ist aber vom alten
Wort manda, Erkenntnis, Wissen = Gnosis, ableitbar und bedeutet also
~Wissende, Gnostiker“®®. Rudolph und Schenke gehen niher auf diese
Selbstbenennung der Gnostiker ein. Sie war zwar nur eine Benennung
unter anderen, doch darf nicht vergessen werden, dass die gnostische
Bewegung sehr verschiedene Gruppen umfasste, was der Herausbil-
dung einer gemeinsamen und einheitlichen Identitit und Namensge-
bung im Wege gestanden hat. Es soll hier nicht weiter dariiber disku-
tiert werden, mit welche Berechtigung man eine grofSe Zahl von religi-
osen Stromungen, denen die Tradition verschiedene Namen zuschreibt,
unter der Benennung ,Gnosis“ zusammenzufassen kann®. Doch sei dar-
auf hingewiesen, dass auch das Frithchristentum ein uneinheitliches
Phinomen war, das viele verschiedene Stromungen und theologische
Anschauungen umfasste. Auch die Christen hatten bis in das 3. Jahr-
hundert keine einheitliche Selbstbezeichnung®. Zugleich haben Gilles
Quispel®®, Morton Smith®, Michael Allen Williams”®, Christoph Mark-
schies”! und G.W.H. Lampe’? Recht, wenn sie behaupten, dass die Kir-
chenviter den Begriff ,,Gnostiker® nicht in demselben Sinne wie moderne

02 Ref V,2; V,6.4; V,8.29; V,11.1; s. dazu: Williams, Rethinking ,,Gnosticism®, 38.

6 Cels V,61; s. dazu: Williams, Rethinking ,Gnosticism®, 41.

6 Christoph Markschies weist darauf hin, dass im Nag Hammadi der einschligige
Begriff yvowotol nicht verwendet wird (Markschies, Die Gnosis, 18).

% Rudolph, Die Gnosis, 380. S. auch Drower, The Mandaeans of Iraq and Iran.
Their Cults, Customs, Magic, Legends, and Folklore. Leiden 1962, 10ff; Vgl. Auch die
Stichworter ,Manda 1“ und ,Mandaia“ in: Drower-Macuch, A Mandaic Dictionary,
Oxford 1963, 247. Uber das Alter und die Herkunft des Wortes mandaia s. auch Macuch,
Zur Friigeschichte der Mandier. In: ThLZ, 9o. Jahrgang 1965, Nr. 9, 652-653.

% Vgl.L1.5 und L.1.6.

67 Rudolph, ,Christlich® und ,,Christentum® in der Auseinandersetzung zwischen
,»Kirche“ und ,,Gnosis®, 259.

8 Quispel, Gnosis als Weltreligion, Ziirich, 1951, 2; Quispel, Gnosis, 422.

% Smith, The History of the Term gnostikos, 796 fF.

70 Williams, Rethinking ,Gnosticism®, 31 ff.

71 Markschies, Die Gnosis, 17 ff.

72 Lampe, A Patristic Greek Lexicon, 319. Lampe sagt: »Modern use of term (yvm-
otrdg - J. L) for a variety of 2nd-cent. dualistic heresies is prob. of 18th-cent. origin®

(ibid).



20 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Wissenschaftler benutzen. So nennt Tertullian drei Mal die ,,Gnostiker®
(gnostici)” als eigene Gruppe in Abgrenzung von den Valentinianern,
d.h. er bezeichnet damit nicht alle als Gnostiker, die man heutzutage
so zu nennen pflegt’%. Im Werk De praescriptione haereticorum”™ atta-
ckiert Tertullian Hermogenes, Phygelus, Philetus, Hymenaeus, Apelles,
Valentinus, Marcion, Simon, Nikolaiten und Kainiten, aber nirgendwo
die Gnostiker. Irendus verwendet den ,,Begrift“ Gnostiker in verschie-
denen Bedeutungen: manchmal bezeichnet er als ,Gnostiker” lediglich
eine spezifische Gruppe (,,Sekte“)’s, manchmal verwendet er aber den
Begriff (yvwotnog, auch Pluralform yvwotizot) als Sammelbegrift fiir
alle Anhinger der gnostischen Bewegung’”. Oft bleibt es undeutlich, in
welchem Sinn er den Begriff verwendet. Clemens von Alexandria hin-
gegen spricht von den yvwotirol in ganz positivem Sinne. Er bezeichnet
damit nicht die Anhanger der gnostischen Sekten, sondern jeden Chris-
ten, der eine vollkommene Gotteserkenntnis hat und in der Einheit mit
Gott lebt™.

In der Fachliteratur gebraucht man fiir die gnostische Bewegung
neben dem Begriff ,Gnosis“ auch den Begriff ,Gnostizismus®. Der letz-
tere Terminus taucht im 18. Jh. in Frankreich auf®. In der deutschen For-
schung wurde von ,Gnosis“ gesprochen, wie etwa bei Ferdinand Chris-
tian Baur (Die christliche Gnosis oder die christliche Religions-Philosophie,
1835), doch setzte sich dieser Terminus in Deutschland im Unterschied
zur englischsprachigen Welt erst Anfang des 20. Jh. durch, wo weiter-
hin von ,,gnosticism“ gesprochen wird®. Ausschlaggebend hierfiir war
sicherlich Wilhelm Boussets Bahn brechendes Buch Hauptprobleme der
Gnosis (1907). Manchmal gebraucht man auch heute in der deutschen
Forschung den Begrift ,Gnostizismus®, aber immer als Synonym fiir
»Gnosis“. Chr. Markschies schldgt vor, statt des Begriffts ,Gnosis“ den
deutschen Begriff ,,Erkenntnis“ zu verwenden und auch andere griechi-

73 AdvVal 39,2; Anim 18; Scorp 1,5 (,tunc Gnostici erumpunt, tunc Valentiniani
proserpunt®).

74 Quispel, Gnosis als Weltreligion. Ziirich 1951, 2.
Praescr 5,2; 5,6.4; 5,8.1.29; 5,11.1; 5,23.3.
S. dazu: Williams, Rethinking ,,Gnosticism®, 33.
77 1bid, 37.
78 1bid, 36.
S. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, 320; Rudolph, Die Gnosis, 21.

80 Rudolph, Die Gnosis, 64; Rudolph, ,Gnosis“ and ,,Gnosticism* - the Problems of
their Definition and their relation to the writings of the New Testament, 43.

81 Tbid. 34-52; Rudolph, Die antike Gnosis — Probleme und Fakten, 13-14; Iwersen,
Gnosis zur Einfithrung, 8.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 21

sche und semitische Fremdworte so weit als moglich ins Deutsche zu
tibertragen®?, doch hat sich sein Vorschlag in der Forschung nicht durch-
gesetzt.

Von deutschen Wissenschaftlern wurde der Begriff ,Gnostizismus®
stark kritisiert. So meint etwa Kurt Rudolph, dass dieser Terminus einen
abwertenden Klang habe®. Auch Hans-Martin Schenke lehnt diese Be-
zeichnung als abwertend und ,,im Grunde auf der Linie der Terminologie
der Ketzerbestreiter” liegend ab®%. Der Autor dieses Buches folgt der
Terminologie der deutschen Forschung und benutzt ausschlieSlich den
Terminus ,,Gnosis“. Von ,,Gnostizismus“ wird nur in Zitaten die Rede
sein.

Das Nebeneinander zweier Begriffe hat in der Forschung haufig fiir
Verwirrung gesorgt und dazu gefiihrt, beide schirfer zu bestimmen und
gegeneinander abzugrenzen. Auf dem Kolloquium iiber die ,,Urspriinge
des Gnostizismus“ 1966 in Messina wurde von mehreren Teilnehmern
ein solcher Versuch in thesenhafter Form zur Diskussion gestellt. Danach
sollte unter ,,Gnosis“ ein ,Wissen um géttliche Geheimnisse, das einer
Elite vorbehalten ist“ und also esoterischen Charakter hat, verstanden
werden, wihrend ,,Gnostizismus®“ aber die gnostischen Systeme des 2.
und 3. Jahrhunderts bezeichnen sollte®>. Unter ,,Gnostizismus“ sollte also
die christliche Héresie der Spatantike und unter ,,Gnosis“ im weiteren
Sinn der ganze Ideenkomplex verstanden werden, der zur gnostischen
Bewegung und zu den ihr verwandten Denkrichtungen gehért®. ,Gno-
sis“ ist nach dieser Definition also ein weiterer Begriff und kann grund-
satzlich auch auflerhalb des Zeitrahmens der Spitantike angewandt wer-
den, etwa, wenn man von der Gnosis im Buddhismus oder im Taoismus
spricht®”. Beiden Begriffen steht jedoch nur ein Adjektiv, ,,gnostisch’, zur
Verfiigung®.

82 Markschies, Die Gnosis, 8.

83 Rudolph, Die Gnosis, 64; Rudolph, Die antike Gnosis — Probleme und Fakten, 13.

84 Schenke, Die Gnosis, 375.

85 Rudolph, Die Gnosis, 65; Bianchi (Hg.), Le Origini, XXIX; Eltester (Hg.), Christen-
tum und Gnosis. Aufsitze. (BZNW 37). Berlin 1969, 9-10.

86 Wilson, Gnosis und Neues Testament. (UB, 118). Stuttgart, Berlin, Kéln, Mainz
1971, 15.

87 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung
des Gnostizismus. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 769. S. auch Filoramo,
Gnosis/Gnosticismus I. Religionswissenschaftlich, 1044.

88 Wilson, Gnosis und Neues Testament, 22.



22 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Diese Trennung der beiden historisch und wissenschaftsgeschichtlich
zusammengehorenden Bezeichnungen hat sich nicht durchgesetzt®, und
viele Forscher haben die Begriffsscheidung sogar deutlich kritisiert™.
K. Rudolph versteht unter ,Gnosis“ und ,Gnostizismus“ weiterhin ein
und dasselbe®’, H.-M. Schenke ist mit dem Terminus ,,Gnostizismus®
nicht einverstanden®?, und fiir H.J.W. Drijvers® liegt die Schwierigkeit
in der Tatsache, dass das Kolloquium von Messina den Ausdruck ,Gno-
sis’ im phanomenologischen Sinne verwendete, was seine Ausdehnung
auf Religionsformen wie die Orphik, den Buddhismus, die Religionen
der Azteken und dgl. erméglicht®. Demgegeniiber sei der Begriff ,Gno-
stizismus‘ auf ein historisches Phdnomen in einem bestimmten Kontext
begrenzt. Nach Drijvers kann man daher beziiglich der Definition des
Kolloquiums von einem Kurzschluss zwischen einer phanomenologi-
schen und einer historischen Betrachtungsweise sprechen®.

8 Rudolph, Die Gnosis, 65; Markschies, Christoph. Gnosis/Gnostizismus II. Chris-
tentum. 1. Neues Testament. 2. Kirchengeschichtlich. In: RGG. Vierte, vollg neu bearbei-
tete Auflage. Bd. 3. Tiibingen, 2000, 1046; Theiflen, Die Religion der ersten Christen. Eine
Theorie des Urchristentums. Giitersloh 2000, 314.

% S. Markschies, ibid., 1046; Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religi-
onsgeschichtliches Problem. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 807; Conzel-
mann; Lindemann, Arbeitsbuch zum Neuen Testament. (UTB, 52). Tiibingen 2000, 212;
Troger, Die Gnosis, 16. Fiir eine solche Trennung ist auch Gerd Theiflen, der schreibt:
»Die Unterscheidung zwischen einem religionsphanomenologisch beschreibbaren Typos
erlosenden Wissens und der konkreten Form antiker gnostischer Systeme hat sich zwar
durchgesetzt, nicht aber die terminologische Zuordnung: Der Begriff ,,Gnosis“ ist an
die konkreten Erscheinungen in der spiten Antike gebunden und lasst sich von diesen
nicht ablosen. Auch im Blick auf die Antike kann man jedoch die Gnosis im weitesten
Sinne als ein auf erlosendem Wissen basierendes Selbstverstindnis vom Gnostizismus
als den darauf aufbauenden Systemen, die ihre Bliitezeit im 2. Jh. hatten, unterschei-
den. Diese Unterscheidung hitte sogar in einem wichtigen Quellentext einen Anhalts-
punkt. Irendus schreibt iiber die Entstehung des valentinianischen Systems in Irendus,
Haer L,11,1: ,Denn der erste, der von der so genannten gnostischen Haresie die Prin-
zipien in eine eigene Gestalt der Schule transferierte, Valentin, setzte sie so fest.“ Das
kann man so verstehen, als habe erst Valentinus die ,Gnosis“ in ein gnostisches Schulsys-
tem, den ,,Gnostizismus®, verwandelt“ (Theifen, Die Religion der ersten Christen, 314-
315).

1 Rudolph, Die Gnosis, 65.

92 Schenke, Die Gnosis, 375.

% Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem. In:
Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 803.

%4 Le Origini, XXVIII; Conze, Buddhism and Gnosis. In: ibid, 651-667; Lanczkowski,
Elemente gnostischer Religiositit in altamerikanischen Religionen. in: ibid, 676-687.

% Bianchi, Das Problem der Urspriinge des Gnostizismus und die Religions-
geschichte. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 803-804.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 23

Im Kolloquium von Messina behandelte man auch die Begriffe ,,Pra-
gnostizismus“ und ,,Protognostizismus®. Ging dem ,,klassischen Gnos-
tizismus also ein Proto- oder Pragnostizismus voraus? Wenn man von
einem Pragnostizismus sprechen will, muss man zeitlich frithere Bezeu-
gungen verschiedener Themen und Motive untersuchen, welche eben
jenes ,Pra“ ausmachen. Wissenschaftler, die von einem Prignostizis-
mus sprechen, berufen sich auf die jiidische Apokalyptik, Qumran, den
Pharisdismus oder, allgemein gesprochen, auf die Krisenatmosphére im
Judentum nach 70 n. Chr. samt bestimmten Stromungen im christlichen
Denken. Zugleich betonen sie die Bedeutung Agyptens oder Mesopo-
tamiens. Wo von Protognostizismus gesprochen wird, geht man davon
aus, Wesensziige des Gnostizismus auch anderswo zu finden, sowohl in
den dem 2. Jahrhundert n. Chr. vorausgehenden Jahrhunderten, als auch
auflerhalb des christlichen Gnostizismus dieses Jahrhunderts. Wer sich
auf ihn beruft, weist vor allem auf den Iran, die indioiranische Welt,
das Indien der Upanischaden oder das Griechenland des Platonismus,
der Orphik und des Pythagoridertums hin®. Einige Wissenschaftler, die
Anzeichen gnostischen Denkens in den christlichen Schriften aus neu-
testamentlicher Zeit entdecken, empfehlen hiefiir den Begriff Gnosis in
statu nascendi®’, womit aber wiederum diejenigen nicht einverstanden
sind, die bereits in der Zeit des Neuen Testaments von einer ausgeprag-
ten Gnosis sprechen.

Zugleich wurden beide Bezeichnungen, ,,Pragnostizismus® und ,,Pro-
tognostizismus®, heftig kritisiert. Nach Rudolph sollte der Ausdruck
»Pragnostizismus® nur mit Vorsicht gebraucht und besser ganz vermie-
den werden. An seiner Stelle empfiehlt er, von ,,gnostisierenden” Eigen-
schaften zu sprechen. Statt ,,Protognostizismus® spricht er von ,,Gnosis*
im weiteren Sinne. Bei dieser ungenauen Begriftsverwendung bestiinde
jedoch die Gefahr, gnostische Gedankengidnge unwillkiirlich in fremde
Phanomene hineinzutragen und so eine Filiation herzustellen. Daher
pladiert er dafiir, auch diesen Ausdruck moglichst ganz meiden, und
empfiehlt, in beiden Fillen von ,,gnostisierenden® Eigenschaften zu spre-
chen®. Van Baaren hingegen verwirft den Terminus ,,Pragnostizismus®,

% Le Origini, XXX-XXXI; Eltester, Christentum und Gnosis, 131.

9 So z.B. W. Schmithals; s. Schmithals, Neues Testament und Gnosis. (EdF 208).
Darmstadt 1984, 12-13; Schmithals, Die gnostische Elemente im Neuen Testament als
hermeneutisches Problem. In: Tréger (Hg.), Gnosis und Neues Testament, 363.

8 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 771-772.



24 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

suggeriere diese Vorsilbe doch, dass von Gnostizismus noch nicht die
Rede sein konne, wahrend das Hauptwort das Gegenteil glauben mache.
Dagegen hilt er ,,Protognostizismus® fiir a convenient term zur Beschrei-
bung frither Formen des Gnostizismus, die den vollkommen entwi-
ckelten klassischen Systemen des 2. Jahrhunderts vorausgehen®. Weil
die Begriffe ,,Pragnostizismus“ und ,,Protognostizismus“ problematisch
sind, benutzt der Autor dieser Arbeit sie nicht. Auch fiir eine hypothe-
tische vorchristliche Gnosis und fiir die Gnosis im Neuen Testament
gebraucht er den Terminus ,,Gnosis®

Zusammenfassend muss man konstatieren, dass die Terminologie der
Gnosisforschung uneinheitlich ist und auch von dem Kolloquium von
Messina nicht vereinheitlicht wurde!®. Auch iiber das Wesen der Gno-
sis fehlt in der heutigen Forschung ein Konsens'”!. Umso wichtiger ist
eine genaue Definition des verwendeten Gnosis-Begriffs!%%, seiner Ent-
stehung und seines Begriffsfelds in jeder einzelnen Forschungsarbeit.
Unter Gnosis im engeren Sinn sei in der vorliegenden Arbeit eine kon-
krete geistige Bewegung der Spitantike verstanden, die sich durch eine
Reihe charakteristischer Wesensziige von der ,Gnosis“ als universellem

9 Van Baaren, Towards a Definition of Gnosticism. In: Le Origini, 177.

100 Vor dem Kolloquium von Messina klagten z. B. Hans-Joachim Schoeps und Hans-
Martin Schenke, dass es in der Terminologie der Gnosis-Forschung keine Einheit gebe
(s. Schoeps, Urgemeinde, Judenchristentum, Gnosis, Tiibingen 1956, 30; Schenke, Haupt-
probleme der Gnosis. In: Rudolph (Hg.). Gnosis und Gnostizismus, 587). Nach dem Kol-
loquium schrieb Han J.W. Drijvers, ,,dafl das ganze Kolloquium unter einer grofen ter-
minologischen Verwirrung zu leiden hatte: Man sprach von Gnosis, Gnostizismus, gno-
stisch, pragnostisch und protognostisch, Pragnostizimus und Protognostizismus, gnos-
tisierend usw.“ (Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
799). Robert Haardt klagte, dass in der Forschung ,ein einheitlicher Begriff von Gnosis
nicht vorhanden ist“ (Haardt, Zur Methodologie der Gnosisforschung. In: Troger (Hg.),
Gnosis und Neues Testament, 183) und Karl-Wolfgang Troger fasst diese Situation mit
folgenden Worten zusammen: ,,Der Gebrauch von ,,Gnosis“ und ,,Gnostizismus“ bzw.
»Gnosis“ und ,,Gnosticism® ist gegenwirtig immer noch derart uneinheitlich und ver-
wirrend, dafl es ein grofler Gewinn fiir die Forschung wire, wenn man sich in dieser
Sache endlich einigen konnte. Doch dafiir bestehen im Moment wenig Chancen® (Tro-
ger, Einfilhrung: Zum gegenwirtigen Stand der Gnosis- und Nag-Hammadi-Forschung,
23).

101 S, Kaiser, Neuere Gnosisforschung, 44 f.

102 Diese Notwendigkeit hat besonders Hans-Martin Schenke betont. S. Schenke,
Hauptprobleme der Gnosis. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 588 und
Schenke, Was ist Gnosis? Neue Aspekte der alten Fragen nach dem Ursprung und dem
Wesen der Gnosis. In: Bauer; Galter (Hgg.), Gnosis. Vortréige der Veranstaltungsfolge des
Steirischen Herbstes und Osterreichischen URANIA fiir Steiermark vom Oktober und
November 1993. Graz 1994, 180.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 25

Phénomen der Religionsgeschichte, also der Gnosis im weiteren Sinn,
unterscheidet. Diese vorldufige Definition soll im Folgenden néher aus-
gefithrt werden.

I.1.2. WAsS 1ST GNOSIS?

Wie bereits ausgefiihrt, fehlt in der Forschung eine allgemein anerkannte
Definition der Gnosis. Ursula Ulrike Kaiser hat die Forschungssituation
folgendermafien charakterisiert:

Die neuere Gnosisforschung ist von einem Paradox geprégt: Neben der
betrichtlichen Fiille an Einzelerkenntnissen, die vor allem durch den
wesentlich erweiterten Bestand an Originaltexten stindig wiéchst, kann
die eigentliche Kernfrage, was Gnosis denn eigentlich sei, keinesfalls als
einhellig beantwortet gelten!®.

Wie wichtig eine eindeutige Definition jedoch ist, hat im 20. Jahrhundert
besonders Hans-Martin Schenke betont, der schon in den 1960-er Jahren
konstatierte:

Das erste eigentlich sachliche Problem, das es dann auf jeden Fall zu lsen
gilt, kann man in die Frage fassen: Was ist denn eigentlich Gnosis und
was ist gnostisch? Von der Wortbedeutung her und aus der Verwendung
in der Forschungsgeschichte haftet dem Begriff ,Gnosis’ — dhnlich wie
dem Begrift ,Mystik - eine gewisse Unschirfe an. Die einen verstehen
z.B. unter Gnosis nur die bewufite von den kirchlichen Ketzerbestreitern
bekampfte, innerhalb der christlichen Gemeinden auftretenden hiretische
Bewegung; fiir andere fallen unter den Begriff Gnosis dariiber hinaus noch
nichtchristliche Erscheinungen wie die Hermetik, das Mandéertum, der
Manichidismus; dabei gehen tibrigens einzelne soweit, auch die Mysterien-
religionen, Philo, den Neuplatonismus u. 4. mit zur Gnosis zu rechnen (vor
allem Jonas); wieder andere nennen Gnosis alle dunklen und geheimnis-
vollen Gedanken- und Vorstellungsgefiige, in denen der Erkenntnis eine
mafigebende Rolle zukommt!%4,

Spater, im seinem Aufsatz Was ist Gnosis? Neue Aspekte der alten Fragen
nach dem Ursprung und dem Wesen der Gnosis'®, gesteht Schenke,

dass diese Frage schwer oder kaum zu beantworten seil® mit einem
107

,Ich weifl es nicht“ liele sie sich aber nicht aus der Welt raumen

103 Kaiser, Neuere Gnosisforschung, 45.

104 Schenke, Hautprobleme der Gnosis, 587-588; s. auch Schenke, Die Gnosis. In:
Leipoldt; Grundmann (Hgg.), Umwelt des Urchristentums, 374.

105 Tn: Bauer; Galter (Hgg.), Gnosis, 179-207.

106 Thid, 180.

107 Tbid.



26 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Seiner eigenen Antwort auf die Frage mochte der Autor dieses Buches
einen kurzen Uberblick iiber die verschiedenen Gnosis-Definitionen
und iiber die Ursprungstheorien der Gnosis voranstellen, die in der
Forschungsgeschichte formuliert wurden.

I.1.3. DEFINITIONEN

Die erste wichtige Gnosis-Definition des 20. Jahrhunderts hat Hans
Leisegang in seinem Buch Die Gnosis (1924) gegeben. Er schreibt:

Gnosis ist Erkenntnis des Ubersinnlichen, das in und hinter der durch die
Sinne des Korpers wahrnehmbaren Welt ,,in ewigen Geheimnis unsichtbar
sichtbar® als treibende Kraft alles Geschehens angenommen wird. / -/ Die
Erkenntnis der Uberwelt vollzieht sich durch das Zusammentreffen eines
von der sinnlichen und eines anderen von der tibersinnlichen Natur aus-
gehenden Aktes. Durch Pflege des auf die geistigen Wesenheiten gerichte-
ten Denkens, das sich bis zur Ekstase steigern, und eines durchgeistigten
Lebenswandels, der bis zur Askese fithren kann, reckt sich der Mensch der
Welt des Geistes entgegen. Sie aber neigt sich in der Offenbarung zu ihm
nieder und laf3t sich erschauen, sobald die Vorbedingungen hierzu voll-
standig vorhanden sind. Solche Erkenntnis wurde in der Antike zu allen
Zeiten gesucht und gepflegt: im primitiven Zauber, in gelehrter Magie und
Damonenbeschworung, in der enthusiastischen Mantik, im Mysterienkult
und in der sich an ihn anschlieffenden religiésen Spekulationen, vor allem
aber in verfeinerter Form in der auf die Erforschung der den Kosmos und
das Menschenleben beherrschenden geistigen Krifte gerichteten Philoso-
phie!®,

Diese ausfiihrliche Gnosis-Definition richtet sich zweifelsohne auf die
Gnosis im weiterem Sinn'%, die nicht das Thema der vorliegenden Arbeit
ist. Die zweite wichtige Gnosis-Definition stammt von Hans Jonas, der
unter der Gnosis eine breite religiose Bewegung in der Spatantike ver-
steht, deren charakteristischstes Merkmal ihre originelle (antikosmische)
Daseinshaltung war'!’. Sein Gnosis-Begriff ist sehr breit, glaubt Jonas
doch, dass die ,,gnostische Ausstrahlung® bis zu Philo von Alexandria,
dem Neupythagoreismus und dem Neuplatonismus reiche!!'. Auch Philo
und die Neuplatoniker sind somit fiir Jonas Gnostiker!!2. Die Gnosis

108 T eisegang, Die Gnosis. (Kroners Taschenausgabe 32). 5. Aufl. Stuttgart 1985, 1-2.

109 G T.1.1.

119 Tonas, Gnosis und spitantiker Geist, I, 12.

111 Tbid, 6.

112 Uber Philo s. Jonas, Gnosis und spitantiker Geist, II, 92, iiber Neuplatoniker s. ibid,
170.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 27

ist fir ihn somit ein Synonym fiir den Geist der Spitantike'!®. Auch
wenn sich diese breite Definition der Gnosis in der Forschung nicht
durchgesetzt hat, hat sie viele spatere Gnosis-Forscher beeinflusst und
beeinflusst sie noch heute!'. Die meisten Anhinger hat dabei wohl die
Anschauung gefunden, dass das Wesen der Gnosis in ihrer Daseinshal-
tung bestiinde!'>.

In der Forschung wurde viel dariiber diskutiert, ob die Gnosis eine
Philosophie oder eine Religion sei. Die von Baur und Harnack vertretene
Meinung, dass die Gnosis eine Philosophie, genauer eine Religionsphi-
losophie sei, wird von Georg Koffmane angezweifelt:

Wir wollen uns mit den tiblichen Definitionen von Gnosis hier nicht aus-
einandersetzen, sprechen ihnen auch nicht ihren Wert ab. Im Allgemei-
nen kommen sie darauf hinaus, die Gnosis sei eine Art Religionsphiloso-
phie, ein Ausdruck, der fiir jene Zeit nicht recht passen will. /----/ Die
Quellen lehren uns deutlich: der Gnostizismus hat die junge Kirche aufs
tiefste erschiittert, er hat ihre Existenz bedroht. Woher das? Hitten wir in
den Gnostikern nur Philosophen resp. Philosophenschulen zu sehen, wel-
che dem Christentum etliche Lehrsitze entlehnten, sonst aber den Chris-
ten wie die Geistesméchtigen den Unmiindigen gegeniiber sich zuriick-
haltend oder feindselig benahmen? Warum ist denn bei solcher Sach-
lage der Gnostizismus der Kirche gefihrlicher gewesen als die Polemi-
ker aus dem Lager der alten Philosophie mit ihrer doch noch etwas ein-
heitlicheren Grundanschauung? Woher der entwickelte Kult der Gnosti-
ker? Bildeten die Gnostiker eine religiose Gemeinschaft und in welchem
Geiste?!1

Und er antwortet auf diese Fragen:

Die Gnosis tritt mit einer Organisation neben die Kirche, ja reicht wohl
gar in sie hinein; sie pflegt eine gewisse Frommigkeit, hat ihre Riten und
sakralen Feiern!!’.

Fiir Koffmane ist die Gnosis (bei ihm: der Gnostizismus) in erster Linie
eine religiose Bewegung, die den Mysterienkulten sehr nahe gestan-
den hat''®. Diese Ansicht hat sich Ende des 19. und zu Beginn des
20. Jahrhunderts mit der religionsgeschichtlichen Schule weitgehend

113 S, Titel seines Buches ,Gnosis und spitantiker Geist.

114§, z.B. Iwersen, Gnosis zur Einfithrung.

1568 T.a.1.5.

16 Koffmane, Die Gnosis nach ihrer Tendenz und Organisation. 12 Thesen. Breslau
1881. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 120.

117 Tbid.

118 Tbid, 123 ff.



28 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

durchgesetzt, so dass der Grof3teil der Wissenschaftler im 20. Jahrhun-
dert die Gnosis als religiose Bewegung'!® oder gar als Religion!? bezeich-
net. Es wurde sogar versucht, niher zu bestimmen, zu welchem Religi-
onstyp die Gnosis genau gehort. So wurde die Gnosis als ,,Erlosungsbe-

wegung“'?!,  Erlosungsreligion“?? oder als eine ,,Erlésungs- und Offen-
barungsreligion“!?* charakterisiert. Da die Gnosis in der Spatantike weit

verbreit war, hat man sie sogar als ,Weltreligion“ bezeichnet!%. Vom reli-
gionsphianomenologischen Standpunkt aus ist die Gnosis eine ,,kosmo-
politische Religion® und gehort damit zu derselben Kategorie wie die
spitantiken Mysterienkulte!%.

Viele Forscher haben sich von der Frage, ob die Gnosis eine Philoso-
phie oder eine Religion sei, distanziert, ist die Grenze zwischen beiden
doch bei weitem nicht so genau definiert, wie Werner Foerster meint!2°,

19 Vgl. Koffmane (ibid); spéter auch Schenke (Hauptprobleme der Gnosis, 589; Die
Gnosis, 374); Troger (Die Gnosis, 16); Kretschmar (Zur religionsgeschichtlichen Einord-
nung der Gnosis, 364); Haardt (Die Gnosis, 9); Koster (Einfilhrung in das Neue Testa-
ment im Rahmen der Religionsgechichte und Kulturgeschichte der hellenistischen und
romischen Zeit, 394); Puech (Das Problem des Gnostizismus, 351); Colpe (Gnosis L. Reli-
gionsgeschichtlich, 1649).

120 Vgl. Anz (Zur Frage nach dem Ursprung des Gnostizismus. (TU 15, Heft 4.). Leipzig
1897, 1); spater auch Troger (Die Gnosis, 12); Schoeps (Urgemeinde, Judenchristentum,
Gnosis, 31); Haardt (Die Gnosis, 9); Bultmann (Theologie des Neuen Testaments. (UTB,
630). Tiibingen 1984, 170); Schmithals (Neues Testament und Gnosis, 2); Rudolph
(Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des Gnostizismus,
772); Nagel (Gnosis, Gnostizismus, 242); TheifSen (Die Religion der ersten Christen);
Pearson (Gnosticism as a Religion. In: Marjanen, (Hg.). What Is Gnosticism?, 81-101 =
Pearson, Gnosticism and Christianity in Roman and Coptic Egypt. New-York, London
2004, 201-223). Birger A. Pearson geht von der Anschauung aus, dass jede Religion, um
eine Religion zu sein, sieben Dimensionen haben muss: eine doktindr-philosophische
Dimension, eine mythisch-narrative, eine rituelle Dimension, eine erfahrungsmafig-
emotionale, eine ethische Dimension, eine sozial-institutionelle Dimension und eine
materielle Dimension (Ikonographie usw). Pearson zeigt, dass die Gnosis alle diese
Dimensionen hat und folglich als Religion bezeichnet werden kann (Gnosticism as a
Religion. In: Pearson, Gnosticism and Christianity in Roman and Coptic Egypt, 201 ff.).

121 Schenke, Hauptprobleme der Gnosis, 589; Die Gnosis, 374.

122 Troger, Die Gnosis, 12; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des
Gnostizismus, 552-553.

123 Nagel, Gnosis, Gnostizismus, 242.

124 Quispel, Gnosis als Weltreligion, 1951; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erfor-
schung des Gnostizismus, 551.

125 Rudolph, Die Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung
des Gnostizismus, 772.

126 S. Foerster, (Hg.), Die Gnosis. I. Bd.: Zeugnisse der Kirchenviter. Diisseldorf 1995.
Einleitung, 7-8.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 29

Selbst Autoren, die in der Gnosis vorwiegend eine Philosophie sahen,
waren sich dessen bewusst, dass sie zugleich auch ein religioses Phiano-
men darstellte. So sagt Leisegang:

Die Gnosis ist aber nicht nur Lehre, Theologie und Kosmologie, sondern
eine ganze Religion. Zum Wesen der Religion gehoren auch der Kultus,
die Gemeinden usw. So ist es auch in der Gnosis!?’.

Hans Jonas postulierte, dass die Gnosis in ihrer Geschichte zwei Ent-
wicklungsstadien durchlaufen habe, ein mythologisches und ein philo-
sophisches, und unterscheidet demnach zwischen der mythologischen
und philosophischen Gnosis!?®. Diese Anschauung hat sich in der For-
schung nicht durchgesetzt, ebensowenig wie die Hypothese von Jonas,
dass alle Entwicklungen der Gnosis auf einen einheitlichen Grund-
mythos zuriickgingen'?’. In der heutigen Gnosis-Forschung wird die
Ansicht vertreten, dass die Gnosis sowohl religiose als auch philosophi-
sche Aspekte in sich vereint. So ist die Gnosis nach Meinung von Kurt
Rudolph eine originelle Verbindung von Religion und Philosophie!*.
Sicherlich weist die Gnosis auch philosophische Aspekte auf, hat doch die
griechische Philosophie bei der Entstehung und Entwicklung der gnosti-
schen Bewegung eine bedeutende Rolle gespielt!*!. Doch muss man sich
dessen bewusst sein, dass eine scharfe Trennung zwischen Religion und
Philosophie der Antike fremd war. Die Unterscheidung beruht auf der
Terminologie der neuzeitlichen Geisteswissenschaft. In ihrem Begriff-
system wird man anerkennen miissen, dass der Inhalt des gnostischen
Wissens (Griech. yvdoig) ein primadr religioser war, da es ihm um die
Hintergriinde der Existenz der Menschen, der Welt und Gott geht. Die
Gnosis beruht nicht auf menschlichem Forschen, sondern auf himmli-
scher Vermittlung'*?. Die Gnosis war also in erster Linie eine religidse
Bewegung der Spatantike. Der Begriff ,religiose Bewegung“ ist dabei
flexibler als ,Religion” und eignet sich gut fiir ein Phianomen, das in

127 Leisegang, Die Gnosis, 20.

128 S. Jonas, Gnosis und spitantiker Geist. Teil 1: Die mythologische Gnosis, mit einer
Einleitung zur Geschichte und Methodologie der Forschung. Géttingen 1934 und Jonas,
Gnosis und spatantiker Geist. Teil 2: Von der Mythologie zur mystischen Philosophie.
Gottingen 1954 (schon ab. S. 82, aber eigentlich ist fast der ganze zweite Teil diesem
Thema gewidmet).

129 Tbid, 1.

130 Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 552.

Bl S dazull.2.4.1.a u. I1.2.4.1.c.

132 Rudolph, Die Gnosis, 63-64.



30 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

verschiedenen Religionen vorkommt und daher auch als ,,interreligiose
Bewegung® bezeichnet werden kann, wie es Gerd TheifSen getan hat und
auch hier im Folgenden iibernommen werden soll'*.

I.1.4. HAUPTMERKMALE DER GNOSIS (1966)

Wie schon in 1.1. ausgefiihrt, ist ,Gnosis“ ein Oberbegrift fiir verschie-
dene religiose Gruppen und Gruppierungen der Spatantike. Die Viel-
falt gnostischer Systeme ist schon den Gegnern dieser ,,Ketzer” bekannt
gewesen134, und die gnostischen Quellen, die in der Neuzeit entdeckt
wurden, haben diese Mannigfaltigkeit noch unterstrichen!*. Wie bereits
die Kirchenviter, so erkennen auch die heutigen Forscher hinter der
Vielfalt gnostischer Systeme einen einheitlichen Charakter. So meint H.-
M. Schenke, dass es keinesfalls willkiirlich sei, so verschiedene Gré-
Ben ihrer Zeit wie Simon Magus, Menander, Kerinth, Satornil, Basilides,
Valentinus, Marcion, Mani, ihre Lehren, Schiiler und Anhénger unter
dem Oberbegriff ,Gnosis“ zusammenzufassen, seien sie doch alle als
Trager und Zeugen ein- und derselben Weltsicht miteinander verbun-
den!3¢. Fast alle Gnosis-Forscher haben bemerkt, dass in den gnostischen
Texten gewisse Grundgedanken und -vorstellungen vorhanden sind, die
sichimmer wieder wiederholten. Diese Gedanken und Vorstellungen hat
man als Hauptziige oder Strukturelemente der Gnosis bezeichnet und sie
dienten zur Konstruktion verschiedenartiger Gnosis-Modelle. Im Fol-
genden wird tiberblicksartig dargestellt, welche Wesensziige von welchen
Wissenschaftlern als die charakteristischsten fiir die antike Gnosis ange-
sehen wurden.

I.1.4.1. Das Kolloquium von Messina (1966)

1. Die Vorstellung von einem géttlichen Funken im Menschen, der aus
der gottlichen Welt hervorgegangen und in die Welt des Schicksals,
der Geburt und des Todes gefallen ist, um durch das gottliche
Gegenstiick seiner selbst wiedererweckt und wiederhergestellt zu
werden.

133 Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 314.

134 S z.B. IrenHaer 1,30,15; Ref V,11.

135 S. Rudolph, Die Gnosis, 59.

136 Schenke, Hauptprobleme der Gnosis, 589; Schenke, Die Gnosis, 374.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 31

2. Die Anschauung von einer ,,Abwirtsentwicklung® des Géttlichen,
dessen duflerster Rand, Sophia oder Ennoia genannt, schicksalhaft
einer Krise anheim fiel und - wenn auch nur indirekt - die Welt
hervorbrachte. An ihr konnte Sophia nicht desinteressiert sein, als
sie das Pneuma wieder aus ihr herausholen musste. Wir haben
es hier also mit einem Dualismus auf monistischem Hintergrund
zu tun, der sich in einer doppelten Bewegung, der Abwirtsent-
wicklung und der Wiederherstellung des urspriinglichen Zustan-
des, ausdriickt!?’.

L.1.4.2. Gilles Quispel

1. Gnosis als ein Wissen um gottliche Geheimnisse.

2. Unterscheidung zwischen dem unbekannten, unerkennbaren Gott
und dem Schopfer der Welt (Demiurg).

3. Welt als Irrtum, bzw. als Folge des Falls eines gottlichen Wesens
(Sophia).

4. Der gottliche Funke im Menschen, durch den der geistige Mensch
der Welt fremd und mit Gott verwandt sei.

5. Die Lehre, dass der Mensch sich seines tiefsten Wesens bewusst
wird, wenn er das Wort der Offenbarung vernimmt.

6. Die Lehre, dass der gottliche Funken durch sein himmlisches Selbst
aus der Welt erlost und zu seinem Ursprung zuriickgefithrt werden
miisse!3s.

I.1.4.3. Robert McLachlan Wilson

1. Radikaler kosmischer Dualismus, der diese Welt als bose und unter
der Herrschaft feindlicher Michte sieht.

2. Unterscheidung zwischen dem unbekannten, transzendenten und
wahren Gott und dem Demiurgen oder dem Schopfer dieser Welt,
der gewohnlich mit dem Gott des Alten Testaments gleichgesetzt
wird.

3. Glaube, dass der Mensch in seiner wahren Natur mit dem Gottli-
chen wesensverwandt ist, ein Funke des himmlischen Lichts, gefan-
gen in einem stofflichen Kérper und in dieser Welt der Herrschaft
des Demiurgen und seiner Michte unterworfen.

137 Le Origini, XXX.
138 Quispel, Gnosis, 413-414.

w



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

. Mythos, der von einem vorweltlichen Fall erzdhlt, um den gegen-

wirtigen Zustand des Menschen und sein Verlangen nach Befrei-
ung zu erklédren.

. Hilfe durch die rettende Gnosis, die den Menschen zur Einsicht

tiber seine wahre Natur und seinen himmlischen Ursprung verhilft
und dadurch befreit'*’.

I.1.4.4. Robert Haardt

. Gnosis als die Erkenntnis des eigenen Geist-Selbst des Gnostikers

und der mit diesem Geist-Selbst konsubstanzialen Gottheit. Die
Gnosis beruht auf gottlicher Offenbarung und wird meist durch
Erloser- bzw. Botengestalten vermittelt.

. Dualismus, der zwei Aspekte aufweist: a) Dualismus zwischen der

tiberweltlichen, geistigen, guten Gottheit, ihrer Sphare (Pleroma)
und ihren Lichtwesen (Aionen) einerseits und dem inferioren,
unwissenden Weltschopfer (Demiurgen), seinen Archonten (Pla-
netargeistern usw.), der Materie, dem Kosmos und der Menschen-
welt anderseits. b) Dualismus zwischen dem géttlichen Geist-Selbst
des Menschen bzw. des Gnostikers einerseits und dem Weltschop-
fer samt seinen Michten und deren Schopfungen (Kosmos, Mate-
rie, Korper, Schicksal, Zeitlichkeit) andererseits.

. Vorstellung, dass die demiurgischen Méchte sowohl den mensch-

lichen Korper, in dem das gottliches Licht als dessen Geist-Selbst
gefangen gesetzt wird, als auch eine Potenz, oft als vy bezeich-
net, geschaffen haben, die dem Menschen eingepflanzt wurde, um
sein Geist-Selbst zu betduben und ihn so in der Welt der Finsternis
zuriickzuhalten'.

L.1.4.5. Sasagu Arai

. Erlosung als Selbsterkenntnis, in der sich die Vereinigung des Selbst

mit dem Gottlichen substanziell vollzieht.

2. Strenger Dualismus mit substanziellem Geprége.
3. Enthiillung der Gottheit durch einen Offenbarer oder Erloser!*!.

139 Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II. Neues Testament, Judentum, Alte Kirche. In: TRE,
Bd. XIII. Berlin, New-York 1984, 536-537; s. auch Wilson, Gnosis und Neues Testament,

11

140 Haardt, Gnostizismus, 478-480.
11 Arai, Zur Definition der Gnosis in Riicksicht auf die Frage nach ihrem Ursprung.
In: Le Origini, 181-182.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 33

1.1.4.6. Hans-Joachim Schoeps

1. Urzeitlicher Bruch oder Spaltung der unerkennbaren und unzu-
ganglichen obersten Gottheit.

2. Emanationslehre.

3. Lichtfunken in der Materie, die sich in bestimmten pridestinierten
Menschen inkarnieren.

4. Askese oder radikaler Libertinismus.

5. Gnosis als das rechte Wissen um die Stufen des Aufstieges'**.

I.1.4.7. Hans-Martin Schenke

. Lehre vom unbekannten Gott.

. Vorstellung von Sophia als Weltschépferin.

. Vorstellung von den sieben Planetenherrschern.

. Abstieg und Wiederaufstieg der Seele.

. Dualismus zwischen Licht und Finsternis.

. Dualismus Seele/Leib und Geist/Materie.

. Die Lehre vom Gott-Mensch (Urmensch-Mythos).

. Erloservorstellung.

. Hypostasenlehre und Emanationsgedanke!#3.

. Negative Welt- und Daseinsdeutung und weltverneinende Weltan-
schauung'*.

O CON N\ W N

-
o

I.1.4.8. Kurt Rudolph

1. Antikosmischer Dualismus.

2. Uberzeugung von der Konsubstantialitdt des Salvators und des
Salvandus.

. Typische Offenbarungs- und Erlosungslehre.

4. Kithn gehandhabte Schriftexegese oder -allegorese!*.

o

142
143
144

Schoeps, Judenchristentum und Gnosis. In: Le Origini, 471-474.
Schenke, Die Gnosis, 380-382;.
Schenke, Hauptprobleme der Gnosis. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus,
589; Schenke, Die Gnosis, 374.

145 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 773.



34 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

I.1.4.9. Christoph Markschies

1. Erfahrung eines vollkommen jenseitigen, obersten Gottes.

2. Die dadurch bedingte Einfithrung weiterer gottlicher Figuren oder
Aufspaltung der vorhandenen Figuren in solche, die dem Menschen
niher sind.

. Welt und Materie als bose Schopfung.

4. Einfithrung eines eigenen Schopfergottes (dnutovpyog), der teils als

unwissend, teils als bose geschildert wird.

5. Erklarung dieses Zustandes durch das mythologische Drama eines
gottlichen Elementes, das in eine bose Welt fallt, als gottlicher Funke
in den Menschen schlummert und befreit werden muss.

6. Erkenntnis (yv®oug) tiber diesen Zustand, die aber nur durch eine
Erlosergestalt moglich ist, die aus einer oberen Sphire hinab- und
wieder in diese hinaufsteigt.

7. Erlosung durch die Erkenntnis des Menschen, ,,dass Gott (bzw. der
Funke) in ihm ist“ (TestVer NHC XI, 3 56, 15-20).

8. Tendenz zum Dualismus, die sich im Gottesbegrift, in der Ent-
gegensetzung von Geist und Materie und in der Anthropologie
duflern kann'6.

w

I.1.4.10. Walter Schmithals

1. Kosmischer Dualismus uranfanglich oder abgleitet.
2. Mythos vom Fall der Lichtsubstanz in die Gewalt der bosen Machte.
3. Erkenntnis des menschlichen Seins und Schicksals als Erlésung'*’.

I.1.4.11. Gerd TheifSen

1. Wesensidentitiat des inneren Menschen mit der transzendenten
Gottheit.

2. Das transzendente Selbst oder der gottliche Funke im Menschen.

3. Radikale Weltabwertung.

4. Dualismus von Welt und Gott, Selbst und Leib, Gnostikern und
anderen Menschen.

5. Mythos, der in narrativer Form diese Dualismen erklart!'4s.

1

S

¢ Markschies, Gnosis/Gnostizismus II, 1045; vgl. auch Markschies, Die Gnosis, 25-

26.

147
148

Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 3—4.
Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 314-316.

'



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 35

I.1.4.12. Karl-Wolfgang Troger

1. Antikosmismus.

2. Kosmologischer Dualismus als strenge Trennung von Licht und
Finsternis. Dualismus zwischen einer akosmischen, geistigen, guten
Gottheit und dem niederen Weltschopfer (Demiurg) mit seinen
Archonten, dem Kosmos, der Welt und Materie. Dualismus von
Geist-Selbst und materiellem Korper.

3. Anschauung von Pneuma und Psyche bzw. Geist und Seele und von
der Spaltung der géttlichen Potenz.

4. Erlosung durch die Erkenntnis des eigenen géttlichen Selbst!#.

I.1.4.13. Hans Blumenberg

. Akosmischer Dualismus.

. Transzendenz des guten Prinzips.

. Weltentwertung.

. Der ,,inkommensurable Rest“ im menschlichen Selbst!*.

AW N

I.1.4.14. Werner Foerster

. Der gottliche Ruf aus der Welt des Lichtes.

. Dualismus von Welt und Agnostos Theos.

. Das gottliche Selbst.

. Gefangenschaft dieses Selbst in der Welt.

. Riickkehr des Géttlichen zu seinem Ursprung beim Weltende!'>.

Vi AW N

I.1.4.15. Jan Zandee

. Negative Theologie.

. Pessimistische Weltanschauung.

. Urzeitlicher Fall und Méglichkeit der Rettung.

. Projektion menschlicher Selbsterfahrung in eine hohere Welt.
. Determinismus.

. Spezifische Eschatologie.

. Gestalt des Retters!>2.

N AV Ny

1
1

'

9 Troger, Die Gnosis, 29-31.

Blumenberg, Epochenschwelle und Rezeption. In: PhR 6. Jahrgang, Tiibingen 1958,

v
S

112.
151

1

Foerster, Einleitung. In: Foerster (Hg.), Die Gnosis. Bd. I, 17-18.
2 Zandee, Het Evangelie der Waarheid. In: NThT 22, 1968, 163 ff.

o



36

I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

I.1.4.16. Hans Jonas

. Schroffer Dualismus zwischen Gott und Welt, d.h. streng trans-

mundane Gottesidee und Widergottlichkeit der Welt.

2. ,Kosmos*“ als Reich der Finsternis.
3. Feindliches Gegeneinander von ,,Licht“ und ,, Finsternis®, wobei die

N

10.
11.

12.

13.

Finsternis eine aktive und urspriingliche Gegenmacht des Lichts
ist.

. »Schopfung® als Folge einer Depravation, als Folge eines partiellen,

schuldhaften oder gewaltsamen Falls des Gottlichen, oder als Werk
der widergottlichen Michte oder als beides zusammen.

. Anthropos-Spekulation: vorzeitlicher Fall und Weltverknechtung

des gottlichen ,,Urmenschen®

. Lehre von einer kosmischen und einer iiberkosmischen Seele im

Menschen. Die erstgenannte Psyche ist Mitgift der Weltméchte,
speziell der Gestirne, die die iiberkosmische Seele, das Pneuma
oder den ,inneren, pneumatischen Menschen®, bei ihrem Fall hat
passieren miissen und unter deren Gesetz sie geraten ist.

. Irdisches Dasein als Knechtschaft in der Fremde.
. Erhebung des Einzelnen iiber den Weltzwang durch die ,Gno-

<«
SIS .

. Erlésung als Wiederaufstieg der Seele durch die feindlichen Sphi-

ren, welcher nur durch den Besitz der Gnosis zu bewerkstelligen
ist.

Ablegen der fremden Welthiillen, Riickkehr zum jenseitigen Licht.
Herabstieg eines Gesandten in die Tiefe, der den Bann der Welt
sprengt und die gefesselten Seelen aus ihr herausfiihrt.
Grundhaltung der Gnosis: antikosmischer und eschatologischer
Dualismus.

Treibendes Motiv der Gnosis: Entweltlichungstendenz!>.

Zusammenfassend seien diese Wesenziige oder Charakteristika der Gno-
sis in einer vergleichenden Tabelle zusammengestellt:

153 Jonas, Gnosis und spitantiker Geist, 5.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Troger

McLachlan Wilson

Rudolph
Schenke

Markschies
Haardt

Quispel
Arai

Schoeps

Theiflen

Schmithals

Blumenberg

Foerster

Zandee

Messina 1966

37

Jonas

Antikosmismus

X

X

X

X

X

X

X

Dualismus zwischen dem Licht und
der Finsternis

X

Unbekannter Gott

Demiurg

Dualismus zwischen dem wahren
Gott und dem Demiurgen und seinen
Archonten

Dualismus zwischen Geist und Leib

Der géttliche Funken im Menschen

Spezielle Erloservorstellung

Spezielle Erlosungslehre (Erlosung
durch die Gnosis)

Konsubstantialitit des Geistes und
Gottes

Emanationsgedanke

Mythos, der den gegenwirtigen
Zustand des Menschen erklirt
(Mythos vom Fall)

Dualismus zwischen Geist und Seele

Kithn gehandhabte Schriftexegese
oder -allegorese

Sophia als Weltschopferin

Sieben Planetenherrscher

Abstieg und Wiederaufstieg der Seele

Gott ,,Mensch“

Askese oder Libertinismus

Dualismus zwischen Geist und
Materie

Dualismus zwischen Gott und Welt

Gottliche Figuren zwischen Gott und
Mensch

Der gottliche ,Ruf“ aus der Welt des
Lichtes

Negative Theologie

Pessimistische Weltanschauung

Das Drama der Seele (Fall,
Wiedererweckung und Restitution)




38

I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Wenn wir auf Grund der vorliegenden Tabelle entscheiden miissten,
welche von den erwihnten Charakteristika am haufigsten genannt wer-
den, wiren es die Folgenden:

1. Vorstellung vom goéttlichen Funken im Menschen (10 von 16).

. Antikosmismus; Mythos, der den gegenwirtigen Zustand des Men-

schen erkldrt (Mythos vom Fall) und Erlosung durch die Gnosis (je
8 von 16)

. Konsubstantialitit des Geistes und Gottes (6 von 16).

4. Dualismus zwischen dem wahren Gott und dem Demiurgen und

seinen Archonten; Dualismus zwischen Gott und Welt und Dualis-
mus zwischen Geist und Leib (je 5 von 16).

Alle anderen Charakteristika kommen weniger als 5 Mal vor und werden
hier nicht weiter beachtet.

Die Gnosis wurde hdufig durch ihre Hauptmerkmale definiert. So sagt
Hans-Martin Schenke:

Die Gnosis ist eine religiose Erlosungsbewegung der Spitantike, in der
die Moglichkeit einer negativen Welt- und Daseinsdeutung in besonderer
und unverwechselbarer Weise ergriffen ist und sich zu einer konsequent
weltverneinenden Weltanschauung verfestigt hat, die sich ihrerseits wie-
der in Wortprigungen, Bildsprache und Kunstmythen charakteristischen
Ausdruck verleiht!4,

Wie bereits erwiahnt, meinten viele Forscher, dass der antikosmische
Dualismus ein wichtiger Wesenszug der Gnosis sei, aber er ist nur ein
Wesenzug unter anderen. Schenkes Definition ist daher nicht vollstin-
dig. Viele Forscher haben sie erginzt, so etwa auch Walter Schmit-

hals:

Gnosis ist ein eigenstidndiges religioses Phdnomen, fiir das zwei Wesen-
ziige kennzeichnend sind. Ein ausgeprégtes Welt- und Selbstverstindnis
und eine charakteristische Mythologie als dessen Ausdruck. Unter dieser
Voraussetzung verstehen wir unter Gnosis jene religiose Bewegung, die
den Menschen lehrt, sich als ein Stiick géttlicher Substanz zu verstehen,
das zwar durch ein verhdngnisvolles Schicksal in die Gefangenschaft der
ihm wesensfremden Welt und ihrer dimonischen Beherrscher geriet, der
Befreiung daraus aber gewif3 sein darf, da es die ,,Erkenntnis® seines unver-
lierbaren gottlichen Seins besitzt!*.

154 Schenke, Hauptprobleme der Gnosis, 589; Schenke, Die Gnosis, 374.
155 Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 3.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 39

Auch Sasagu Arai versucht Schenkes Definition zu erginzen. Er sagt,
dass fiir die Gnosis die drei oben genannten Wesenziige charakteristisch
seien und er definiert:

Unter dem Begriff ,Gnosis“ verstehe ich also einige Gruppen und deren
Lehrsystem in der spitantiken Religionsgeschichte, die inhaltlich von
denen obengenannten drei Wesenziigen bestimmt sind!*®.

Schenke versuchte darauthin, seine oben angefiithrte Gnosis-Definition
zu konkretisieren:

Wir verwenden das Wort ,,Gnosis“ als Sammelbezeichnung fiir bestimmte
Gestalten, Gruppen und Anschauungen der spdtantiken Religionsge-
schichte. Die folgende Liste soll zunéchst einen Uberblick iiber die wesent-
lichen und eindeutigen dieser unter ,,Gnosis“ zusammengefafiten Erschei-
nungen vermitteln:

a. Simon Magus, Menander, Kerinth, Satornil, Basilides, Valentinus, Mar-
cion, Mani; und zwar jeweils mit ihren Schiilern, Anhéngern und Leh-
ren.

b. H(K)arpokratianer; Naassener, Peraten, Sethianer (des Hippolyt);
Nikolaiten, Stratiatiker, Phibioniten, Sokratiten, Zakchier, Koddianer,
Borboriten, Ophiten, Kaianer, Sethianer, Archontiker (des Epiphanius);
Ophianer (des Origenes); Gnostiker (des Plotin); Mandier; jeweils mit
ihren Lehren.

c. Zwei Systeme bei Irendus, Haer I,29 und 30; Baruchbuch des Gnosti-
kers Justin; Traktat ,,Poimandres® und andere hermetische Schriften;
Koptisch-gnostische Schriften'”’.

Die Starke dieser Definition besteht darin, dass sie sehr konkret ist.
Thre Schwiche ist aber, dass sie mit Fremdbezeichnungen operiert und
weiterhin ungentigend ist. So rechnet Schenke der Gnosis auch die
Irrlehren im Neuen Testament zu!®®, doch fehlen sie in dieser Liste
ebenso wie die Kukiten. Ob Marcion ein Gnostiker war, darin gehen
die Meinungen der Forscher auseinander!®. Dass der »geschichtliche®
Simon selbst Gnostiker war, ist aber héchst unwahrscheinlich.

156 Arai, Zur Definition der Gnosis in Riicksicht auf die Frage nach ihrem Ursprung,
650.

157 Schenke, Hauptprobleme der Gnosis, 588; Schenke, Die Gnosis, 374.

158 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis. Ist die
Gnosis aus dem Judentum ableitbar?, 131-132.

159 So meint z.B. Barbara Aland (Marcion. In: LThK. Sechster Band. Freiburg, Basel,
Rom, Wien 1997, 1392-1393, 1393; s. auch Aland, Marcion. In: TRE, 22. Bd. Berlin, New-
York 98), dass Marcions Lehre nicht gnostisch sei. Nach Gerhard May (Marcioniten. In:
EKL. Dritter Band. Dritte Auflage (Neufassung). Gottingen 1992, 273-274, 273) seien
Zweigotterlehre und Welthass Zeichen der Gnosis bei Marcion, die Ablehnung miindli-
cher Traditionen widersprache dem aber. Auch fiir H. Kraft (in: RGG. Dritte, vollig neu



40 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

I.1.5. KRITIK AN DER ,,GNOSIS“ ALS KATEGORIE
UND DEM GNOSIS-BILD DER NEUZEITLICHEN FORSCHUNG

In der jiingsten Forschung zur Gnosis wird die Berechtigung, eine grof3e
Zahl unterschiedlicher religioser Gruppen mit dem Oberbegrift ,,Gnosis*
zu bezeichnen, kontrovers diskutiert. Manche Forscher, wie Michael
Allen Williams'®® und Karen L. King'®!, kritisieren den Begriff ,,Gnosis“
(bei ihnen: Gnosticism) iiberhaupt.

In den ersten Kapiteln seines Buches Rethinking ,,Gnosticism®. An Argu-
ment for Dismantling a dubious Category analysiert Williams die Begriffe
»,Gnosis“ (Gnosticism) und ,,Gnostiker“ (Gnostics) in den antiken Quel-
len. Gleich zu Beginn seiner Abhandlung erklirt er, dass der Begriff
,Gnosis“ eine moderne Konstruktion sei, die kein Aquivalent in der
Antike habe!®2. Anders ist die Sache mit den Begriffen ,Christ*, ,,christ-
lich® und ,,Christentum®, die schon in den antiken Quellen vorhanden
seien und im Prinzip dieselben Bedeutungen und Funktionen hitten wie
heute!®. Obwohl Das Apokryphon des Johannes!'®*, Ptolemaus und die
Valentinaner'® sowie die Gnostiker Justin'%® und Marcion!®” heutzutage
unter dem Begriff ,,Gnosis“ zusammengefasst wiirden, seien ihre Texte,
Systeme und Lehren doch sehr verschieden. So spricht etwa Marcion
nicht von der erlosenden Gnosis, sondern allein vom Glauben. Daher
waren viele Gnosis-Forscher der Meinung, dass er kein ,eigentlicher

bearbeitete Aufl. Vierter Band. Tiibingen 1960, 740-742) lassen sich Ubereinstimmungen
zwischen Marcion und der Gnosis finden (ibid, 740), doch gibt er zugleich zu bedenken:
»Ob man Marcion einen Gnostiker nennen soll, ist im wesentlichen eine Definitionsfrage.
Dagegen sprechen: eine gewisse Offenheit fiir montanistische Einfliisse, Ansitze zu ech-
tem dualistischem Denken, das sonst den Gnostikern abgeht, und das Fehlen der fiir die
Gnostiker charakteristischen mystischen Anthropologie und anfénglich auch aller syn-
kretistischer Neigungen. Da aber die zentralen Merkmale der Gnosis bei ihm vorhanden
sind, ndmlich die gnostische Kosmogonie, Soteriologie und Erkenntnislehre, ist. M. doch
mit Recht als Gnostiker zu bezeichnen® (ibid, 742; s. auch May, Markion/Markioniten, In:
RGG, Bd. 5. Vierte, vollig neu bearbeitete Auflage. Tiibingen 2002, 834-836). Vgl. auch:
Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, 51-52 und Williams, Rethinking ,,Gnosti-
cism®. Rethinking ,,Gnosticism®, 26.

160 Williams, Rethinking ,,Gnosticism".

161 King, What is Gnosticism?

162 Williams, Rethinking ,,Gnosticism®, 7.

163 Tbid.

164 Tbid, 8-13.

165 Tbid, 14-18.

166 Tbid, 18-23.

167 Tbid, 23-26.

N



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 41

Gnostiker gewesen sei'®®. Doch selbst wenn wir Marcion beiseite lassen,
vertreten doch auch Das Apokryphon des Johannes, Ptoleméaus und Jus-
tin unterschiedliche Anschauungen. So steht Justin mit seiner Idee, dass
der Geist im Menschen aus der obersten transzendenten Welt stammt,
alleine da'®. Deswegen fragt Williams:

On how many other points are these three sources, or other ,,gnostic*
sources, different from one another, when in fact they are supposed to be
alike according to their usual categorization as ,,gnostic“?'70

Weiter analysiert er die Verwendung des Begriffs ,Gnostiker® in den
gnostischen Texten!”! und bei den verschiedenen patristischen Autoren
(Irendus, Hippolyt, Epiphanius, Tertullian, Clemens von Alexandria,
Origenes)'”? und fasst seine Ergebnisse folgendermafien zusammen:

1. The self-designation ,gnostic“ is so far not attested in any of the
surviving original writings ordinarily classified as ,,gnostic®

2. Though there is reason to belive heresiological reports that some per-
sons did indeed employ this self-designation, this does not seem to have
been the case for all groups in the modern ,,gnosticism® category, and
it may well have been true of only a few.

3. To the extent that ,,gnostic“ was employed as self-designation, it ordi-
narily or perhaps always denoted a quality rather than a secterian or
social-traditional identity. This is illustrated in the case of the Naasse-
nes, who allegedly called themselves the ,true Christians®, who were
also gnostikoi, ,learned, , knowledgeable®, or ,,receptive to knowledge®
This was comparable, I would argue, to what some modern Christian
might mean by calling themselves Christian ,,intellectuals®

Therefore, ,,gnostic“ as it is attested as a self-designation in the ancient
sources does not provide a good justification for the modern category

»gnosticism“173.

Williams behauptet also, dass die Kategorie ,,Gnosis“ uns daran hindere,
die eigentlichen religiose Bewegungen zu verstehen!’4, und schligt vor,
die Bezeichnungen durch ,,biblical demiurgical tradition® oder ,,biblical

demiurgy“ zu ersetzen'”>. Unter ,,demiurgical tradition” versteht er Uber-
lieferungen nach denen die Welt nicht durch den wahren und hochsten

168 Tbid, 26.

169 Tbid, 27.

170 Tbid.

171 Tbid, 32-33.

172 Tbid, 33-41.

173 Tbid, 41-42.
174 Tbid, 263-264.
175 1Tbid, 51.

N N ]
@R



42 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Gott, sondern durch ein niedriges Wesen erschaffen worden sei. Im Pla-
tonismus war eine solche Anschauung tiblich. Mit dem Adjektiv ,,bibli-
cal“ verweist Williams darauf, dass die Menschen, die wir als ,,Gnostiker
bezeichnen, solche Uberlieferungen mit den Uberlieferungen der Bibel
verbunden haben!”®. Da eine Unterscheidung zwischen dem unbekann-
ten, transzendenten und wahren Gott einerseits und dem Demiurgen
andererseits dem grofleren Teil der Menschen, die wir Gnostiker nen-
nen, gemeinsam ist und ein Hauptmerkmal der Gnosis bildet!”’, ist die
Kategorie ,,biblical demiurgical traditions fir Williams eine ,,sinnvolle
Alternative“ (one useful alternative) fir den Begriff ,,Gnosis“!78. Williams
ist sich dessen bewusst, dass auch diese neue Kategorie ein modernes
Konstrukt ist und nicht auf einer alten Selbstbezeichnung der Gnostiker
beruht. Doch sei sie weniger Klischee belastet als die Kategorie ,,Gno-
sis“17%.

In den nichsten Kapiteln seines Buches untersucht Williams eben
diese Klischees im heutigen Gnosis-Bild, wie etwa die antikosmische
oder weltverneinende Haltung der Gnostiker!8?, ihre Korperfeindlich-
keit'®!, ihr Asketismus!®? und Libertinismus!®. Zwar unterstreicht auch
er die Tatsache, dass sich in den gnostischen Mythen und bei den anti-
gnostischen Autoren eine antikosmische oder weltverneinende Haltung
finden lasse, doch bezweifelt er, dass sich diese Haltung auch im alltag-
lichen Leben der ,,Gnostiker niedergeschlagen hat. Macht sich hier ein
Hass gegeniiber der Welt bemerkbar? Hatten die Gnostiker eine gleich-
giiltige oder gar verneinende Einstellung gegeniiber der Natur oder der
Korperlichkeit!®? Michael Williams meint, dass solche Vermutungen
unbegriindet seien'®. Dasselbe gilt seiner Meinung nach auch fiir die
Behauptung, dass der Demiurg der ,,Gnostiker” immer bose sei. So ist
der Demiurg Jaldabaoth im Apokryphon des Johannes schon von Anfang
an ein boses Wesen, aber der Demiurg Elohim im ,,Baruch-Buch® des
Gnostikers Justin war sicherlich nicht v6llig bosartig. Auch die Anschau-

176 Tbid, 51.

177 1bid, 52, ebenso Gilles Quispel, Robert McLachlan Wilson, Robert Haardt, Chri-
stoph Markschies und Karl-Wofgang Troger (s. L 1. 4.).

178 Williams, Rethinking ,,Gnosticism, 51.

179 bid, 52.

180 Tbid, 96-115.

181 Thid, 116-138.

182 1bid, 139-162.

183 Tbid, 163-188.

184 Tbid, 96.

185 Tbid, 98 und 113.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 43

ung, dass die Ethik der Gnostiker entweder asketisch oder libertinistisch
gewesen sei, ist fiir Williams véllig irrig!®, umfasse doch schon die Kate-
gorie ,, Asketismus® ein weites Spektrum der verschiedensten Haltungen
und Praktiken. So gab es unter den ,Gnostikern® Gruppen, denen die
Zeugung versagt war, was aber nicht unbedingt die Entsagung von Ehe
und Familie bedeutete'®”. Der Libertinismus der ,Gnostiker® ist aber
ohnehin nur schwach belegt: Er fehlt in den gnostischen Quellen und
findet sich ausschliefSlich bei antignostischen Autoren. Da der Liberti-
nismus ein typischer Vorwurf gegeniiber neuen, religiosen Bewegun-
gen gewesen ist, kann man ihn ebenso fiir eine antihdretische Polemik
halten!®®. Nach Williams sind bei den Gnostikern sehr unterschiedliche
sexuelle Verhaltensweisen belegt, die von einem radikalen Enkratismus
bis zur Monogamie mit Zeugung reichen. Die weit verbreitete Anschau-
ung von zwei widerspriichlichen ethischen Praktiken, dem Asketismus
und dem Libertinismus, ist daher unbegriindet!’.

In dieselbe Richtung wie Michael A. Williams geht auch Karen L. King.
Sie diskutiert in ihrem Buch What is Gnosticism? das Gnosis-Bild der
neuzeitlichen Forschung und meint wie Williams, dass dieses stark durch
die Ansichten der christlichen Autoren, konkret durch ihre Anschauun-
gen von der Hiresie beeinflusst worden sei'®. So habe man die Gnosis
immer als etwas Andersartiges und Peripheres bezeichnet und mit Kate-
gorien wie hdretisch, synkretistisch, orientalisch, radikal, rebellisch und
parasitir belegt!*!.

King geht davon aus, dass die Gnosis schwer definierbar ist. Sie sagt,
dass sogar dann, wenn man sich auf den Mittelmeerraum des 1. bis 5.
Jahrhunderts beschrinke, keine vollstindige Einigkeit dariiber bestiinde,
was man unter Gnosis zu verstehen habe'®?. Auf die Frage: Why is
Gnosticism so hard to define?'*, antwortet sie:

The problem, I argue, is that a rhetorical term has been confused with
a historical entity. There was and is no such thing as Gnosticism, if we
mean by that some kind of ancient religious entity with a single origin and
a distinct set of characteristics. Gnosticism 1is, rather, a term invented in

186 Tbid, 165 und 187.

187 Thid, 160-161.

188 Tbid, 163-168.

189 Tbid, 187.

190 King, What is Gnosticism?, VIII.
191 Tbid.

192 Thid, 6.

193 Tbid, 1.



44 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

the early modern period to aid in defining the boundaries of normative
Christianity. Yet it has mistakenly come to be thought of as a distinctive
Christian heresy or even and a religion in its own right, and libraries are
replete with books describing its central beliefs, discussing its origins, and
considering its history!'**.

M. Williams und K. King haben also prinzipiell dieselbe Meinung - die
Gnosis sei eine unhistorische und problematische Kategorie. Fiir Wil-
liams ist sie eine typologische Konstruktion (a typological construct)'®
der neuzeitlichen Historiographie, die ,eine neue Religion® erfunden
habe!®®, die in der Antike nie existierte!®”. Er hilt die Gnosis daher nur fiir
eine unhelpful artifical and rhetorical construction'®®. Nach K. King hatte
die Kategorie ,Gnosis“ in der Geschichte einen doppelten Zweck: Mit
ihr konnten die Grenzen des normativen Christentums definiert'®® und
gleichzeitig verschiedene Ideen, literarische Werke, Personen und Grup-
pen auflerhalb des Christentums schlagwortartig benannt werden®.

Weiter untersucht King, wie diese rhetorical construction entstanden
ist und sich entwickelt hat*°!. Thre Hauptthese lautet, dass man die Gnosis
immer im Bezug zum Christentum definiert habe, also etwa als christ-
liche Héresie, als Form des Christentums oder als vorchristliche Reli-
gion?®?. Die ersten, die sich gegeniiber der Gnosis positioniert haben,
waren die kirchlichen Gegner der Gnosis, die in der gnostischen Bewe-
gung eine Haresie sahen. King hat gezeigt, dass ihr Gnosis-Bild aber
tendenzios und historisch hochst problematisch war?®®, Der schwerste
Fehler besteht nach ihrer Meinung darin, dass die moderne Gnosis-
Forschung viele Ansichten der christlichen Gegner der Gnosis tiberge-
nommen habe:

Yet because they drew so heavily on the descriptions of the polemicists,
they ended up characterizing Gnosticism almost solely in the polemicists’
terms: that the true God did not create the world and humanity; that
the world creator of Genesis was an ignorant and jealous pretender; that
Christ never truly took on flesh and died, but only appeared to do so

194 Thid, 2.

195 Williams, Rethinking ,,Gnosticism®, 43.
19 King, What is Gnosticism?, VIII.

197 Tbid, 2.

198 Tbid, 3.

199 Tbid, 2.

200 Tbid, 7.

201 Thid, 11.

202 Tbid, 172-173.

203 Thid, 20f.

@



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 45

in order to fool the lower God and his angels; that one should love the
spirit and hate the flesh, a view that could only lead either to a false
ascetic rejection of life or to a libertine flaunting of traditional mores.
Gnostics were variously characterized as alienated rebels, nihilistically
opposed to the world-affirming values of their day, as immoral an impious
perverters of divine Scripture, or as individualistic elitists who thought
they were spiritually superior to everyone else and hence need not obey
the priests and bishops. Such ideas were understood to mark the presence
of Gnosticism?*,

An diesem Punkt begegnen sich King und Williams, zahlen doch beide
den Antikosmismus, den Asketismus und den Libertinismus zu den pro-
blematischen Schlagwortern, mit denen die Gnosis belegt wurde?®. King
fugt als weiteres Schlagwort den Doketismus hinzu. Auch die Unterschei-
dung zwischen dem unbekannten, transzendenten und wahren Gott
und dem Demiurgen ist fiir sie problematisch. Williams sieht in im
Antikosmismus tatsachlich einen Grundzug der gnostischen Bewegung.
King lenkt jedoch die Aufmerksambkeit darauf, dass im ,Evangelium
der Wahrheit“ der Doketismus und auch die asketische und libertinis-
tische Ethik fehlen?% und betont, dass es auch in Marsanes keine Unter-
scheidung zwischen dem wahren Gott und dem Demiurgen und keinen
Antikosmismus gebe. Hier findet sich nur ein einziger, transzendentaler
Gott, von dem alles, was existiert, erschaffen wurde. Ebenso fehlt hier
eine negative Haltung gegeniiber der Materie, da auch sie erlost werden
konne??”.

Fiir King geht es nicht darum, den Begriff ,,Gnosis“ zu verbannen, son-
dern darum, das Verstandnis dafiir zu schirfen, wie eng das Gnosis-Bild
mit diversen Diskursen iiber Héresie und Orthodoxie zusammenhangt
und von ihnen beeinflusst wurde?%.

Da das Thema dieses Buches nicht der Begriff ,,Gnosis“ oder das
Gnosis-Bild der neuzeitlichen Forschung ist, mochte der Autor dieser
Studie die Kritik von Williams und King nur kurz und in einigen Punk-
ten kommentieren. Williams hat sicherlich Recht, wenn er darauf auf-
merksam macht, dass der Begrift ,,Gnostiker® als Selbstbezeichnung in
den patristischen Quellen sehr selten vorkommt. Er hat auch Recht,
wenn er behauptet, dass die Verwendung dieses Begriffes in der Antike

204 Tbid, 7-8.
205 Tbid, 191.
206 Tbid, 192.
207 Tbid, 193.
208 Thid, 218.

=]



46 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

und in der Neuzeit nicht zusammenfillt. Doch wie oben ausgefiihrt, fin-
det sich der Begriff ,Gnostiker“ als Selbstbenennung durchaus?”®, wenn
auch selten und in begrenztem Umfang. Da ,,Gnosis“ aber ein Zentralbe-
griff dieser Bewegung gewesen ist, ist der Begriff ,,Gnostiker“ sachgemaf
und seine Verwendung in der Forschung berechtigt. In der Religionsge-
schichte kennt man sogar Selbstbezeichnungen religioser Gruppen, die
nicht aus ihren klassischen Originalquellen stammen, aber trotzdem in
der Forschung als allgemein anerkannte Benennungen gelten, wie z. B.
»Buddhisten“ - ein Wort, das sowohl im Pali und Sanskrit vollig fehlt.
Williams kann man auch darin zustimmen, dass der Gnosis-Begriff der
neuzeitlichen Forschung nicht mit dem Gnosis-Begriff der Kirchenvi-
ter identisch ist*'® und im strengen Sinne ein ,typologisches Konstrukt*
ist. Dasselbe kann man aber auch iiber jede andere Religion sagen, die
viele unterschiedliche Strémungen und Lehranschauungen umfasst und
auf eine lange Geschichte zuriickblickt, wie etwa der Hinduismus und
das Christentum. In der vergleichenden Religionsgeschichte kann man
nicht auf Verallgemeinerungen oder typologische Konstrukte verzichten.
Doch muss man sich stets dessen bewusst sein, dass sich hinter diesen
Verallgemeinerungen konkrete und sehr unterschiedliche Texte, Ideen
und Gruppen verbergen. Dasselbe gilt auch fiir die antike Gnosis. Der
Autor dieses Buches stimmt mit Christoph Markschies tiberein, wenn
er sagt, dass es in der historischen Arbeit durchaus sinnvoll sein kann,
mit typologischen Konstrukten wie der ,Gnosis“ zu arbeiten, wenn auf
diese Weise inhaltlich verwandte Phanomene gemeinsam wahrgenom-
men und analysiert werden?!’.

Eine weitaus ernstere Frage ist die von Williams und King aufgewor-
fene, mit welcher Berechtigung wir verschiedene Gruppen und Texte, die
wir heutzutage als ,,gnostisch bezeichnen, unter einen Oberbegrift brin-
gen. Auf diese Frage, die nicht die Terminologie, sondern die inhaltliche
Zusammengehorigkeit betrifft, wird der Autor dieser Studie im folgen-
den Unterkapitel*'? eingehen.

Wie angebracht ist aber die Kritik von Williams und King an den
Begriffen ,, Asketismus®, ,,Libertinismus® und ,, Antikosmismus“? In der
Forschung ist man von zwei widerspriichlichen ethischen Haltungen und
Lebensweisen der Gnostiker ausgegangen — der Askese und dem Liber-

209 G T.1.1.

210§, I.1.1.

211 Markschies, Die Gnosis, 24.
212 T 1.6.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 47

tinismus (Amoralismus). Eine Askese, begriindet in der Anschauung,
dass die Verbindung des Geistes mit der Materie den Menschen von der
geistigen Welt trenne und ihm die Erkenntnis seines wahren geistigen
Wesens und Gottes verwehre, und praktisch umgesetzt in der Entsagung
vom Sexualleben und im Vegetarianismus, ist tatsachlich fiir verschie-
dene gnostische Gruppen belegt*'*. Williams hat Recht damit, dass die
sexuellen Verhaltensweisen unter den ,,Gnostikern® von einem radikalen
Enkratismus bis zur Monogamie mit Zeugung reichen - so lebten und
leben die Mandier auch heute noch nicht im Zélibat, sondern pflegen
die Monogamie und haben die Pflicht zur Zeugung?'*. Auch die Mani-
chéer erlaubten dem dufSeren Kreis der Gemeinde, den sog. ,,Horern',
die die Mehrheit der Gemeinde bildeten, sowohl Ehe als auch die Zeu-
gung von Kindern?"®. Dieser Differenzen muss man sich bewusst sein,
aber sie sind kein Grund, um die Kategorie ,,Asketismus“ zu verwer-
fen. Ganz im Gegenteil kann man behaupten, dass die Askese fiir vie-
len Gnostiker ein Ideal war, und in diesem Punkt sind sich die antike
Gnosis, das Mehrheitschristentum des 2. und 3. Jahrhunderts und der
Mittelplatonismus sehr nahe?!®. Anders ist mit der Kategorie ,,Liberti-
nismus®. Es gibt keine gnostischen Texte, die eine libertinistische Ethik

213 Folgende Beispiele mogen diese Aussage illustrieren: Irendus schreibt iiber die Lehre
von Satornil: Heiraten und Zeugen stammt (nach im - J.L.) vom Teufel. Die meisten
von ihnen (von den Anhingern von Satornil - J.L.) enthalten sich der Fleischspeisen,
und durch diese scheinbare Enthaltsamkeit verfithren sie viele (IrenHaer I, 24,2; zietiert
nach der Ubersetzung von E. Klebba). A] (NHC II,1; BG 2; NHC IL,1/NHC IV,1)
berichtet davon, wie der Demiurg Jaldabaoth die sexuelle Begierde schuf und diese
in Adam pflanzte, um ihn zum Geschlechtsverkehr anzureizen und ihn und seine
Nachkommen durch die Sexualitit an die Materie und die Unwissenheit zu fesseln
(NHCIIL1, p. 31, 29ff. und par.). Auch die Manichier kennen eine Uberlieferung, nach
der Adam und Eva vom Demiurg zum Geschlechtsverkehr verfithrt werden, um das
gottliche Licht in dieser Welt zuriickzuhalten (s. Asmussen, Manihheism. In: Widengren;
Bleeker (ed.), Historia religionum. II. Bd. Tallinn, 1988-1990 (Ms.), 390; Bohlig, Der
Manichéismus. In: Vermaseren (Hg.), Die orientalischen Religionen im Rémerreich, 440;
Bohlig, Der Manichéismus. In. Foerster, Die Gnosis, III. Bd., 34). Nur dem inneren Kreis
der manichiischen Gemeinde, ,,den Erwihlten® oder ,Vollkommenen®, waren sowohl
Ehe als auch Geschlechtsverkehr untersagt. Zu dieser Problematik vgl.: Rudolph, Die
Gnosis, 262-264; 266 ff.,; Troger, Die Gnosis, 54fF; speziell iber die Askese bei den
Manichidern s. ibid, 184 ff.; Bohlig, Der Manichdismus. Die Gnosis, III. Bd., 36 f.

214 Rudolph, Die Mandier, I. Bd., 85; Rudolph, Die Religion der Mandier. In: Gese;
Hoéfner; Rudolph, Die Religionen Altsyriens, Altarabiens und der Mandier. (RM, Bd. 10,
2). Stuttgart, Berlin u.a. 1970, 429-430.

215 Rudolph, Die Gnosis, 377-378; Troger, Die Gnosis, 58. 185.

216 S, dazu z.B. Brown, The Body and Society: Men, Women, and Sexual Renunciation
in Early Christianity. New York 1988.



48 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

vertreten wiirden?'’. Der Vorwurf des Libertinismus stammt ausschlief3-
lich von antignostischen Autoren und ist eine hdufige Anklage gegeniiber
allen moglichen ,,Haretikern® gewesen. Die Meinung von Williams und
King, der Libertinismus der Gnostiker sei nicht mehr als eine antihare-
tischen Polemik, ist daher begriindet. Dieselbe Anklage findet sich tibri-
gens auch im Romerreich: von Heiden gerichtet an die Adresse der Chris-
ten.

Michael Williams hat mit Recht angemerkt, dass ,, Asketismus®, ,, Anti-
kosmismus“ oder ,,Akosmismus® verallgemeinernde Kategorie sind.
Aber was bedeutet eigentlich ,, Antikosmismus® oder ,, Akosmismus*“?
Forscher, die diesen Begrift verwendet haben, definierten ihn unter-
schiedlich. So sagt Kurt Rudolph, dass der Antikosmismus ,.eine eindeu-
tig negative Bewertung der sichtbaren Welt ist“*'®. Nach der Definition
von Karl-Wolfgang Troger ist der Antikosmismus (er spricht von ,, Akos-
mismus") ,.eine weltablehnende Grundhaltung“ der Gnostiker?!°. Obwohl
Christoph Markschies die Begriffe ,, Antikosmismus® und ,, Akosmis-
mus” nicht benutzt, sagt auch er, dass ein charakteristisches Hauptmerk-
mal der Gnosis ,,die Einschdtzung von Welt und Materie als boser Schop-
fung und eine dadurch bedingte Erfahrung der Fremdheit des Gnostikers
in der Welt“ ist??’. Sogar Michael Allen Williams verneint nicht, dass
eine antikosmische oder weltverneinende Haltung sowohl in den gno-
stischen Mythen als auch bei den antignostischen Autoren belegt ist?*!.
Firr Williams besteht das Problem darin, ob man die Mythen auch auf
das alltagliche Leben der ,Gnostiker® iibertragen konne??2. Konsequen-
terweise miisste die Folge des ,, Antikosmismus® eine strenge Askese sein,
was aber, wie oben ausgefiihrt, im Alltagsleben der ,Gnostiker® nicht
der Fall war. Auflerdem hat sich der Antikosmismus in verschiedenen
gnostischen Systemen und Texten, also in unterschiedlichen Mytholo-
gemen ausgedriickt: Im Manichdismus etwa findet sich die Vorstellung,
dass die Materie (VA1) von Anfang an ein boses Prinzip sei und die sicht-
bare Welt (z0ouog) aus den Korpern getoteter Damonen erbaut wor-
den sei. In dem ,,Apokryphon des Johannes“ und im Valentinianismus

217 Berliner Arbeitskreis fiir koptisch-gnostischen Schriften. Die Bedeutung der Texte
von Nag Hammadi fiir die moderne Gnosisforschung. In: Tréger (Hg.), Gnosis und Neues
Testament, 16.

218 Rudolph, Die Gnosis, 69.

219 Troger, Die Gnosis, 29.

220 Markschies, Die Gnosis, 25.

21 Williams, Rethinking ,Gnosticism, 96.

222 Tbid.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 49

entsteht die Welt in Folge des Falls der Sophia. Die antikosmische Hal-
tung kommt in den verschiedenen gnostischen Systemen und Texten in
unterschiedlicher Intensitét vor und ist etwa im Valentinianismus nicht
so deutlich ausgepragt wie im Manichdismus. Der Autor dieses Buches
ist sich dessen bewusst, dass jeder Gnostiker die Welt (xoopog) unter-
schiedlich bewertete. Dennoch benutzt er den Begrift ,, Antikosmismus®
als eine Hilfskonstruktion, um ein Grundphdnomen auszudriicken. Eine
detaillierte Analyse dieser Unterschiede sowie der Kategorien der neu-
zeitlichen Gnosis-Forschung ist aber im Rahmen dieses Buches nicht
moglich und auch nicht notig, da es nicht das Thema dieser Studie dar-
stellt.

Zusammenfassend besteht der Beitrag von Michael Williams und
Karen King fiir die Gnosis-Forschung darin, dass sie die methodologi-
schen Schwierigkeiten aufzeigten, die bei jeder Darstellung der Gnosis
als Gesamtphdnomen auftauchen. Man muss sich dieser Schwierigkei-
ten bewusst sein, aber wird sich dennoch fragen miissen, ob die Erset-
zung der heutigen Kategorien der Gnosis-Forschung mit neuen (wie bib-
lical demiurgical tradition statt der ,Gnosis®) tatsdchlich eine Losung dar-
stellt. Obwohl Kategorien wie ,Gnosis®, ,,Antikosmismus“ oder ,,Aske-
tismus“ Verallgemeinerungen oder ,typologische Konstrukte® sind, halt
der Autor dieses Buches sie fiir wichtig, weil die Darstellung eines histori-
schen Phianomens ohne Verallgemeinerungen unmdoglich ist. Deswegen
mochte er an den vorgenannten Begriffen festhalten.

[.1.6. ZUSAMMENFASSUNG —
GNOSIS-MODELLE ALS METHODOLOGISCHES PROBLEM

Die oben angefiihrte Tabelle (I.1.4.) mit den Hauptmerkmalen der Gno-
sis zeigt, wie unterschiedlich die von verschiedenen Forschern fiir we-
sentlich erachteten Grundziige der Gnosis sind. Jede Zusammenstellung
der Wesenziige der Gnosis ist ein typologisches Modell, ebenso wie nach
der Terminologie Williams der Gesamtbegriff ,,Gnosis* selbst, und fiir sie
alle gilt Karl-Wolfgang Trogers Hinweis:

Ein Modell ist eine gedankliche Abstraktion und Konstruktion, ein Mus-
ter, auf das Wesentliche reduziert / - /, eine Konstruktion, die wesentli-
che Ziige und Vorstellungen aus verschiedenen gnostischen Richtungen
und Systemen zusammenfasst, um ein Gesamtbild von Gnosis entwer-
fen zu koénnen. Dieser Idealtypus soll allein zum leichteren Verstehen des
Gesamtphdnomens ,spatantike Gnosis“ und als Orientierung dienen. Es
kann vorkommen, dass sich in manchen gnostischen Schriften die meisten



50 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Vorstellungen unseres Modells wiederfinden, in anderen dagegen nur
wenige. Jeder Text ist ein ,,Individuum® mit eigenen Ziigen, die nur bedingt
und annihrend dem Idealtyp entsprechen!???

Das kann anhand dreier Beispiele, dem System von Simon Magus bei
Irendus, und dem ,Gebet des Apostels Paulus® (NHC I, 1) und dem
Apokryphon des Johannes (NHC II, 1; III, 1; IV, 1 und BG 2) von Nag
Hammadi, genauer ausgefiihrt werden.

In Haer 1,23,2-3 schildert Irendus von Lyon die Lehre von Simon
Magus. Abgesehen davon, ob diese Lehre vom ,historischen Simon®
stammt, sehen fast alle Forscher in ihr ein gnostisches System. Wir begeg-
nen hier folgenden Wesenziigen der Gnosis: 1) Der Vorstellung von
einem obersten Gott (= Simon selbst). 2) die Vorstellung von der Ennoia
(= Sophia) als Weltschopferin. 3) Der Vorstellung von einem, vom obers-
ten Gott unterschiedenen, negativen Schopfer, der mit den Engeln gleich-
gesetzt wird (= Dualismus zwischen dem wahren Gott und den Archon-
ten). 4) Einer radikalen Weltabwertung (die Welt als Bordell). 5) Einer
Erloservorstellung (Simon als Erlgser). 6) Der rettenden Gnosis**%. Es
ist auffillig, dass hier einige Hauptmerkmale der Gnosis wie die Vorstel-
lung vom gottlichen Funken im Menschen und die Anschauung von der
Konsubstantialitit des Geistes und Gottes fehlen. Als Erloser erschien
hier Simon als oberster Gott, wo doch der Erloser gewohnlich eine selb-
stindige Figur neben Gott darstellt, und neben der rettenden Gnosis
weist Irendus in Haer 1,23,3 auf den erldsenden Glauben an Simon und
Helena und die Gnade des Simon hin. Aufler der Tatsache, dass hier
also einige wichtige Hauptmerkmale der Gnosis fehlen, finden sich auch
Zuge, die sonst fiir die Gnosis untypisch sind. Die wichtigste darunter
ist die Idee, dass der oberste Gott selbst auf die Erde herabkam und als
Mensch erschien??. Diese Vorstellung wirkt im gnostischen System zwar
auflerst seltsam, ist aber, wie Kurt Rudolph gezeigt hat, nicht vollig unbe-
kannt und findet sich etwa auch bei Elchasai??°.

223 Tréger, Die Gnosis, 33. Auch Schenke betont, dass die Hauptelemente der gnosti-
schen Systembildung jeweils in verschiedener Weise ausgestaltet und miteinander kom-
biniert werden, ohne dass dabei alle Elemente in ein und demselben System auftauchen
miissen (Schenke, Die Gnosis. In: Leipoldt; Grundmann, Umwelt des Urchristentums,
380).

224 TrenHaer 1,23,3: Simon kam, um den Menschen durch die eigene Erkenntnis das
Heil zu bringen.

225 Foerster, Die ,ersten Gnostiker” Simon und Menander. In: Le Origini, 192; Logan,
Simon Magus. In: TRE, Bd. XXXI. Berlin, New-York 2000, 274.

226 Rudolph, Simon - Magus oder Gnosticus? Zum Stande der Debatte. In: ThR, 42.
Jahrgang, Tiibingen 1977, 315. Die Zugehorigkeit von Elchasai zur Gnosis ist doch sehr



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 51

Im Werk ,,Das Gebet des Apostels Paulus® begegnen wir der fir die
Gnosis sehr charakteristischen Vorstellung von der ewigen Lichtseele
(das gottliche ,,Selbst®), die Errettung braucht, und der Vorstellung vom
Erloser, der priexistent ist. Hier finden sich auch die Archonten und
der Demiurg als ,,der psychische Gott®, doch fehlt die Vorstellung von
der Konsubstantialitit von Geist und Gott. Auch die radikale Weltab-
wertung, die fiir Gnosis sehr charakteristisch ist, kommt hier nicht klar
zum Ausdruck - wir konnen den Antikosmismus der Gnosis hinter der
Sehnsucht des Beters nach der Erlosung nur erahnen. Aber dennoch -
niemand zweifelt, dass PrecPl eine gnostische Schrift ist, die eine Néhe
zu Zeugnissen der valentinianischen Schule aufweist??.

In ,Das Apokryphon des Johannes begegnen wir dagegen fast allen
Vorstellungen, die nach den verschiedenen Forschern als Hauptmerk-
male der Gnosis gelten. Hier gibt es den jenseitigen Gott (,Vater des
Alls“), den Demiurgen (Jaldabaoth) und die sieben Archonten (,,Sieben
Himmelskonige®), den Aon Sophia, deren Fehler (,,Fall) zur Entstehung
der unteren Welt fiihrte, den géttlichen Funken (,,Lichtkraft®) und seine
Gefangenschaft im Menschen, den Dualismus zwischen Leib und Geist,
die Gnosis als Erlésungsweg und den Erloser (hier Christus). Auch die
antikosmische Haltung ist in diesem Werk auffillig.

Diese Beispiele, besonders das System von Simon Magus nach Irenéus
und ,,Das Gebet des Apostels Paulus®, zeigen beispielhaft, dass man ein
System oder einen Text auch dann als gnostisch bezeichnen kann, wenn
nur einige Hauptmerkmale der Gnosis enthalten sind. Dennoch stofien
wir hier auf ein methodologisches Problem, auf welches Peter Nagel mit
Recht hinwies. Er schreibt:

Der antikosmische Dualismus, die Spaltung im Gottes- und Menschen-
bild und der erl6sende Ruf sind Grundkonstituten der G., die wechselseitig
bedingt und an eine mythographische Form gebunden sind. Entsprechend
diesen Kriterien sollte Marcion wie auch friihjiid. Mystik/Esoterik von der
G. ausgenommen werden. Andererseits begegnen Strukturelemente der G.
(z.B. Dualismus von Geist und Fleisch; Urmensch- und Sophiaspekula-
tion) auch vor und auflerhalb der G. Hierbei ist stets zu fragen, inwieweit
Elemente solcher Art fiir das jeweilige ausgebildete oder vorauszusetzende

umstritten. Zwar gehoren die Elchasaiten zu Tdufergruppen, es ist aber sehr wahrschein-
lich, dass Mani vor der Begriindung seiner Religion zu den Elchasaiten gehorte (s.
I.2.4.3.g). Wenn letzteres stimmt, konnte das die Hypothese unterstiitzen, nach der die
Gnosis mit den Tédufergruppen in engen Verbindungen gestanden hat.

227 Bethge; Plisch, Das Gebet des Apostels Paulus (NHC I, 1). Einleitung. In: NHD. 1.
Bd, 9.



52 I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Gesamtsystem konstitutiv sind bzw. welcher Stellenwert ihnen zuerkannt
wird (vgl. Charakterisierungen wie prd- oder protognostisch, gnostisie-
rend)??8,

Anders begegnet H.J.W. Drijvers diesem Problem:

Gnosticism as such is an organic historic complex that cannot be satisfac-
torily analyzed simply by resolving it into its elements (wie Van Baaren
gesagt hat), so erhebt sich die Frage, welche Zusammenstellung von Ele-
menten erfordert wird, um erst von Gnostizismus sprechen zu konnen,
und welche als nebenséchliche oder als nidhere Ausfithrungen betrachtet
werden kénnen — mit anderen Worten: Aus der ausfiihrlichen Aufzahlung
von Merkmalen ergibt sich wiederum die Frage nach einer Minimum-
Definition, die angibt, was den gegebenen ,,organic historic complex“ zum
»gnosticism macht??’.

Was konnen wir daraus schlussfolgern? Die oben angefiihrte verglei-
chende Tabelle der Hauptmerkmale der Gnosis beruht auf den Aussa-
gen verschiedener Forscher und zeigt, worin der grofite Konsens besteht.
Konsens ist keineswegs immer Wahrheit. Die Listen mit den Haupt-
merkmalen der Gnosis, die der Tabelle zu Grunde liegen, wurden auf
der Basis eines Konsenses zusammengestellt**’. Wie die verschiedenen
Forscher diese Hauptmerkmale kombiniert haben, ist mehr oder weni-
ger subjektiv. So sehen H.-M. Schenke und Ch. Markschies in der gno-
stischen Anschauung vom unbekannten Gott ein selbstindiges Haupt-
merkmal der Gnosis, andere aber, wie K.-W. Troger, R. McLachlan Wil-
son, R. Haardt und G. Quispel, finden diesen tranzendenten Gott nur
im Zusammenhang mit dem Dualismus zwischen dem wahren Gott und
dem Demiurgen und seinen Archonten oder im Zusammenhang mit
dem Dualismus zwischen Gott und Welt (Haardt, Schmithals, Blumen-
berg). Alle Forscher stimmen aber darin tiberein, dass es eine solche
Gottesvorstellungen in der Gnosis gibt. Oder ein zweites Beispiel: H.-
M. Schenke sieht in der Vorstellung von den sieben Archonten ein selb-
stindiges Hauptmerkmal der Gnosis. Sie wird auch von anderen For-
schern benannt, aber nur im Zusammenhang mit dem Dualismus zwi-
schen Gott und Archonten (Haardt u.v.a.). Streng genommen sind die in
1.4. genannten Hauptmerkmale 1 und 5, d.h. die Vorstellung vom gott-
lichen Funken im Menschen und die Konsubstantialitit von Geist und
Gottes identisch. Ein und dieselbe Idee wurde hier nur mit unterschied-

228 Nagel, Gnosis, Gnostizismus, 243.
229 Drijvers, Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem, 808.
230 Christoph Markschies hat das klar ausgedriickt, s. Markschies, Die Gnosis, 24-25.



I.1. DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION 53

lichen Worten zum Ausdruck gebracht. Besonders schwer ist es, die
Hauptmerkmale der Gnosis dann darzustellen, wenn von einem Autor
ihre Merkmale narrativ und nicht in Form von Definitionen angeboten
werden®!. In diesem Fall muss man die Hauptmerkmale der Darstellung
entnehmen und entscheiden, ob ein Motiv dort als eigenstandiges Merk-
mal oder nur als ein Element in einer grofieren Motivgruppe vorkommt.
Die in I.1.4. genannten Hauptmerkmale der Gnosis kommen in den
verschiedenen gnostischen Systemen und Texten in unterschiedlichem
Maf3 und in verschiedenen Kombinationen vor. Aber sie wiederholen
sich, und auch ihre moglichen Kombinationen sind begrenzt. Um mog-
lichst objektiv zu klaren, welche Hauptmerkmale in fast allen gnosti-
schen Texten vorkommen, miisste man alle gnostischen Texte aus der
Antike, nicht nur die Nag-Hammadi-Texte, sondern auch die mandai-
sche und manichiische Literatur, ebenso alle Schilderungen der gnosti-
schen Systeme bei den Kirchenvitern, durcharbeiten, um zu allen gnos-
tischen Motiven thematische oder typologische Kataloge zu erstellen?*.
Das ist aber eine Arbeit fiir eine eigene Forschungsgruppe. In der vor-
liegenden Studie geht der Verfasser beziiglich der Hauptmerkmale der
Gnosis von dem in 1.4. genannten wissenschaftlichen Konsens aus.

31 Vgl. z.B. ,Die Grundpfeiler der Gnosis® von Troger (Troger, Die Gnosis, 29-32) mit
den Hauptmerkmalen der Gnosis von Markschies (Markschies, Die Gnosis, 25-26).

232 Diesen Weg zeigt auch Han J.W. Drijvers auf, wenn er ausfiihrt: ,Methodisch wird
man nur Klarheit erlangen, wenn alle Texte tiber alle gnostischen Gruppen einzeln aufs
neue bearbeitet und nach einem strengen System untersucht werden. Bis heute stellte
fast jeder Forscher verschiedene Fragen an die Texte, je nach seiner eigenen Ansicht vom
Phinomen des Gnostizismus, die selbstverstindlich durch die Texte bestitigt wurde. Im
Vorhergehenden ist das zur Geniige deutlich geworden. Es erscheint der Miihe wert, an
alle Texte, die durchgehends zum Gnostizismus gerechnet werden, dieselben Fragen zu
stellen, und zwar in einfachster Form, die mit einem Ja oder Nein beantwortet werden
kénnen, z. B. ist von einem bésen Demiurgen die Rede oder nicht, finden wir Spekulatio-
nen iiber das 1. Buch Mose oder nicht, treffen wir die Vorstellung eines Salvator Salvandus
an usw. Nur auf einem solchen Wege kénnen wir die Verwandtschaft der verschiedenen
Gruppen aufs neue besehen und feststellen, welche Merkmale vorherrschen® (Drijvers,
Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem, 836).






LII. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

I.2.1. DAS URSPRUNGSPROBLEM DER
GNOSIS IN DER FORSCHUNGSGESCHICHTE

Die ersten Gelehrten, die sich schriftlich mit der Gnosis auseinander-
gesetzt haben, waren die Kirchenviter Hegesipp, Irendus, Hippolyt und
Justin der Mirtyrer. Fiir sie war die Entstehung der Gnosis das Werk
des Teufels. Eine klassische Beschreibung hiervon findet sich etwa beim
~Vater der Kirchengeschichtsschreibung®, Eusebius von Caesarea (ca.
264-339 n. Chr.), in seiner Kirchengeschichte:

Wiahrend so die tiber den Erdkreis sich ausbreitenden Kirchen gleich herr-
lich glinzenden Gestirnen leuchteten und der Glaube an unseren Erl6-
ser und Herrn Jesus Christus siegreich zu allen Volkern drang, nahm der
dem Guten abholde Teufel als Feind der Wahrheit und stindiger bitters-
ter Gegner der menschlichen Erlésung, im Kampfe gegen die Kirche alle
moglichen Mittel ausniitzend, nachdem er es frither mit dufleren Verfol-
gungen gegen sie versucht hatte, jetzt aber dieser Kampfmittel beraubt
war, schlimme, triigerische Menschen als seelenvernichtende Werkzeuge
und als Knechte des Verderbens in seine Dienste. Der Teufel ging neue
Wege; nichts liefy er unversucht. Falsche, verfithrerische Manner sollten
sich unseren christlichen Namen aneignen, um einerseits die von ihnen
eingefangenen Glaubigen in den Abgrund des Verderbens zu stiirzen und
anderseits solche, die unseren Glauben nicht kannten, durch ihre Hand-
lungen vom Wege zur Heilslehre abzuhalten'.

An der Spitze der ,Teufelsdiener® stand der aus der Apostelgeschichte
bekannte Magier Simon, der aus Samaria stammte und den Aposteln
Konkurrenz machte. Er galt schon fiir Justin? und Irendus® als Ahn-
herr der Gnosis. Saturninus (oder Satornil) aus Antiochia und Basili-
des aus Alexandria, die Schiiler seines angeblichen Nachfolgers Menan-
der, der ebenfalls Samaritaner war, griindeten in Syrien und Agypten
erste ,,gottfeindliche héretische Schulen® und wurden von Eusebius als

1 H. e.1V,7, 2 (Zitiert nach der Ubersetzung von Philipp Haeuser).
2 1.apol 26, 6.
3 IrenHaer I, 23,2; 27,4; I1L4, 3.



56 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

»doppelziingige und zweikopfige Schlange“ bezeichnet*. Mit dieser Filia-
tion wurde im Folgenden die Entstehung und Ausbreitung der ,,gnosti-
schen Haresie“ erklart®.

Eusebius berichtet uns in seiner ,,Kirchengeschichte® aus den ,,Erin-
nerungen” des Hegesipp (um 180 n. Chr.), dass man die frithe Kirche als
»Jungfrau® bezeichnete, weil sie ,,noch nicht durch eitle Lehren befleckt*
gewesen seif. Diese Feststellung erldutert Eusebius dahingehend, dass
sich die Irrlehren, ,wenn es schon solche gab®, verborgen hielten, um erst
nach dem Tod der Apostel unverhiillt ihr Angesicht zu zeigen und der
Lehre der Wahrheit ,.eine falsche so genannte Gnosis entgegenzusetzen®.
Die dogmatische Grundlage dieses Geschichtsbildes ist mehr als deut-
lich: Bei der gnostischen Héresie handelt es sich um einen Abfall vom
rechten Glauben, um eine pseudochristliche Erscheinung, die es nicht
wagte, offen gegen die Apostel anzutreten’.

Das Bild wurde durch die Erklarung ergénzt, die gnostischen Hareti-
ker hitten ihre falschen Lehren aus heidnischen Quellen bezogen, nam-
lich aus den griechischen Mythen und von Philosophen und Dichtern®
Aber nicht nur die gelehrten Christen, sondern auch die griechischen
Philosophen, die mit der in den vornehmeren und gebildeteren Krei-
sen verbreiteten Gnosis in Berithrung kamen, hielten sie fiir eine aus der
alten griechischen Philosophie erstandene Religion. Nach der Meinung
des Neuplatonikers Plotin, unter dessen Schiilern sich auch Anhinger
einer gnostischen Sekte befanden, ging die Gnosis aus der ,,alten Philo-

4 1bid, 7, 3.

> Rudolph, Die Gnosis, 295.

6 H.e. IIL32, 71.

7 Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 4. Walter Schmithals kommentiert:
»Diesem dogmatischen Geschichtsbild stand die fiir die Kirchenviter durchgehend
apostolische Urkunde des NT gewichtig entgegen, soweit diese schon selbst von einer
Auseinandersetzung mit den gnostischen Irrlehrern sprach [- - -] (ibid, 5). Dass das
Geschichtsbild des Hippolyts eine geschichtstheologische Konstruktion ist, steht aber
aufler Zweifel. S. dazu: Troger, Die Gnosis, 75. Karen L. King hat gezeigt, wie eng das
Gnosis-Bild durch den Diskurs der Haresie und Orthodoxie beeinflusst wurde (S. King,
What is Gnosticism?).

8 TrenHaer II,14; Tertullian, Praescr 7; Hippolyt, Ref I, Vorrede. S. auch: Leisegang,
Die Gnosis, 6; vgl. auch Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II. Neues Testament, Judentum,
Alte Kirche. In: TRE, Bd. XIII., Berlin, New-York 1984, 12: ,Die traditionelle Theorie,
die im Allgemeinen von Irendus bis zur Zeit Harnacks galt, sah im Gnostizismus eine
christliche Haresie, das Ergebnis der Verunreinigung des Glaubens durch die triiben
Wasser der griechischen Philosophie.“ S. auch Priitmm, Gnostizismus. 1. Im Hellenismus.
In: LThK. Zweite, vollig neu bearbeitete Auflage, 4. Bd. Freiburg 1968, 1024.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 57

sophie“ hervor. Doch wiirden die gnostischen Propheten ihren Ursprung
verleugnen und ihre Gedanken in ein orientalisch-antikes Gewand klei-
den’.

Die Darstellung der Kirchenviter vom Ursprung der gnostischen
Bewegung wurde vom Mittelalter bis zum Beginn der Neuzeit weitge-
hend unkritisch tradiert. Erst im Humanismus wurde der dogmatische
Charakter dieses Geschichtsbildes zunehmend durchschaut. Die einsei-
tige Ableitung der Gnosis aus dem Griechentum schien nicht mehr zwin-
gend zu sein und wurde durch eine Ableitung aus den orientalischen
Religionen, die das Interesse des Abendlandes verstérkt auf sich zogen,
aus dem hellenistischen Synkretismus und selbst aus dem Christentum
ersetzt'®. In den erstgenannten Fillen ergab sich die Méglichkeit, die
Gnosis nicht als Abfall vom Christentum, sondern als eine von Haus aus
auflerchristliche und damit ggf. auch vorchristliche Religion anzusehen,
die sich erst sekundir mit dem Christentum amalgamierte'!.

Die Ansicht der Kirchenviter iiber den Ursprung der Gnosis war
widerspruchsvoll: jhrer Meinung nach lagen die Wurzeln der Gnosis
auferhalb des Christentums in der griechischen Philosophie, doch sahen
sie in der Gnosis zugleich eine christliche Haresie. In der Neuzeit bezwei-
felte man diese Ansicht zunehmend. So sah C.W.E Walch den Ursprung
der gnostischen Bewegung in vorchristlicher Zeit, sei der allgemeine
Lehrbegriff der Gnostiker doch so alt wie die ,,morgenlidndische Philo-
sophie, und verwirft damit die Ansicht der Kirchenviter, Simon Magus
sei der Vater der gnostischen Hiresie gewesen!2 Auch fiir J.D. Michae-
lis stehen der vorchristliche und morgenlandische Ursprung der Gnosis
fest!®. Gegen alle derartigen Versuche wendete sich aber C.C. Tittmann,
der 1773 den Ursprung der gnostischen Bewegung in das Agypten des
zweiten Jahrhunderts legte!.

Die Religionsgeschichtliche Schule um 1900 ging in Ubereinstim-
mung mit der Forschung des 18. Jahrhunderts von einem vor- und aufler-
christlichen Ursprung der Gnosis aus und betonte dabei vor allem die

9 Plot, cap. 16; s. auch: Leisegang, Die Gnosis, 3-4.

10° Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 6.

11 Tbid.

12 Walch, Entwurf einer vollstindigen Historie der Ketzereien. Bd. I-XI. Hildesheim,
1762-1785.

13 Michaelis, Einleitung in die gottlichen Schriften des Neuen Bundes. 2 Bde. Géttin-
gen 1750.

4 Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 8; Tittmann, De vestigiis in Novo Testa-
mento frustra quaesitis. Gottingen 1773.



58 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

orientalischen, dgyptischen, babylonischen und iranischen Einfliisse im
hellenistischen Synkretismus'>. Da sich in der Gnosis Motive finden,
die an die altbabylonische Religion erinnern’, sahen etwa K. Kessler!?,
W. Anz'® und W. Bousset!?, die Wurzeln der Gnosis in der altbabyloni-
schen Religion. Fiir R. Reitzenstein?® wurzelt die Gnosis gleichfalls im
Orient. Thr Kern sei ein um die Identitdt von Gott und Seele kreisen-
des ,iranisches Erlosermysterium® (,,das Mysterium des erlosten Erlo-
sers“), das bereits in vorchristlicher Zeit in Persien entstand und im
Manichdismus und Mandéertum seine reinste Auspriagung fand. Doch
beeinflusste es auch dariiber hinaus die Mysterienkulte der Spatantike,
etwa in Bezug auf die Allgottvorstellung?!. Reitzenstein versteht unter
dem Begriff des ,erlosten Erlosers® vor allem die im Manichdismus ver-
breitete Vorstellung von einem in die Finsternis geratenen himmlischen
Lichtwesen, der Sohn Gottes oder der ,Mensch®, das dort festgehalten
wird und erst nach der Hinterlassung eines Teils seines Wesens wie-
der zuriickkehren kann. Dieser Teil stellt die durch die Schopfung der
Welt und der Menschen in die Korperwelt versprengte Lichtseele dar,
zu deren Befreiung der ins Jenseits zuriickgelangte Teil noch einmal als
»Erloser hinabsteigen muss, um auch den Rest seines Wesens zu erlosen
(»zu sammeln®), und so seine uranfingliche Ganzheit wiederherzustel-
len?.

Der Mythos vom ,erlosten Erloser wurde viel kritisiert”>. Doch ist
es den Studien der Religionsgeschichtlichen Schule vor allem um Rudolf
Bultmann zu verdanken, dass das Neue Testament verstirkt in die Gno-

15 Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 9.

16 Z.B. die Vorstellung von den sieben Archonten, oder den Planetargeistern, oder
von einer weiblichen Gestalt, die aus dem Himmel auf die Erde, oder in die Unterwelt,
hinabsteigt und an die Muttergéttin Istar erinnert. S. Lahe, Gnoosis ja algkristlus, 69-70.

17 Kessler, Uber Gnosis und altbabylonische Religion. Berlin 1882.

18 Anz, Zur Frage nach dem Ursprung des Gnostizismus. Ein religionsgeschichtlicher
Versuch. (TU 15, Heft 4.). Leipzig 1897.

19 Bousset, Hauptprobleme der Gnosis. (FRLANT 10). Géttingen 1973, 56; s. auch
Lahe, Gnoosis ja algkristlus, 69—70; 90-91.

20 Reitzenstein, Das iranische Erldsungsmysterium. Bonn 1921.

2l Rudolph, Die Gnosis, 38.

22 1bid, 141.

23 Robert McLachlan Wilson sagt: ,,In einigen Fillen (aber nicht in allen!) wird
dieses Lichtwesen als der ,,Urmensch® oder Anthropos bezeichnet [ - ]. Nun haben die
meisten Volker einen Mythos von einem Urmenschen, dem Stammvater der Menschbheit,
aber er ist nicht immer ein gottliches Wesen [ - ]. Heute ist anerkannt, dass dieser
Mythos in seiner entwickelten Form nicht vor dem Manichdismus greifbar ist [ - ]. Die
gnostische Soteriologie ist sehr viel komplexer und verschiedenartiger und erfordert eine
genaue Beachtung der Details, wenn die Beziehungen richtig erschlossen werden sollen”



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 59

sisforschung einbezogen wurde. Seitdem existiert das Problem der Gno-
sis auch in der Wissenschaft vom Neuen Testament?*. Eines der wichtigs-
ten Ergebnisse der Religionsgeschichtlichen Schule war die Theorie, dass
es sich bei der gnostischen Bewegung um eine von Haus aus nichtchrist-
liche Erscheinung gehandelt hat, die sich erst langsam mit christlichen
Vorstellungen anreicherte, bis sie als eigenstidndige ,christliche Gnosis*
in Erscheinung trat®. Mit anderen Worten — dank den Forschungen der
Religionsgeschichtlichen Schule hat sich im 20. Jahrhundert die Auffas-
sung durchgesetzt, dass die Gnosis als eine Religion sui generis anzuse-
hen ist?®. Damit war die Gnosis nun auch kein Problem der Kirchen-
geschichte mehr, sondern war zu einem Untersuchungsgegenstand der
allgemeinen Religionsgeschichte geworden?. Natiirlich teilen nicht alle
Forscher diese Auffassung, aber sie hatim 20. Jahrhundert viele Vertreter
gefunden und hat sie auch noch heute.

Der Ursprung der Gnosis wurde zugleich aber auch aus dem Juden-
tum hergeleitet. So meinte bereits Hegesipp, dass die Hiresien aus jiidi-
schen Sekten erwachsen seien?. Fiir Justin und Irendus stammte die
Gnosis aus Samarien, lebte und lehrte doch hier der Magier Simon. Im
19. Jahrhundert hielt der Tiibinger Ferdinand Christian Baur die christ-
liche Gnosis fiir eine Weiterentwicklung der jiidisch-alexandrinischen
Religionsphilosophie, basierend auf Philo von Alexandria®. J.F. Buddeus
wiederum sah die Wurzeln der Gnosis in der Kabbala, R.A. Lipsius im
Essdismus®. Fiir Adolf Hilgenfeld ist die Gnosis eine im Samaritanertum
entstandene Erscheinung, die trotz ihrer Verchristlichung an ihrer Her-
kunft festhielt®!, und Moriz Friedlinder leitete den Ursprung der gnos-
tischen Bewegung aus dem haretischen Judentum der frithrabbinischen
Zeit her*.

(Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II., 547). Vgl auch Wilson, Gnosis und Neues Testament,
31-32 und Colpe, Die religionsgeschichtliche Schule. Darstellung und Kritik ihres Bildes
vom gnostischen Erlosermythus. (FRLANT 78). Géttingen 1961.

24 Rudolph, Die Gnosis, 38.

2> Tbid, 295-296.

26 Schoeps, Urgemeinde, Judenchristentum, Gnosis, 31.

27 Puech, Das Problem des Gnostizismus. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizis-
mus, 329.

28 H.e.IV,22,5.

2 Baur, Die christliche Gnosis oder die christliche Religions-Philosophie in ihrer
geschichtlichen Entwicklung. Tiibingen 1835.

30 Lipsius, Gnostizismus, sein Wesen, Ursprung und Entwicklungsgang. Leipzig 1860.

31 Hilgenfeld, Die Ketzergeschichte des Urchristenthums. Leipzig 1884.

32 Friedlinder, Der vorchristliche jidische Gnosticismus. Leipzig 1898. Vgl. auch:



60 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Aber auch das Geschichtsbild der Kirchenviter dauerte fort®. So
griff Adolf von Harnack kritisch darauf zuriick und pragte die inzwi-
schen klassische Formulierung von der Gnosis als ,,akute Verweltlichung,
resp. Hellenisierung des Christentums“>*. Harnack sah in der Gnosis eine
Haresie, die durch Vermischung christlicher Lehren mit griechisch-
heidnischem Gedankengut entstanden sei. In der ersten Halfte des
20. Jahrhunderts waren auch E. de Faye® und EC. Burkitt*® der Ansicht,
die gnostische Bewegung sei durch eine Verbindung des Christen
tums mit philosophischen und religiosen Ideen ihrer Umwelt ent-
standen®’.

Der Nag-Hammadi-Fund, der viele und meist unbekannte gnosti-
sche Originalschriften aus dem 2.-4. Jahrhundert ans Tageslicht brachte,
wirkte auf die Gnosisforschung ungemein befruchtend. Ihre Bedeutung
kann nach Kurt Rudolph in folgenden Punkten zusammengefasst wer-
den:

1. Der Bestand an Originalquellen hat sich ungeahnt erweitert und
stellt die nun erstmals von den hidresiologischen Berichten unab-
hiéngige Gnosisforschung auf eine neue Grundlage. Die neuen
Quellen ermdoglichen eine kritische Priifung des von den Kirchen-
vitern iiberlieferten Bilds von der Gnosis und ihrer Materialien.

2. Der Fund enthélt sowohl stirker christliche als auch weniger christ-
liche und nichtchristliche Schriften; er zeigt dadurch einerseits
die Verwobenheit von Gnosis und Christentum, andererseits aber
auch ihre Unabhingigkeit voneinander. Da die bisherigen Analysen
von einzelnen christlich-gnostischen Texten eine sekundére Ver-
christlichung nachweisen konnten, erhlt die These von der nicht-

Quispel, Gnosis, 420; Pearson, Friedldnder Revisited: Alexandrian Judaism and Gnostic
Origins. In: Pearson, Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity. Minneapolis 1990,
10ff.

33 Robert McLachlan Wilson begriindet das Fortdauern dieses Geschichtsbildes so:
»Die frithesten Gelehrten zugangliche Information iiber die gnostische Bewegung war
in den Schriften ,,orthodoxer® christlicher Gegner enthalten, die in ihr eine christliche
Haresie sahen, das Ergebnis einer Verschmelzung von Christentum und griechischer
Philosophie. Dies blieb die traditionelle Sicht bis ins Ende des 19. Jh. hinein“ (Wilson,
Gnosis/ Gnostizismus II., 536).

3% Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte. Erster Band. Die Entstehung des kirch-
lichen Dogmas. Titbingen 1909, 250.

% De Faye, Gnostiques et gnosticisme. Paris 1913.

36 Burkitt, Church and Gnosis. Cambridge 1932.

37 Haardt, Zur Methodologie der Gnosisforschung, 185.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 61

christlichen Entstehung der Gnosis, die vor allem von der Religi-
onsgeschichtlichen Schule vertreten wurde (Bousset, Reitzenstein),
Bestitigung.

3. Der Anteil jiidischer Traditionen und Vorstellungen an der Ausbil-
dung der Gnosis, der schon frither erkannt wurde, laf3t sich bewei-
sen’s.

Als die Nag-Hammadi-Handschriften entdeckt wurden, hofften viele
Forscher, dass sie helfen wiirden, das Ursprungsproblem der Gnosis zu
l6sen - eine Hoftnung, die sich nicht erfiillt hat. Fiir Karen L. King
habe der Handschriftfund die existierenden Probleme nicht nur nicht
gelost, sondern sie noch vertieft. Die Bedeutung des Nag-Hammadi-
Fundes fiir die Gnosisforschung besteht aber sicherlich darin, dass das
Problem des Ursprungs der gnostischen Bewegung wieder aktuell gewor-
den ist.

Auch die Vortrage des Kolloquiums von Messina®* zeigen, dass im
Problem des Ursprung der Gnosis ein Konsens fehlt es, aber sie fassen
die Forschungsergebnisse zusammen und stellen eine breite Bestands-
aufnahme dar*’. Auf ihrer Grundlage muss man Ch. Markschies in sei-
ner Meinung, die Gnosis sei bis in die letzten Jahrzehnte des 20. Jahrhun-
derts weitestgehend als nichtchristliche eigenstandige Religion begriffen
worden, widersprechen*'. Die Vielfalt von Ursprungmodellen zur Gnosis
ist kein Phdnomen der gegenwirtigen Gnosisforschung*?, sondern findet
sich schon vor 40 Jahre in Messina.

I.2.2. KIRCHENGESCHICHTLICHES URSPRUNGSMODELL —
(GNOSIS ALS INNERCHRISTLICHES PHANOMEN

Die Vorldufer dieser Theorie sind Justin der Martyter* und der Kirchen-
vater Irendus von Lyon*!, die beide davon ausgehen, dass Simon Magus
der erste Gnostiker gewesen sei. Da Simon nach Apg 8, 13 gldubig wurde
und sich taufen lief3, und sich die Anhénger Simons nach Justin nicht fiir

3 Rudolph, Die Gnosis, 58-59.
S.dazu L1.1.
Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,

Markschies, Die Gnosis, 32-33.
42 1bid, 33.

43 1. apol. 26, 6.

IrenHaer I, 23, 2. 4.



62 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

»Simonianer, sondern fiir Christen hielten, gehen viele heutige Simon-
Forscher davon aus, dass man den ,,historischen Simon® erst nachtréglich
zu einem Gnostiker gemacht hat*. Unabhingig davon, ob man Simon
Magus fiir einen Gnostiker halt oder nicht, hat die moderne Forschung
davon Abstand genommen, in Simon den Ahn der gnostischen Bewe-
gung zu sehen*. Man kann die Gnosis nicht auf eine Stifterpersonlich-
keit zuriickfithren, vom Sonderfall ,, Manichdismus“ einmal abgesehen?’.
Auch ist Simon Magus nicht der einzige Gnostiker, den man mit dem
Christentum in Verbindung gebracht hat.

Man kann dariiber diskutieren, ob man es schon im Neuen Testament
mit Gnostikern zu tun hat*®, doch ist es bemerkenswert, dass fast alle
Gegner, iiber die im NT polemisiert wird und die von vielen Forschern
mit der Gnosis in Zusammenhang gebracht werden, wie etwa ,,die Geg-
ner“in 1. und 2. Joh und in den Pastoralbriefen, anscheinend Christen
gewesen sind. Diese Tatsache hat schon Rudolf Bultmann bemerkt, wenn
er schreibt:

Es ist nun wohl zu beachten, dafl die Gnosis hier tiberall nicht etwa
als eine fremde, heidnische Religion bekdmpft wird, zu der abzufallen
Christen in Gefahr sind. Vielmehr wird sie nur soweit in den Blick gefafit,
als sie eine innerchristliche Erscheinung ist. Und ebenso ist deutlich,
dafl die bekdmpften Gnostiker keineswegs die christlichen Gemeinden
als ein Missionsgebiet auffassen, das sie vom Christentum zur Gnosis

4G, z.B. Schille, Die Apostelgeschichte des Lukas. (ThHK V.). Berlin 1984, 208-
209; Beyschlag, Simon Magus und die christliche Gnosis. (WUNT 16). Tiibingen 1974;
Liiddemann, Untersuchungen zur simonianischen Gnosis. (GTA 1). Gottingen 1975;
TheifSen, Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums. Giiterloh
2000, 317 ff.; Logan, Simon Magus. In: TRE, Bd., XXXI., Berlin, New-York 2000, 272-276;
Haar, Simon Magus: The First Gnostic? (BZNW 119). Berlin, New York 2003; Pesch, Die
Apostelgeschichte. 1. Teilband: Apg 1-12. (EKK V). Ziirich u.a. 1986, 279; Markschies,
Die Gnosis, 741f.; K.-W. Troger rechnet mit Simon Magus nur als einem Vorldufer der
Gnostiker (s. Troger, Die Gnosis, 89). In einer traditionsgeschichtlichen Untersuchung (s.
Lahe, Kas Siimon Noid oli gnostik? (War Simon Magus der Gnostiker?) In: Akadeemia
5-6/2006, S. 1069-1110, 1260-1287) hat der Autor dieses Buches aufgrund der Quellen
von Apg bis Abu’l Fath zu zeigen versucht, dass Simon Magus erst in den Quellen aus dem
2. Jh. zu einem Gnostiker geworden ist. Seiner Meinung nach ist es sehr wahrscheinlich,
dass die Lehre und die Person des Simon fiir die ,,Simonianer® wirkliche Anhaltspunkte
gegeben haben, um ihn zu ihren ,Urvater” und damit zu einem Gnostiker zu machen
(ibid.).

46 Rudolph, Die Gnosis, 315.

47 Troger, Die Gnosis, 16.

48 S. Lahe, Gnoosis ja algkristlus; Lahe, Gnoosis Uues Testamendis kui probleem Uue
Testamendi teaduse ajaloos. UA 1/2007, 25-58; Lahe, Die Berithrungspunkte zwischen
Gnosis und Judentum und ihre Widerspiegelungen in den authentischen Briefen des
Paulus (Magisterarbeit) (Ms.; Tartu, 2004).



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 63

bekehren wollen. Sie sind vielmehr der Meinung, Christen zu sein und
eine christliche Weisheit zu lehren — und so erscheinen sie auch den
Gemeinden®’.

Auch ist sicher, dass die Gnostiker, die Ignatius von Antiochia® be-
kampft, ebenso Christen waren wie Satornil und Kerinth, welche die
ersten namentlich bekannten christlichen Gnostiker waren. Wie in L.1.1.
aufgezeigt, haben viele Anhidnger der gnostischen Bewegung sich selbst
als Christen verstanden®'. Auch ein grofler Teil der Texten aus Nag
Hammadi sind christlich-gnostisch®’. Deswegen hat die Anschauung
der Kirchenviter, dass die Gnosis eine innerchristliche Erscheinung sei,
im 18. und im 19. Jahrhundert auch eine dominierende Rolle in der
Forschung gespielt.

Das kirchengeschichtliche Ursprungsmodell der Gnosis im 19. Jahr-
hundert wurde entscheidend von Adolf von Harnack geprigt. Er defi-
niert die Gnosis als acute Verweltlichung, resp. Hellenisierung des Chris-
tentums> und meint, dass die Gnosis entstand, als gebildete Chris-
ten, die griechische Erziehung genossen hatten, die christliche Bot-
schaft mit Hilfe der Kategorien der griechischen Philosophie zu erkla-
ren begannen®. Fiir ihn ist Gnosis also eine Religionsphilosophie®. Die
Gnostiker hitten bei der der Bibelauslegung die Kategorien der grie-
chischen Philosophie verwendet und dabei die griechisch-platonische
Philosophie mit der neutestamentlichen Lehre vermischt und somit
den christlichen Glauben im Ansatz verfilscht. Daher konne man die
Gnosis als christliche Hiresie verstehen. Als solche gehére sie nach
Harnack zur Kirchengeschichte, genauer zur Spezialabteilung Ketzer-
geschichte®. Zeitlich gesehen sei das Christentum also die ltere, die
Gnosis aber die jiingere Erscheinung - oder kurz zusammengefasst:
ohne Christentum keine Gnosis®. Zugleich geht Harnack davon aus,

49 Bultmann, Theologie des Neuen Testaments. (UTB 630). Tiibingen 1984, 174.

50 IgnEph 7, 2; 18-20; IgnMagn 11; IgnTrall 9f; IgnSm 1-3, 7.

LS L1,

52 S. Schenke, Einfithrung. In: NHD, 1. Bd., 3-4; Troger, Einfithrung: Zum gegen-
wirtigen Stand der Gnosis- und Nag-Hammadi-Forschung, 21. Nach Troger sind sol-
che Texte: EpJac, EV, Rheg, TractTrip, EvThom, EvPhil, LibThom, Dial, ApcPl, 2 ApcJac,
ActPt, Noema, EpPt, Melch, Inter, 2 LogSeth, ApcPt und Test Ver (ibid.).

53 Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte. 1. Bd., 250.

4 1bid, 243 ff.

55 Ibid, 253.

¢ Klauck, Die religiose Umwelt des Urchristentums, II, 163.
57 Ibid.

v

1%



64

LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

dass der so genannte ,Gnosticismus® des 2. Jahrhunderts Vorstufen
gehabt™® und es somit auch eine nichtchristliche Gnosis gegeben habe:

Neben diesem (Gnosticismus - J.L.) aber gab es im Judenthum und in zahl-
reichen anderen Religionen damals bereits eine ,,Gnosis®, die auch ohne
das Medium des Griechischen auf das christliche Gebiet hiniiber gewirkt
hat und deren religi6se Interessen z. T. doch mit den griechischen zusam-
menfielen. Denn das ist ja das Charakteristische dieses Zeitalters, daf3 ver-
schiedene alte, im Reich sich auch propagandistisch spiirbar machende
Religionen (in Folge ihrer inneren Entwicklung und unter Austausch und
aufleren Einfliflen) ihre Cultweisheit nach denselben Tendenzen ausbau-
ten. Indem Mysten aus diesen Kreisen auch christliche Elemente in grofie-
rem oder geringerem Umfang attrahirten, entstanden christlich geférbte,
in Wahrheit aber noch wesentlich heidnische Conventikel buntester Art.
Das, was man syrische Vulgargnosis nennt, gehort wohl grofitentheils hier-
her. Aber eben diese Gruppen, denen das Hellenistische ganz oder fast
mangelt, sind ein kirchengeschichtlicher Faktor nicht geworden. / —/Sie
gehoren daher nicht in die Dogmengeschichte und werden am besten in
der allgemeinen Religionsgeschichte als Endproducte der babylonischen,
vorderasiatischen usw. Religionen mit christlichem Einschlag behandelt>®.

Diese Ansicht von A. v. Harnack hat viele Anhénger gefunden. So meint
etwa EC. Burkitt, dass die gnostische Bewegung aus der Verbindung
des Christentums mit den philosophischen und religiosen Ideen sei-
nes Umfelds entstanden sei®’. Nach dem 2. Weltkrieg hat Simone Pétre-
ment erneut auf das kirchengeschichtliche Ursprungsmodell zuriickge-
griffen®. Auch fiir sie ist die Gnosis eine Erscheinung innerhalb der friih-
christlichen Theologie des 2. Jahrhunderts.

Heutzutage ist der Hauptvertreter und -verteidiger dieses Ursprungs-
modells Christoph Markschies, der seine Uberlegungen folgendermafien
zusammenfasst:

58
59
60
61

Die wichtigste Vorentscheidung besteht darin, ob man das Phénomen
»Gnosis“ lediglich einer Religion zuordnen mdchte oder es fiir eine die
Grenzen einer einzigen Religion iibergreifende Bewegung hilt. Im ers-
ten Fall wird ,,Gnosis“ als Bewegung innerhalb der christlichen Religion
verstanden, gelegentlich auch als eine bereits im Judentum grundgelegte
oder entstandene Form von Religionsphilosophie interpretiert. Dieses
Verstandnis ist bereits in der Antike aufgekommen, wurde von christli-
chen Theologen aufgebracht, aber ebenso von paganen Philosophen ver-
fochten. Damit wurde und wird natiirlich nicht ausgeschlossen, daf3 eine

Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 262.

Ibid, 248-249.

Burkitt, Church and Gnosis, 9.

Pétrement, Le Dieu séparé. Les origines du gnosticisme. Paris 1984.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 65

Fiille von Anregungen aus anderen religiosen und philosophischen Kon-
texten die ,,Gnosis“ beeinflufit haben. In diesem Fall liegt eine Deutung
als eine besondere philosophische Interpretation des Christentums nahe,
wie sie antike Theologen wie Hippolyt von Rom, aber auch der deutsche
Kirchenhistoriker und Wissenschaftsorganisator Adolf von Harnack ver-
treten haben. Die Deutung lief und lauft auf das Werturteil zu, die ganze
»Gnosis“ sei im Ergebnis ein mifSlungener und daher von der Mehrheits-
kirche abgelehnter Versuch einer ,hoheren® Interpretation der mehrheits-
kirchlichen Theologumena. / —/Beide Interpretationsrichtungen unter-
scheiden sich / —/in ihrer Sicht der Beziehungen zwischen ,,Gnosis“ und
»Christentum®: Im ersten Fall ist ,,Gnosis“ moglicherweise urspriinglich
eine vorchristliche Bewegung / —/. Im andren Fall ist Gnosis von vorn-
herein eine auflerchristliche und nichtchristliche Bewegung, die sich fiir
gewisse Zeit dem Christentum angepafit hat®2,

Markschies hilt die Gnosis fiir ein christliches Phinomen. Wie Pétre-
ment, so meint auch er, dass die Gnosis erst im 2. Jh. entstanden sei®,
wobei die griechische Philosophie bei der Entstehung der Gnosis die
Hauptrolle gespielt habe. Nach Markschies versuchte die Gnosis, ,,nach
platonischem Vorbild einen Mythos zu erzihlen, der die biblischen Ge-
schichten um die Teile erginzte, die nach Meinung vieler Gebildeter darin
fehlten“*. Die Gnosis entstand, seiner Meinung nach, in den Bildungs-
metropolen der Antike beim Versuch gebildeter Christen, ihren Glauben
auf dem Niveau der Zeit zu erkliren®.

[.2.3. KRITISCHE AUSEINANDERSETZUNG MIT
DEM KIRCHENGESCHICHTLICHEN URSPRUNGSMODELL

Die Hauptargumente fiir das kirchengeschichtliche Ursprungsmodell
sind also folgende Punkte:

1. Kein bisher bekanntes gnostisches Dokument kann in seiner heu-
tigen Form® vor den Zeitraum des Neuen Testaments (u. 50-150
n. Chr.) datiert werden;

62 Markschies, Die Gnosis, 28—-29.

63 Ibid, 68 ff.

¢4 Tbid, 116.

6> Ibid, 84.

Dieses Detail ist wichtig zu betonen, weil z.B. der Monolog der Vorsehung am
Ende der Langversion des Apokryphon des Johannes (NHC IL1 p. 30,11-31,27 par.)
nach Inhalt und Sprache eventuell vor 100 n.Chr. entstanden sein kénnte (s. Turner,
Sethian Gnosticism. A Literary History. In: Hedrick; Hodgson (ed.), Nag Hammadi,



66

LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

. Obwohl dariiber diskutiert werden kann, ob im Neuen Testament

Gnostiker gefunden werden kénnen®, ist es tiberaus bemerkens-
wert, dass fast alle ,Gegner®, gegen die im NT, wie etwa im 1. und
2. Joh und in den Pastoralbriefen, polemisiert wird, und die von
Wissenschaftlern mit der Gnosis in Verbindung gebracht werden,
anscheinend Christen gewesen sind.

. Es ist sicher, dass die Gnostiker, die Ignatius von Antiochia be-

kampft, Christen waren.

. Viele Gnostiker, darunter auch viele namentlich bekannte, wie etwa

Satornil und Kerinth, waren Christen und haben sie sich selbst als
Christen verstanden.

. Ein grofler Teil der gnostischen Texte aus Nag Hammadi sind

christlich-gnostische Schriften.

Das sind eindeutige Fakten, und doch gibt es auch viele Tatsachen, die
gegen das kirchengeschichtliche Ursprungmodell sprechen, wie etwa:

1. Der Fund von Nag Hammadi enthilt sowohl stirker als auch weni-

ger stark christlich geprégte sowie nichtchristliche Schriften. Als
nichtchristlich-gnostische Texte gelten nach K.W. Troger z.B.
Eugnostos, Die Apokalypse des Adam, Die Bronte - Vollkom-
mener Verstand, Die drei Stelen des Seth, Zostrianus, ,,Die Ode
tiber Norea“, Marsanes und Allogenes. Die meisten dieser Texte
werden nach der Rolle, die Seth in ihnen spielt, und unter kriti-
scher Aufnahme einer alten hiresilogischen Bezeichnung sethia-
nisch genannt®®. Nach K.-W. Troger war der Sethianismus ein
urspriinglich nichtchristliches Phianomen, wie die Nag-Hammadi-
Schriften Die drei Stelen des Seth, ,,Ode iiber Norea®“, Marsanes
und Allogenes belegen®. Natiirlich muss das Verhiltnis dieser Texte
zum Christentum genau untersucht werden. Bei Texten wie der

Gnosticism and Early Christianity. Peabody 1986, 62). Auch das Leben und das Wirken
vieler wichtiger gnostischer Lehrer (Satornil, Basilides u.a.) fillt in den Zeitraum der
Entstehung der neutestamentlichen Schriften. Da Irenéus ein Judasevangelium Ende des
2. Jahrhunderts bezeugt, kann auch das neuentedeckte Judasevangelium, wenn es mit
dem bei Irendus genannten identisch ist, kaum spiter als um die Mitte des 2. Jahrhunderts
entstanden sein und ist mithin ein frithes Zeugnis christlicher Gnosis (Plisch, Was nicht
in der Bibel steht. Apokryphe Schriften des frithen Christentums. Stuttgart 2006, 165 ff.).

67 Zu diesem Problem s. z. B. Troger (Hg.), Gnosis und Neues Testament. Berlin 1973;
Troger, Die Gnosis, 77 ff.; Markschies, Die Gnosis, 72 ff.; Lahe, Gnoosis Uues Testamendis
kui probleem Uue Testamendi teaduse ajaloos.

6 Schenke, Einfithrung. In: NHD, 1. Bd., 4.

¢ Troger, Die Gnosis, 50.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 67

Apokalypse Adams ist noch offen, wie stark er christlich beein-
flusst ist, dagegen scheinen die meisten Forscher bei Zostrianus
vom nichtchristlichen Charakter der Schrift iiberzeugt zu sein”. Ob
das ein Argument fiir den nichtchristlichen Ursprung der Gnosis
ist, muss weiterhin untersucht werden. Das Vorhandensein dieser
Texte ist aber sicher ein Argument dafiir, dass es neben der christli-
chen Gnosis auch eine nichtchristliche Gnosis gab. Ganz Die bishe-
rigen Analysen einzelner christlich-gnostischer Texten weisen auch
auf eine sekunddre Verchristlichung hin. Auf diese Tatsache hat
bereits J. Doresse aufmerksam gemacht’!, und nach Troger kon-
nen auch Das Apokryphon des Johannes, ,Das dgyptische Evange-
lium*, Die Sophia Jesu Christi und Die dreigestaltige Protennoia als
Beweistexte gelten72. Auch Das Apokryphon des Johannes und ,,Das
agyptische Evangelium® gehoren zur den sethianischen Schriften,
wobei AJ als ihr Leittext angesehen werden kann?”?. Es ist sicher, dass
auch diese Texte unabhingig vom Christentum entstanden sind,
was wiederum ein Argument fiir die Existenz einer nichtchristli-
chen Gnosis ist.

2. Schon lénger sind einige in griechischer Sprache verfasste Texte
gnostischen Inhalts aus dem Corpus Hermeticum (2./3. Jahrhun-
dert n. Chr.) bekannt, der so genannte ,,Poimandres (CHI), der 13.
Traktat ,Uber die Wiedergeburt® und der 4. Traktat ,Der Misch-
krug® Diese Texte sind Beispiele fiir die nichtchristliche hermeti-
sche Gnosis, die vom Christentum unbeeinflusst war’“.

3. Ein weiteres Argument gegen das kirchengeschichtliche Ursprungs-
modell ist die mandéische Religion. Im Mandéischen finden sich
einige christliche Elemente, aber sie sind sekundér und erlauben
es nicht, ein ,,christlich-hiretisches Stadium“ in der mandiischen
Religionsgeschichte zu postulieren”. Zweifelsohne ist die mandéi-
sche Religion eine aufSerchristliche Erscheinung, die unabhingig

70 Kaiser, Neuere Gnosisforschung, 54.

71 Doresse, Gnostitsism. In: Widengren; Bleeker (ed.), Historia religionum. II. Bd.
Tallinn 1988-1990 (Ms.), 332.

72 Troger, Einfithrung, 21.

73 Schenke, Einfithrung, 3-4.

74 Troger, Die hermetische Gnosis. In: Troger (Hg.), Gnosis und Neues Testament,
97 ff. Uber ,,Poimandres” s. auch Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Juden-
tum und Gnosis, 127.

75 Rudolph, Die Mandier., I. Bd. Prolegomena: Das Mandéerproblem. (FRLANT 74).
Géttingen 1960, 101. S. auch II. 2.1.15.



68 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

vom Christentum entstand. Hochst bemerkenswert ist zudem, dass
in ihr auch Einfliisse der griechischen Philosophie fehlen.

4. Obwohl die moderne Gnosisforschung von der Uberzeugung Ab-
schied genommen hat, in Simon Magus den ,,Ahnherrn® der gesam-
ten gnostischen Bewegung zu sehen, und viele Forscher inzwischen
der Meinung sind, dass man den ,historischen Simon® erst nach-
traglich zu einem Gnostiker gemacht hat, ist das System von Simon
Magus in der Form, in der wir ihm bei Irendus’® begegnen, zwei-
felsohne ein gnostisches System. Doch ist auffillig, eine wie kleine
Rolle das christliche Element in ihm spielt””. So stellt sich die Frage,
ob die simonianische Gnosis wie der Sethianismus urspriinglich
eine nichtchristliche Erscheinung war, die erst spéter christianisiert
wurde.

Es ist nach dem zuvor Dargestellten sicher, dass es neben und unab-
hingig von der christlichen Gnosis eine nichtchristliche Gnosis gab. Die
Gnosis ist als solche also nicht aus dem Christentum ableitbar. Folg-
lich ist auch das kirchengeschichtliche Ursprungsmodell der Gnosis
tir die Erklarung der Entstehung der gnostischen Bewegung unzurei-
chend.

Nach der Meinung des Autors dieses Buches ist die Gnosis auch deswe-
gen schwer aus dem Christentum ableitbar, weil sich die Hauptkonzep-
tionen der Gnosis von den wichtigsten Entwiirfen des Christentums fun-
damental unterscheiden. Natiirlich gibt es viele Beriihrungen zwischen
Gnosis und Christentum - beide sind Erlosungslehren, beide vermit-
teln das Heil durch Offenbarung, beide gebrauchen teilweise dieselben
Texte, etwa die Bibel, dieselben Begriffe und Vorstellungen. Dies ist kein
Waunder, gab es doch auch eine christliche Gnosis’®, deren Existenz ohne
einen gemeinsamen Teil der beiden religiosen Bewegungen unmoglich
gewesen wire. Es ist sicher, dass das frithe Christentum ein sehr plurales

76 TrenHaer I, 23, 1-3.

77 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 130.

78 Nach der Definition von Georg Kretschmar dienen die Begriffe ,,christliche Gno-
sis“ oder ,,Gnostizismus® als zusammenfassende Bezeichnung ,fiir sehr verschiedenar-
tige Lehren und Gemeinschaftsbildungen der ersten Jh.e n.Chr., in deren Mittelpunkt
Christus als der Offenbarer des bis dahin teilweise oder véllig unbekannten obersten Got-
tes steht“ (Kretschmar, Gnosis III. Christlicher Gnostizismus, dogmengeschichtlich. In:
RGG. Dritte, neu gearbeitete Aufl, 2. Bd. Tiibingen 1958, 1656). Obwohl die Rolle des
Christus als Erléser in der christlichen Gnosis nicht nur auf seine Rolle als Offenbarer
beschrinkt ist (s. zu den verschiedenen Christusgestalten in der Gnosis z.B. Rudolph,
Die Gnosis, 166 ff.; Troger, Die Gnosis, 1341f.), ist diese Bestimmung m. E. mit kleinen
Einschriankungen noch heutzutage brauchbar.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 69

Phénomen war, das viele sehr unterschiedliche Stromungen in sich ver-
einte’®. Das Neue Testament bietet keine einheitliche Theologie, sondern
enthilt verschiedene theologische Anschauungen®. Zugleich kann man
im 2. und 3. Jahrhundert zumindest in einigen Fragen bei den verschie-
denen Stromungen und theologischen Anschauungen einen relativen
Konsens erkennen. Diesen Konsens kann man als entstehendes ,,Mehr-
heitschristentum® bezeichnen® und mit der Entwicklung einer kirchli-
chen Organisation und Hierarchie (besonders mit der Entstehung und
Verbreitung des Monoepiskopats®?) in Verbindung bringen®. Die her-
ausragendsten theologischen Vertreter der entstehenden Mehrheitskir-
che waren Justin der Martyrer, Irendus von Lyon, Hippolyt, Tertullian
und Clemens von Alexandria, sie waren gleichzeitig auch die wichtigsten
antignostischen Autoren. Ihre theologische Ansichten divergierten von-
einander, trotzdem kann man ausgehend von ihren Anschauungen und
denin 1.4. genannten Hauptmerkmalen der Gnosis deutlich machen, wie
stark die Grundgedanken der Gnosis sich von den Hauptkonzeptionen
des Mehrheitschristentums unterschieden.

Die wichtigsten Differenzen zwischen Gnosis und dem entstehenden
Mebhrheitschristentum des 2. und 3. Jahrhunderts konnen folgenderma-
f3en zusammengefasst werden:

1. In der Gnosis ist der Gott, der die Menschen erlost, nicht wie im
Mehrheitschristentum derselbe, der auch die materielle Welt und
die Menschen erschaffen hat. Auch im Mehrheitschristentum kann

79 Darauf haben viele Kirchenhistoriker hingewiesen, z.B. Bauer, Rechtgliubigkeit
und Ketzerei im &ltesten Christentum. Tiibingen 1964; Van den Broek, Frithchristliche
Religion. In: Vermaseren (Hg.), Die orientalischen Religionen im Rémerreich. Leiden
1981, 363-381; Markschies, Das antike Christentum. Frommigkeit, Lebensformen, Insti-
tutionen. (Bsr 2173). Miinchen 2006.

80°S. dazu z.B. Lohse, Uue Testamendi teoloogia pohijooni. Tartu 1994. Das erklart
sich aus den unterschiedlichen ,,Entwicklungslinien im Urchristentum (s. dazu: Koster;
Robinson, Entwicklungslinien durch die Welt des frithen Christentums. Tiibingen 1971;
Fischer, Das Urchristentum. (Kirchengeschichte in Einzeldarstellungen 1/1.). Leipzig
1991, 571F.).

81 Die Terminologie ist uneinheitlich. Gewohnlich hat man fiir dieses Phanomen die
Begriffe ,,Orthodoxie“ und ,werdende Orthodoxie“ benutzt. Der Autor dieser Arbeit
benutzt statt dessen lieber die Begriffe ,,Mehrheitschristentum® und ,Mehrheitskirche®,
wie Christolph Markschies das getan hat.

82 Der Autor dieses Buches benutzt den Begriff ,Monoepiskopat* statt des Ausdruckes
»monarschischer Episkopat®, der frither iibliche war. Zur Kritik am Begriff ,monarchi-
scher Episkopat“ s. Markschies, Das antike Christentum, 202-203.

83 Zu diesem Prozess s. Van den Broek, Frithchristliche Religion, 366-370 und Mark-
schies, Das antike Christentum, 202-205.



70

84

LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Gott bei der Schopfung ,,Mittler” benutzen, etwa den Logos® oder
den Logos und die Weisheit, die Irendus als ,,Sohn™ und ,,Heiligen
Geist“® und als Organe der gottlichen Wirksamkeit in der Welt
auch als ,,Hinde Gottes“ bezeichnet hat®. Nach Irendus nehmen
sie an der Schopfung untergeordneter Prinzipien teil. Der Schopfer
im eigentlichen Sinne ist nur Gott-Vater allein, weswegen Irendus
ausfiihrt, dass Gott ohne Zwischenwesen, ipse a semetipso durch
das Wort und den Geist, die Schépfung bewirkte®”. Was Logos und
Weisheit und ihre Initiative bei der Schopfung anbelangt, sind sie
nicht mit dem Demiurg oder mit den Archonten in der Gnosis ver-
gleichbar. Der Logos wird sowohl bei Hippolyt, als auch bei Cle-
mens und bei Irendus mit dem eingeborenen Sohn Gottes gleichge-
setzt®, der die materielle Welt im Auftrage Gottes erschafft®. Genau
genommen schopft Gott durch ihn selbst die Welt™.

. In der Gnosis ist die materielle Welt nicht die gute Schopfung

des guten Gottes wie im Mehrheitschristentum, wo sie ungeachtet
der Bosheit und der Siinde, die in ihr herrschen, gut bleibt, vgl.
Irendus’!.

. Im Mehrheitschristentum fehlt die Vorstellung von der Konsub-

stantialitit des menschlichen Geistes und Gottes, die fiir die Gnosis
charakteristisch ist.

. Sowohl die Gnosis als auch das Christentum sind Erlésungsbewe-

gungen, aber wihrend man in der Gnosis darunter in ersten Linie
die Befreiung des Menschen von der Unwissenheit und die Losl-
sung des gottlichen Pneumafunkens aus der Materie versteht, geht
es im Mehrheitschristentum vorwiegend um die Erlosung von den
Siinden und vom Teufel®>. Obwohl der Teufel und die Ddmonen

Vgl. Justin (1. apol. 6,3), Hippolyt (Ref 33,2.4.6.11) und Clemens von Alexandria

(Prot 7,3; Paed 1,72,3).

85
86

IrenHaer V,6, 1.

IrenHaer 1V, 7, 4; 20, 1; V, 6, 1.

IrenHaer 1V, 7, 4; 11, 30, 9.

S. Ref 33,2.11; Strm IV,156,1-2; IrenHaer V, 6, 1.

IrenHaer II, 2, 1 f.

Ibid.

S. z.B. IrenHaer I, 22,1.

Natiirlich gab es im Mehrheitschristentum auch andere Formulierungen von Erl6-

sung und Heil, wie z. B. bei Hippolyt, der davon spricht, dass Christus den alten Menschen
»neu” schafft und formt (Ref X,33,15; 34,5), oder bei Irendus, der von der Erlosung als
»das Werden zum Sohn Gottes“ spricht (IrenHaer I11,10,2). Zugleich ist das fiir Hippolyt
auch eine Erlésung von den Siinden (IrenHaer I11,18,2.6.7; I11,19,3).



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 71

teilweise dieselben Ziige tragen wie der Demiurg und die Archon-
ten in der Gnosis und man beweisen kann, dass der Begrift ,,Siinde®
der Gnosis nicht unbekannt war®, steht in ihr die Befreiung des
Menschen von der Unwissenheit und die Loslosung des gottlichen
Pneumafunkens aus der Materie im Vordergrund. Die Akzentuie-
rungen in der gnostischen und mehrheitschristlichen Soteriologie
sind also unterschiedlich.

5. Sowohl in der Gnosis als auch im Christentum gibt es die Vorstel-
lung vom Erléser. Auch in der Gnosis ist der Erloser oft Chris-
tus, doch wird seine Rolle als Erloser hier anders verstanden als
im Mehrheitschristentum. Obwohl es in der alten Kirche keine
systematische theologia crucis gibt, dominiert im Mehrheitschris-
tentum die Anschauung, dass der Kreuzestod Jesu die Mensch-
heit erlost™. In der Gnosis dagegen bringt allein die Gnosis, die
der Erloser offenbart, die Befreiung®. Auch hier muss man diffe-
renzieren: sowohl in der Gnosis als auch im Friihchristentum gab
es viele unterschiedliche Vorstellungen von der Rolle des Erlosers:
auch im Mehrheitschristentum spricht man von Christus als Offen-
barer®® und betont, dass zur Erlosung des Menschen auch die Lehre
Christi wichtig ist, so v. a. bei Clemens von Alexandria, in dessen
Werk Protreptikos Christus als Lehrer und mit seiner Lehre im Mit-
telpunkt steht. Gleichzeitig gab es in der Gnosis die Vorstellung,
dass das Herabsteigen des Christus aus den Planetensphéren und
sein Eintritt in diese Welt das eigentliche Erlosungswerk darstell-
ten?”. Auch findet man die Vorstellung, dass Christus die Seelen der

% Dieser Begriff kommt z.B. im Valentinianismus (s. dazu: Desjardin, Sin in Valen-
tinianism. (SBL. Diss. Ser. 108). Atlanta/Georgia, 1990) und im Manichéismus (s. dazu:
Asmussen, Manihheism. In: Widengren; Bleeker (edd.). Historia religionum. II. Tallinn
1988-1990 (Ms.), 3841T.) vor.

% Daneben sind natiirlich auch andere Heilsereignisse, wie. z.B. die Geburt des
Christus (die Fleischwerdung des Logos), und seine Auferstehung wichtige Erlsungs-
ereignisse.

% Wie z.B. im Naassener-Psalm bei Hippolyt (Ref V,10,2). Auch in vielen christlich-
gnostischen Schriften aus Nag Hammadi (wie z.B. AJ, SJC, 1 ApcJac) ist Jesus der
Offenbarer gnostischer Weisheiten, meist in Form von Geheimiiberlieferungen, die
er seinen Auserwihlten, oftmals durch die Vermittlung bevorzugter Jiinger tibergibt.
Bevorzugte Zeit fiir derartige Offenbarungen sind die 40 Tage zwischen Auferstehung
und Himmelfahrt (s. Rudolph, Die Gnosis, 167).

% S, z.B. IrenHaer 111,13,2; 111,11, 6; IV,6,3; IV,20,7.

97 S. dazu: Doresse, Gnostitsism. In: Widengren; Bleeker (edd.). Historia religionum.
II. Tallinn 1988-1990 (Ms.), 330.



72 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Menschen in den Himmel bringt®®. Es gab sogar gnostische Rich-
tungen, die dem Leiden Christi, einschlief3lich seines Kreuzesto-
des, einen Heilswert beimafien®®, doch dominierte in der Gnosis
die Anschauung, nach der die Funktion Christi als Erloser auf die
Offenbarung konzentriert ist!®.

Man kann Karl-Wolfgang Troger nur zustimmen, wenn er sagt, dass die
Vorstellung von einer kontinuierlichen Entwicklung von der Zeit der
Apostel bis zur frithkatholischen Kirche eine Fiktion und Zweckbehaup-
tung ist, da die Festlegung dessen, was als rechtmiflig zu gelten habe
und was Ketzerei sei, von der Grofikirche!?! erst am Ende des 2. Jahr-
hunderts getroffen wurde!®2. Die Kirchenhistoriker wie Walter Bauer!'®
und Roelof van den Broek!®* haben gezeigt, dass noch im 2. Jahrhun-
dert die Grenze zwischen Orthodoxie und Hiresie sehr flieflend war,
weswegen man auch das Christentum in Symbiose mit der Gnosis leben
konnte. Auch Karl-Martin Fischer meint, dass im 2. und 3. Jahrhundert
zwischen Gnosis und Christentum ein breites Ubergangsfeld von Gnosis
mit christlichen Elementen tiber christianisierte Gnosis oder christliche
Gnosis bis zu frithkatholischem Christentum mit gnostischen Elementen
lag'® und dass in dieser Zeit die Gnosis und das Christentum Religionen
waren, die sich noch auf dem Weg der Selbstfindung und der Artikula-
tion ihres Glaubens befanden!%.

Zusammenfassend kann man sagen, dass obwohl Gnosis und Chris-
tentum schon friih in engem Kontakt gestanden haben, ihre ,,phdnome-
nologischen Grundstrukturen unterschiedlich sind'”’. Die vielen Ge-
meinsamkeiten zwischen den beiden Bewegungen oder Religionen
konnten darauf zuriickgefithrt werden, dass beide in ein und demsel-

%8 S. dazu: Lahe, Gnoosis ja algkristlus, 58 ff.

%' S. dazu: Rudolph, Die Gnosis, 178; Troger, Die Gnosis, 145 u. 156. Beide Forscher
meinen, dass als ein Beispiel solcher Richtungen EV gilt, woriiber Karl-Wolfgang Troger
sagt: ,Im ,,Evangelium der Wahrheit“ (NHC 1,3) wird die Passion Jesu in einen weiten
soterilogischen Rahmen gestellt und erhilt von daher eine umfassende Bedeutung, die
nicht nur das Heil des einzelnen Gnostikers, sondern dariiber hinaus die Erlgsung des
Alls von Irrtum und Dunkel einschlief$t“ (ibid.).

100 S, Fischer, Das Urchristentum, 148.

101 So nennt Troger, was der Autor dieser Arbeit als ,,Mehrheitskirche” bezeichnet.

102 Troger, Die Gnosis, 77.

103 Bauer, Rechtglaubigkeit und Ketzerei im altesten Christentum. Tiibingen 1964.

104 Van den Broek, Frithchristliche Religion, 369-370.

105 Fischer, Das Urchristentum, 142.

16 Tbid., 141.

107 Quispel, Gnosis als Weltreligion, 26.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 73

ben kulturgeschichtlichen Raum entstanden sind und religionsphéno-
menologisch gesehen zu einem Typ, den Erlosungsreligionen, gehoren.
Wenn sie aber zwei verschiedene Bewegungen (oder sogar Religionen)
sind, miissen wir den Ursprung der Gnosis aufSerhalb des Christentums
suchen. Zum diesen Zweck sollen im Folgenden die religionsgeschicht-
lichen Ursprungsmodellen der Gnosis untersucht werden.

1.2.4. RELIGIONSGESCHICHTLICHES URSPRUNGSMODELL —
(GNOSIS ALS AURERCHRISTLICHE RELIGIOSE BEWEGUNG
ODER ALS EIGENSTANDIGE RELIGION

Den religionsgeschichtlichen Ursprung der Gnosis hat man in Agypten,
in Babylonien, in Persien und in der griechischen Philosophie gesucht!%,
Fast alle Linder des Ostlichen Mittelmeerraumes sind als mogliche
Ursprungslidnder angefiithrt worden'®, selbst in Indien hat man den
Ursprung der gnostischen Bewegung gesucht!'°.

Im Folgenden gibt man einen Uberblick iiber die verschiedenen reli-
gionsgeschichtlichen Theorien iiber die Entstehung der Gnosis nach der
Kategorisierung von H.-J. Schoeps und R. Haardt'!!. Dabei muss betont
werden, dass eine solche Gruppierung duflerst schematisch und verein-
fachend ist. Fast alle Wissenschaftler rechnen mit Einfliissen aus ver-
schiedenen Religionen und Philosophien, weshalb ihre Ursprungsmo-
delle nach der Terminologie von Haardt als ,,Mischtypen® bezeichnet
werden miissen. Ein Wissenschaftler kann daher als Vertreter verschie-
dener Ursprungstheorien angefiihrt werden, wenn er bei der Entstehung
der Gnosis mit Einfliissen aus unterschiedlichen Religionen oder Phi-
losophien rechnet. Die Forscher werden hier danach geordnet, welche
Religion oder Philosophie ihrer Meinung nach bei der Entstehung der
Gnosis die wichtigste Rolle gespielt hat.

108 T eisegang, Die Gnosis, 4; Jonas, The Gnostic Religion. The Message of the Alien

God and the Beginnings of Christianity. Boston 1991, 33.

109 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis. In: Rudolph
(Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 483.

110 1 eisegang, Die Gnosis, 4; Puech, Das Problem des Gnostizismus. In: Rudolph (Hg.),
Gnosis und Gnostizismus, 336; s. auch Wilson, Gnosis und Neues Testament, 19 und
Pagels, The Gnostic Gospels. Penguin Books 1990, 19-20. 26.

1 Haardt, Die Gnosis, 17-29; Haardt, Zur Methodologie der Gnosisforschung, 183-
202; Schoeps, Urgemeinde, Judenchristentum, Gnosis, 30-35.



74 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

1.2.4.1. Griechisch-hellenistische Theorien

Die Vorldufer dieser Theorie sind die Ketzerbekdmpfer der Alten Kir-
che Irendus''?, Tertullian''®, Hippolyt''* und der Neuplatoniker Por-
phyrius!!®. Die Ketzerbekampfer erblickten in der Gnosis eine Hiresie,
die durch Vermischung der christlichen Lehre mit griechisch-hellenis-
tischem Gedankengut entstand!'. In der Neuzeit vertreten diese Mei-
nung A. von Harnack, E. de Faye, EC. Burkitt, P. Boyancé!''’, C. Schnei-
der!''®, Leisegang!'?, R. McLachlan Wilson, H.-H. Schaeder, A. Darby
Nock!?® und R. Roukema'!. Einen besonderen Einfluss der griechisch-
hellenistischen Philosophie auf die Entwicklung der Gnosis unterstrei-
chen aber auch solche Forscher, die den Ursprung der Gnosis nicht iiber-
wiegend aus ihr ableiten, wie z.B. H. Jonas!??, K. Stiirmer'®, A.H. Arm-
strong!?%, K. Rudolph!?®, P. Pokorny'?¢, G. Quispel'?’, H.-J. Klauck!?® und
Ch. Markschies!'?.

Es ist sicher, dass die griechische Gedankenwelt, die seit Alexander
dem Grofien in zunehmendem Maf3e in den Orient stromte, fiir die Aus-

112
113

IrenHaer II 14, 2-69.
Praescr VII, 5.

114 Ref1, Vorrede 11.

115 Plot, cap. 16.

116 Haardt, Zur Methodologie der Gnosisforschung, 18s5.

117 Boyance, Dieu cosmique et dualisme. Les archontes et Platon. In: Le Origini, 340-
386.

18 Schneider, Geistesgeschichte des antiken Christentums. I. Bd. Miinchen 1954.
Schneider sagt: ,Der Geist der Gnosis ist nur griechisch und zwar tiberwiegend pla-
tonisch. [ - ] Die Gnosis gehort in die Geschichte des Spatplatonismus als eine seiner
Abzweigungen, allerdings eine sehr merkwiirdige* (ibid, 268).

19 Leisegang, Die Gnosis, 3-4.

120 A. Darby Nock sagt, dass der Gnostizismus ,a kind of Platonism run wild*“ ist
(Pagels, The Gnostic Gospels, 27).

121 Roukema, Gnosis and Faith in Early Christianity. An Itroduction to Gnosticism.
London 1999 (hollandische Originalfassung 1998).

122 Jonas, Gnosis und spitantiker Geist. Erster Teil: Mit einer Einleitung zur Geschichte
und Methodologie der Forschung. Gottingen 1964.

123 Stiirmer, Judentum, Griechentum und Gnosis. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und
Gnostizismus, 402 fT.

124" Armstrong, Gnosis and Greek Philosophy. In: Aland (Hg.), Gnosis. Festschrift fiir
Hans Jonas, Géttingen 1978, 87-124.

125 Rudolph, Die Gnosis, 304-305.

126 Pokorny, Der Ursprung der Gnosis. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus,
756.

127 Quispel, Gnosis, 413. 421.

128 Klauck, Die religiose Umwelt des Urchristentums I1, 166.

129 Markschies, Die Gnosis, 25. 84.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 75

bildung der Gnosis eine erhebliche Bedeutung gehabt hat!*. Nicht nur ist
der Grofiteil der gnostischen Schriften auf Griechisch abgefasst, auch ist
die Gnosis ohne das aus der griechisch-philosophischen Begriftssprache
stammende Vokabular nicht denkbar, wie allein schon das Wort ,,Gnosis*
zeigt"!. Allgemein herrscht die communis opinio, dass die griechische
Kultur zur Bildung der gnostischen Mythen beigetragen hat, vor allem
derjenigen mit philosophischem Charakter.

a. Die griechische Philosophie

Schon R. Crahay'*? und P. Boyancé!** haben behauptet, dass Plato der
Gnosis seine philosophische Terminologie gegeben habe!**. Aus dem
Platonismus stammen zweifelsohne Begriffe wie vog!®, dnuovoyog!*
und doyovtes!¥, doch gibt es auch eine ganze Reihe inhaltlicher Beriih-
rungspunkte zwischen Gnosis und Platonismus. Zu den gemeinsamen
Themen der Gnosis und dem Mittelplatonismus der frithen Kaiserzeit
gehoren der unbekannte, unbegrenzte Gott und der Demiurg der sicht-
baren Welt, der Ursprung des Bosen sowie der Abstieg und die Riick-
kehr der Seele!*8. Ebenso ist die korperfeindliche Einstellung sowohl fiir
die Gnosis als auch fiir den Mittelplatonismus charakteristisch!*. Auch
zwischen der Gnosis und dem Neuplatonismus hat man die Berithrungs-
punkte gesehen, weshalb Hans Jonas Plotin mit der Gnosis in Zusam-
menhang gebracht hat!'%.

130 Rudolph, Die Gnosis, 304.

131 Tbid.

132 Crahay, Eléments d’ une mythopée gnostique dans la Gréce classique. In: Le Origini,
323-338.

133 Boyancé, Dieu cosmique et dualisme. Les archontes et Platon. In: Le Origini, 340-
386.

134 Drijvers sagt: ,Nun ist es nahezu undenkbar, dal im 1. und 2. Jahrhundert Lehren,
die sich als ,Gnosis’ geben, formuliert werden kénnen ohne Verwendung des Begriffsys-
tems der spitantiken Philosophie, die tiefgehend von Platon beeinfluf3t war® (Drijvers,
Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem, 824).

135 S. Béhlig, Zum griechischen Hintergrund der manichaischen Nus-Metaphysik. In:
Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichdismus. Forschungen und Studien zu Texten von
Valentin und Mani sowie zu den Bibliotheken von Nag Hammadi und Medinet Madi.
(BZNW 72). Berlin, New York 1994, 243 ff.

136 S Markschies, Die Gnosis, 25.

137°S. Delling, Archon. In: ThWNT, I. Bd.: A-G. Stuttgart 1959, 486-488; vgl. Auch
Boyance, P. Dieu cosmique et dualisme: les archontes et Platon. In: Le Origini, 340-356.

138 Theiler, Gott und Seele im kaiserzeitlichen Denken. In: Theiler, Forschungen zum
Neuplatonismus. (QSGPh 10). Berlin 1966, 104-123; Rudolph, Die Gnosis, 305.

139 Theiler, Gott und Seele im kaiserzeitlichen Denken, 106.

49 Jonas, Gnosis und spitantiker Geist, Teil 1: Die mythologische Gnosis, mit einer



76 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Es ist sicher, dass sowohl die Gnosis als auch der Mittelplatonismus
in einem gemeinsamen geistigen Klima entstanden sind'¥!, und viele
Schriften von Nag Hammadi zeigen, dass man in der Gnosis sogar direkte
Einfliisse der platonischen Philosophie sprechen kann!#%. Das gilt beson-
ders fiir die sethianischen Texte'*’. Aber auch die hermetische Gnosis,
vertreten durch das Werk ,,JUber die Achtheit und Neunheit steht in
enger Verbindung mit dem Mittelplatonismus'#*. Dasselbe gilt es auch
fir die gnostischen Texte des Corpus Hermeticum'®. Auch die patristi-
schen Schilderungen der ,,hochgnostischen Systeme® des 2. Jahrhunderts
n. Chr. (Basilides, Valentinus), die fast ausschlief3lich in Alexandria ent-
standen, schlieflen in manchen Punkten unmittelbar an die platonische
Philosophie an'*®. Auch im Manichdismus hat man Einfliisse des Plato-
nismus gefunden'?’.

Einfliisse des Platonismus auf die Gnosis kann man in der Vorstellung
von einem guten, tranzendenten Gott und einer negativen Theologie, in
der Anschauung von der Struktur der geistlichen Welt und der Vorstel-
lung von der Seele und ihrem Schicksal erkennen!*®. Die alexandrini-
sche Gnosis stellte in der Frage des Weltaufbaus und der Gotteslehre ein

Einleitung zur Geschichte und Methodologie der Forschung. Géttingen 1934, 6. 421F;
Jonas, Gnosis und spatantiker Geist. Teil 2: Von der Mythologie zur mystischen Philoso-
phie. Gottingen 1954, 171; Jonas, The Gnostic Religion, 61, 251, 286.

141 Theiler sagt, dass die platonische Philosophie und die Gnosis den ,,gleichen sozialen
und geistigen Spannungen der Kaiserzeit“ entstammten (Theiler, Gott und Seele im
kaiserzeitlichen Denken, 112).

142 Bohlig, Die griechische Schule und die Bibliothek von Nag Hammadi. In: Bohlig,
Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsitze zur spitantiken Religionsgeschichte. 1.
Teil. (WUNT 47). Titbingen 1989, 251-288.

43 Turner, Sethian Gnosticism and the Platonic Tradition. Quebec/Louvain/Paris
2001; Pearson, The Tractate Marsanes (NHC X) and the Platonic Tradition. In: Aland
(Hg.), Gnosis. Festschrift fiir Hans Jonas. Gottingen 1978, 373-384; Waldstein, Das
Apokryphon des Johannes. Einleitung. In: NHD, 1. Bd, 99ff; Schenke, Zostrianus.
Einleitung. In: NHD, 2. Bd, 637; Funk, Allogenes. Einleitung. In: NHD, 2. Bd, 768 .

14 Troger, ,,Uber die Achtheit und Neunheit®. Einleitung. In: NHD, 2. Bd, 508.

145 Rudolph, Die Gnosis, 305.

146 Tbid.

147 Bohlig, Denkformen hellenistischer Philosophie im Manichdismus. In: Bohlig,
Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsitze zur spitantiken Religionsgeschichte. 2.
Teil. (WUNT 48). Ttibingen 1989, 551-585; Bohlig, Zum griechischen Hintergrund der
manichéischen Nus-Metaphysik, 243-264.

148 Diese Anschauungen gehen im Mittelplatonismus auf Plato zuriick. So begegnen
wir bei Plato der Anschauung von Gott, der gut und transzendent ist (Timaios, 29 E; Poli-
teia, VI, 509 B), und der Vorstellung von der Seele, die priexistent ist und aus der tranzen-
denten Welt stammt, aber daraus in die korperliche Welt verschlagen wurden (Phaidros,
250 C; Phaidon). J. Doresse vermutet, dass die Gnostiker auch die Seelenwanderungs-



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 77

wichtiges Glied in der mittelplatonischen Uberlieferung dar, die Alt- und
Neuplatonismus verband!*’. Auch der platonische Dualismus von Geist
und Materie, Seele und Leib, Gott und Welt hat erhebliche Bedeutung
fir die Gnosis gehabt'™. Er hat ihr einen Ausgangs- und Ankniipfungs-
punkt fiir die Konzeption ihres Weltbildes und die Grundbausteine ihrer
Theologie geliefert'!.

Wihrend Ch. Markschies meint, dass Gnosis unter dem Einfluss des
Platonismus in den Bildungsmetropolen der Antike beim Versuch halb-
wegs gebildeter Menschen, ihr Christentum auf dem Niveau der Zeit zu
erkldren, entstanden sei'*?, sieht R. Roukema in der Gnosis nicht eine
Platonisierung des Christentums, sondern auch anderer Religionen in
der Antike, etwa des Judaismus und der Mysterienkulte!>®. Der Grund
dieser Platonisierung ist Roukemas Meinung nach die Frage nach dem
»origin and purpose of life“. Die Antwort, die die Gnostiker auf diese
Frage mit der Hilfe der platonischen Philosophie gegeben haben, habe
zum Bruch zwischen dem hdchsten Gott und dem Demiurgen gefiihrt'>*,
wobei der Demiurg oft mit dem alttestamentlichen Schopfergott iden-
tifiziert wurde!>. Die platonische Philosophie, konkret der Mittelplato-
nismus, habe nach Roukema den Gnostikern die Kategorien gegeben,
mit denen sie ihre Weltsicht begriindeten'>®. Ch. Markschies nennt die
Entstehung der negativen Weltsicht der Gnostiker die ,, Verfinsterung der
Weltsicht“!>”. Fiir ihn ist das plotzliche Aufkommen dieser ,, Verdiiste-
rung®, fur die es seiner Meinung nach kaum zeitgenossische Parallelen
gibe, ,,kaum erkldrbar!*®. Dennoch gibt er einige Hinweise. Er setzt vor-
aus, dass die ersten Gnostiker Christen gewesen sind, und vermutet:

lehre aus dem Platonismus entliehen haben (Doresse, Gnostitsism, 315-365). Dasselbe
vermutet A. Bohlig auch fir den Manichéismus (Bohlig, Denkformen hellenistischer Phi-
losophie im Manichdismus, 567-568).

1499 Rudolph, Die Gnosis, 305.

150 Tbid; vgl. auch Troger, Die Gnosis, 67.

151 Rudolph, Die Gnosis, 305.

152 Markschies, Die Gnosis, 84.

153 Roukema sagt: ,It is possible to use ,gnosis and ,gnostic‘ as global (and modern)
designations for those tendencies in antiquity which interpreted an existing religion in a
Platonic sense.“ (Roukema, Gnosis and Faith in Early Christianity, 123).

154 Tbid, 107.

155 Tbid, 116f.

156 Tbid, 123.

157 Markschies, Die Gnosis, 85.

158 Tbid.



78 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Moglicherweise bewiltigen christliche Denker auf dieses Weise die Tatsa-
che, dafl nach dem Tode Jesu nicht das verheiflene Weltende gekommen
war und seine Gemeinde zwar wuchs, aber eben nur sehr langsam, und
schweren Verfolgungen ausgesetzt war. Wenn weit {iber neunzig Prozent
aller Menschen das Christentum ablehnten, so konnten Menschheit und
Welt nicht eine Schopfung des hchsten Gottes sein'™.

Diese Vermutung, die auch bei Grant anklingt'®’, sprengt aber die reli-
gionsgeschichtlichen Ursprungstheorien, weswegen wir spdter auf sie
zuriickkommen'¢!. Roukema geht auf die Griinde fiir diese ,, Verfinste-
rung der Weltsicht* tiberhaupt nicht ein.

Alexander Bohlig hat gezeigt, dass neben dem Platonismus auch an-
dere philosophische Schulen, etwa der Pythagoreismus, Stoizismus und
Aristotelismus, die Gnosis, allen voran den Manichdismus, beeinflusst
haben'®?. So stammt die Vorstellung von der Vernichtung der Welt
durch Feuer, die besonders im Manichdismus sehr wichtig gewesen ist,
wahrscheinlich aus der Stoa'®®. doch sind die Einfliisse der verschiedenen
Philosophieschulen, wie des platonischen und stoischen Denkens, in der
Gnosis schwer voneinander zu unterscheiden!®*.

Zweifelsohne hat die hellenistische Philosophie die Gnosis beeinflusst,
doch sind viele wichtige Ideen und Vorstellungen in der Gnosis nicht
von der griechischen Philosophie her zu erklidren. Neben den Einfliissen
der griechischen Philosophie existieren auch Belege fiir die Einwirkung
verschiedener orientalischer Religionen auf die Gnosis.

Obwohl die Grenze zwischen Philosophie und Religion in der Antike,
besonders in der Spitantike flieflend war (vgl. Neupythagoreismus, Neu-
platonismus), die Gnostiker viele philosophische Begriffe verwendet und
mitunter ihre Lehre selbst als eine Philosophie dargestellt haben, kann
man fragen, ob die Gnosis nicht weniger als Philosophie, denn als religi-
Ose Bewegung, genauer gesagt, als Erlosungsbewegung oder Erlosungs-
religion anzusehen ist, die mit anderen Erlosungsbewegungen in der

159 Tbid.

160 S 2 .5.b.

161§, ibid.

162 Bohlig, Die griechische Schule und die Bibliothek von Nag Hammadi; Béhlig,
Denkformen hellenistischer Philosophie im Manichdismus; Bohlig, Zur griechischen
Hintergrund der manichéischen Nus-Metaphysik.

163 Bohlig, Denkformen hellenistischer Philosophie im Manichdismus.

164 Bohlig, Der griechische Schule und die Bibliothek von Nag Hammadji, 282.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 79

Antike Beriithrungspunkte hat'6>. Beantwortet man diese Frage positiv,
wird man in erster Linie die antiken Mysterienkulte genauer betrachten
muiissen.

b. Mysterienkulte

Viele Forscher, wie z.B. H. Jonas!'®, H.-Ch. Puech!'®’, U. Bianchi'®® und
H.-M. Schenke!®®, haben Beriithrungspunkte zwischen der Gnosis und
den altgriechischen oder griechisch-orientalischen Mysterien aufge-
zeigt!”0. Sowohl die Gnosis als auch die Mysterienkulte sind Erlgsungs-
bewegungen mit esoterischem Charakter, zudem gibt es Praktiken, Vor-
stellungen und Begriffe, die sowohl in der Gnosis als auch in den Mys-
terienkulten auftauchen'’!. So begegnen wir z.B. im Mithraismus der
Vorstellung, dass die Seele des Menschen aus dem himmlischen Licht
stammt. Wenn sie aus dem Himmel zur Erde fihrt, passiert sie die sieben
Himmelsphiren und bekommt von jedem Planeten eine seelische oder

165 Diese Meinung wurde von diversen Wissenschaftlern vertreten. So sagt Kurt Ru-
dolph, dass der Inhalt des Wissens oder der Erkenntnis in der gnostischen Bewegung ein
primdr religidser ist (Rudolph, Die Gnosis, 63). Auch Alastair H.B. Logan schreibt: ,, Trotz
des EinfluBes der griechischen Philosophie hatte der Gnostizismus im wesentlichen
religiose Charakter: Er berief sich auf Offenbarung und nicht auf rationale Analyse®
(Logan, Gnosis/Gnostizismus. III. Philosophisch. 1. Antike. In: RGG. 3. Bd. Vierte, vollig
neu bearbeitete Aufl. Tiibingen 2000, 1054).

166 Jonas, The Gnostic Religion, 38.

167 Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
829.

168 Bianchi, Das Problem der Urspriinge des Gnostizismus und die Religionsge-
schichte. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 605 ff.

169 Schenke, Hauptprobleme der Gnosis, 590-592.

170 Der Autor dieses Buches benutzt den Begriff ,,Mysterienkulte® statt des Begriffes
»Mysterienreligionen®, der frither tiblich war, weil zur Zeit die Ansicht herrscht, dass man
die Kulte von Isis, Osiris, Mithras u. a. nicht als selbstdndige Religionen, sondern nur als
unterschiedliche Kulte innerhalb der griechisch-rémischen Religion oder der Religion
der Antike betrachten muss. S. dazu: Burkert, Antike Mysterien. Funktion und Gehalt.
Miinchen, 1991, 11. Giebel, Das Geheimnis der Mysterien. Antike Kulte in Giechenland,
Rom und Agypten. Miinchen, 1993, 13-14. Der Ausdruck ,,Mysterienreligionen“ wird in
diesem Buch nur in den direkten Zitaten verwendet.

171 Aber zwischen der Gnosis und den Mysterienkulten gibt es auch eine Reihe von
Verschiedenheiten. Schenke schreibt: ,,Gnosis und Mysterienglaube sind nicht identisch,
sind wurzelhaft, urspriinglich und im Wesen verschieden. Im Ansatz und im Prinzip ist
die Erlosung nach dem Mysterienglauben eine Vergottung des Menschen: der Mensch
wird durch das Mysterium etwas, was er vorher nicht war. Nach der gnostischen Weltan-
schauung dagegen ist die Erlosung im Prinzip ein Wieder-Gott-Werden des Menschen:
der Mensch wird durch die Gnosis, was er urspriinglich war und eigentlich im Prinzip
immer ist“ (ibid, 590-591).



80 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

korperliche Eigenschaft mit auf den Weg. Wenn der Mensch stirbt,
befreit sich die Seele aus dem Leib, passiert erneut die Planetensphiren
und tritt ihre Eigenschaften ab. Danach kehrt die reine Seele in ihre Hei-
mat im unbefleckten Licht zuriick!”?. Auch die hermetisch-gnostischen
Schriften haben viele Berithrungspunkte mit den Mysterienkulten, fin-
den sich hier doch zahlreiche Elemente der Mysterien, wie die Vorstel-
lung von der Vergottung des Menschen und der Wiedergeburt, die Mys-
terienschau (Epoptie), die Ekstase als Mittel zur Vereinigung mit der
Gottheit, Reinigung und Askese, Tauf- und Mahlvorstellungen, Mystago-
gie und Paradosis, die Symbola, also Erkennungszeichen und Losungs-
worte, sowie Opfer und Arkandisziplin'’?. Im Werk ,,Uber die Achtheit
und Neunheit® fallen hdufige Pluralbildungen auf, wie ,Kinder und
»Briider®, die auf einen Kreis von ,,Eingeweihten® schlieflen lassen. Das
scheint die Annahme zu bestdtigen, dass sich kleine Gemeinden von
Hermetikern gebildet haben, aus denen die hermetische Schriften wie
CH XIII und NHC VI, 6 hervorgingen. Diese Gruppen kannten wohl
auch Riten, wie den heiligen Kuss bzw. Bruderkuss und eine heilige Mahl-
zeit, vor allem aber gemeinsame Gesdnge und Gebete, die eine zentrale
Funktion beim spirituellen Mysterium hatten'”*.

Jonas und Puech betonen den Einfluss der Mysterienkulte auf die
Gnosis. Auch Rudolph behauptet, dass es nicht ausgeschlossen ist, dass in
einigen gnostischen Gemeinden, etwa bei den Orphiten und Naassenern,
spezielle Mysterieniiberlieferungen Eingang fanden, die sich um das
gemeinsame Schicksal von Gottheit und Glaubigen rankten und die Erlo-
sung auf kultischem Wege zu realisieren suchten, was auch die Myste-
rienkulte bezweckten!”®. Bianchi'”®, Rudolph!”’, Crahay'”® und Legge'”
weisen auch auf Berithrungspunkte zwischen der Gnosis und der Orphik

172 Cels VI, 22. S. dazu: Clauss, Mithras Kult und Mysterien. Miinchen 1990, 148.
160; Vermaseren, Mithras in der Romerzeit. In: Vermaseren (Hg.), Die orientalischen
Religionen im Romerreich, 106; Burkert, Antike Mysterien. Funktionen und Gehalt.
Miinchen 1991, 33.

173 Tréger, Die hermetische Gnosis, 111-112. S. auch Troger, JUber die Achtcheit und
Neunheit“ Einleitung, 503 ff.

174 1bid, 503; s. auch Troger, Die Gnosis, 59 ff.

175 Rudolph, Die Gnosi, 306.

176 Bianchi, Das Problem der Urspriinge des Gnostizismus und die Religionsge-
schichte, 605 fT.

177 Rudolph, Die Gnosi, 306.

178 Crahay, Eléments d’ une mythopée gnostique dans la Gréce classique. In: Le Origini,
323-338.

179 Legge, Forerunners and Rival of Christianity. Edinburgh 1964, 14 ff.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 81

hin. Nach Bianchi findet sich ein Beleg hierfiir bei Empedokles in der
Idee von der gefallenen, der Macht der demiurgischen Eris unterworfe-
nen gottlichen Seele, bekleidet mit dem Gewand des Korpers und darin
begraben. Das hier aufgezeigte Seelenschicksal bestand aus mehreren
Einzelbildern: dem Exil der Seele im Korper und der Welt als Strafe, der
Syngeneia von Gottheit und Seele, der Reintegration der Seele in die gott-
liche Welt bzw. ihrer Vergottung; der auf monistischer Grundlage basie-
renden dualistischen Weltsicht, also der Zerspaltung des Ureinen am
Anfang und der Wiedervereinigung der Teile am Ende, der Realisierung
des gottlichen Selbst im Menschen (mvetua), der pseudoepigraphischen
Schriftstellerei und der Exegese dlterer Uberlieferungen, dem Vorwiegen
kosmogonisch-theogonischer Spekulation, der Esoterik und Askese (Ab-
stinenz, Ehekritik) sowie der Vorliebe fiir Offenbarungen und Reinigun-
gen'®®. Nach Crahay war das gnostische Scenarium bereits in der Orphik
vorgebildet, wobei er folgende Grundelemente benennt: ,,la notion exis-
tentielle de I’aliénation® (in der Anthrpologie Seele — Korper), ,,le drame
de I’ame*, ,la connaissance d’ une doctrine, une yvioig.“'®! Ebenso ver-
mutet Legge, dass die Anfinge der Gnosis auf den Orphismus zuriickge-
hen!®2,

c. Kritische Auseinandersetzung mit dem griechisch-hellenistischen
Ursprungsmodell der Gnosis

Die griechisch-hellenistischen Einfliisse, besonders die Einfliisse des
Mittelplatonismus auf die Gnosis, stehen aufer Zweifel, und wie Troger
mit Recht bemerkt hat, wird der grof3e Einfluss des Platonismus auf viele
Gnostiker von den Nag-Hammadi-Schriften noch bestitigt!®*. Dennoch
konnen wir fragen, ob die Herkunft der Gnosis wirklich aus der griechi-
schen Philosophie ableitbar ist.

Zwar haben die Forscher den gnostischen Dualismus zwischen Leib
und Seele bzw. Materie und Geist auf Plato und seine Schule zurtick-
gefiihrt, doch ist man dariiber weiterhin geteilter Meinung'®*. Schon
H. Jonas behauptete, dass der platonische Dualismus den gnostischen

180
181
182
183

Bianchi, Le probleme, 165-166.
Crahay, Eléments d’ une mythopée gnostique dans la Gréce classique, 337.
Legge, Forerunners and Rival of Christianity, 14 ff.
Troger, Einfithrung: Zum gegenwirtigen Stand der Gnosis- und Nag-Hammadi-
Forschung, 32.
184 Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 535.

©



82 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Dualismus beeinflusst habe!®, zeigt aber zugleich auf, wie sehr sich
der gnostische Dualismus vom platonischen Dualismus unterscheidet!®.
Auch Kurt Rudolph hat die Aufmerksamkeit auf diese Unterscheidung
gelenkt: der gnostische Dualismus sei ,,antikosmisch“!¥’, d. h. zu seinem
Konzept gehore eine negative Bewertung der sichtbaren Welt einschlief3-
lich ihrer Urheber, sie gilt als Reich des Bosen und der Finsternis'®s.
Anders als die Gnostiker hat Plato aber nie behauptet, dass die sicht-
bare Welt bose oder die Folge des Falls eines gottlichen Wesens sei. Wie
die Gnostiker so nennt auch Plato das Wesen, das die sichtbare Welt
geschaffen hat, dnuovpyoc!®, aber nach Plato ist diese Gottheit nicht
ein boses, sondern ein gutes Wesen. Der dnuovoyog kommt auch in
Hebr 11,10 und bei Philo von Alexandria vor'®, aber auch hier ist er
nicht bése. Plotin hat sich in seinem Werk ,Gegen die Gnostiker“!*!
ndher mit der gnostischen Ansicht auseinandergesetzt, dass der Kosmos
und ihr Schépfer schlecht seien!®?. Deswegen hat Christoph Markschies
Recht, wenn er sagt, dass es fiir das plotzliche Aufkommen der ,, Verfins-
terung“ der Weltsicht, das in der Gnosis geschehen ist, kaum zeitgenos-
sische Parallelen gibt'®*. Oder genauer gesagt — die Radikalitit, mit der
die negative Bewertung der sichtbaren Welt in manchen Richtungen der
Gnosis vertreten wurde, hat kaum zeitgenossische Parallelen. Obwohl es

185 Jonas, Gnosis und spitantiker Geist. I Bd., 41 ff.

186 Tbid.

187 Der Begriff ,, Antikosmismus” stammt von Hans Jonas. S. Jonas, Gnosis und spitan-
tiker Geist. Teil 1: Die mythologische Gnosis. G6ttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1964,
5ff. S. zu diesem Phinomen L.1.5.

188 Rudolph, Die Gnosis, 69. Vgl. auch Tréger, Die Gnosis, 35: ,Was bei den Griechen
einmal harmonischer Kosmos war, dessen Schonheit, Ordnung und Gesetze sie verehr-
ten, ist nun (d.h. in der Gnosis) zum Chaos degradiert worden, zur Welt der Finsternis.
Sie umfasst alles, was Welt heif3t: den ganzen Kosmos mit seinen Gestirnen, den Fixster-
nen und Planeten, die nunmehr zu den Méchten der Finsternis gehoren und den Men-
schen tyrannisieren®

189 Timaios, 28 A, C, 29 A, 31 A.

190 Op 10; Mut 29.

1 Enn 119 (33) 3.11-21.

192 Nach Dodds findet sich die Auseinandersetzung mit den Gnostikern bei Plotin
noch in Enn III, 8; V,8 und V,5 (Pagan and Christian in an Age of Anxiety. Cambridge
1965, 24-26). S. dazu Elsas, Neuplatonische und gnostische Weltablehnung in der Schule
Plotins. (RVV XXXIV). Berlin, New-York 1975; O’Brien, Plotinus and the Gnostics on
the Generation of Matter. In: Blumenthal; Markus, Neoplatonism and Early Christian
Thought. Essays in honour of. A.H. Armstrong. London 1981, 108-123; Igal, The Gno-
stics and ,,the Ancient Philosophy® in Porpyhri and Plotinus. In: Blumenthal; Markus
(ed.), Neoplatonism and Early Christian Thought. Essays in honour of. A.H. Armstrong,
138-149.

193 Markschies, Die Gnosis, 85.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 83

zwischen den gnostischen und platonischen Auffassungen beziiglich der
Kosmologie und Psychologie gewisse Gemeinsambkeiten gibt, unterschei-
det sich die gnostische Daseinshaltung auffallend von der platonischen.
Auch deswegen kann man die Gnosis nicht aus dem Platonismus ablei-
ten!%4,

Sicherlich hat die Gnosis viele gemeinsame Ziige mit den Mysteri-
enkulten, besonders mit der Orphik, doch ist ein direkter Einfluss des
Orphismus auf die Gnosis nicht nachweisbar: Es finden sich nur allge-
meine Ubereinstimmungen iiber die Auffassung des Seelenschicksals'®”.
Es steht aufler Zweifel, dass man schon bei Plato Einfliisse des Orphis-
mus feststellen kann. Wenn die Orphik auf irgendeine Weise die Gnosis
mitbestimmt haben sollte, werden diese Einfliisse durch die Vermittlung
des Platonismus in die Gnosis gekommen sein. Boyancé!*® und Quis-
pel’” vermuten hierin jedoch eine jiidisch-alexandrinische Vermittlung.
Nach der Meinung des Autors dieses Buches bestehen die Ubereinstim-
mungen zwischen Gnosis und Orphik nur in den phaomenologischen
Parallelen.

Es gibt sicherlich viele Vorstellungen, die sowohl in den Mysterien-
kulten als auch in der Gnosis vorkommen, wie etwa die Abstammung
der Menschenseele aus dem himmlischen Licht. Doch sind sie nicht
spezifisch gnostisch und miissen als Gemeingut der Religionen in der
Spitantike gelten. Direkte Einfliisse der Mysterienkulte auf die Gnosis
sind tiberhaupt nur selten nachweisbar. Doch findet man sie, etwa in
der Schlangenkult-Zeremonie der Ophiten, hinter der man einen élte-
ren griechischen und hellenistischen Geheimkult, wie den von Eleusis
und des Gott Sabazios, erkennen kann, in denen die Schlange als Sym-
bol der Erdgottheit und der Fruchtbarkeit verehrt wurde!*8. Auch in der
hermetischen Gnosis findet sich eine Koexistenz gnostischer Daseinshal-
tungen und Vorstellungen der Mysterienelementen. Doch stammen die
Texte dieser Gnosis aus dem 2. bis 3. nachchristlichen Jahrhundert und

194 Das meint auch Karl-Wofgang Troger, wenn er schreibt: ,,... trotz des unbestreit-
bar grofien Einflules der Philosophie auf Gnostiker ist die Gnosis noch kein Ableger der
Philosophie. Sie hat sich ihrer bedient, zentrale Vorstellungen iibernommen und umge-
formt. Aber die entscheidenden Impulse und Kernkedanken der Gnosis sind nicht aus
der Philosophie ableitbar® (Troger, Die Gnosis, 72).

195 Rudolph, Die Gnosis, 85.

19 Boyancé, Echo des exégéses de la mythologie grecque chez Philon. In: Philon
d’ Alexandrie. Paris 1967, 169-186.

197 Quispel, Gnosis, 417.

198 Rudolph, Die Gnosis, 256.



84 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

stellen eine spezifische Spielart der Gnosis dar. Sie konnen nur bestitigen,
dass man in der Gnosis zu dieser Zeit auch Vorstellungen und Begriffe
der Mysterenkulte verwendet hat, aber nicht, dass die Gnosis als solche
aus den Mysterienkulten ableitbar oder unter dem Einfluss der Mysteri-
enkulten entstanden sei.

Trotz der vielen Berithrungen zwischen der Gnosis und den Mysteri-
enkulten sei an dieser Stelle auf ihre groflen Unterschiede hingewiesen.
So sagt Schenke:

Im Ansatz und im Prizip ist die Erlosung nach dem Mysterienglauben eine
Vergottung des Menschen: der Mensch wird durch das Mysterium etwas,
was er vorher nicht war. Nach der gnostischen Weltanschauung dagegen
ist die Erlosung im Prinzip ein Wieder-Gott-Werden des Menschen: der
Mensch wird durch die Gnosis, was er urspriinglich war und eigentlich im
Prinzip immer ist'%.

Deswegen behauptet Schenke, dass Gnosis und Mysterienglaube nicht
identisch seien, sind sie doch wurzelhaft, urspriinglich und in ihrem
tiefsten Wesen verschieden??, Wahrscheinlich hat Troger Recht, wenn
er vermutet, dass manche Vorstellungen der Mysterienkulte, wie Abstieg
und Aufstieg, Leben und Tod, Teilhabe des Mysten am Schicksal der
Gottheit??!, zu den ,,Bauelementen” der Gnosis gehoren, zu denen auch
Vorstellungen aus anderen Religionen gehdrten?2. Troger meint, dass die
Gnosis gleich anderen Religionen ein unverwechselbares Koordinaten-
system habe, aber zugleich Vorstellungen und Motive aus anderen Reli-
gionen und Traditionen als ,,Bauelemente® unter dem Vorzeichen des
Antikosmismus verwende?®.

Die griechisch-hellenistischen Einfliisse auf die Gnosis in Form der
griechischen Philosophie und der Mysterienkulte stehen aufler Zweifel.
Da es in der Gnosis neben diesen auch viele Ideen und Vorstellungen
orientalischer Herkunft gibt, ist es nach der Meinung des Autors dieses
Buches hochst unwarscheinlich, dass die Gnosis vollstindig aus dem
Griechentum ableitbar ist. Die meisten Mythen und Begrifte der Gnosis
haben ein griechisch-orientalisches Doppelantlitz?®. Es ist daher nur

199 Schenke, Hauptprobleme der Gnosis, 591.

200 Thid.

201 Troger, Die Gnosis, 68.

202 Tbid, 67.

203 Tbid, 66.

204 Schoeps, Urgemeinde, Judenchristentum, Gnosis, 33; s. auch: Stiirmer, Judentum,
Griechentum und Gnosis. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 387 ff.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 85

schwer zu unterscheiden, welche Elemente der Gnosis aus dem Grie-
chentum und Hellenismus, welche aber aus dem Denken und der Reli-
gion des Orients stammen. Es gibt aber viele Theorien, die den Ursprung
der gnostischen Bewegung lediglich aus einer einzigen altorientalischen
Religion herzuleiten versuchen.

1.2.4.2. Altorientalische Theorien

Die Vorlaufer dieser Theorien, die den Ursprung der Gnosis aus dem
Orient ableiten wollten, waren im 18. Jahrhundert C.EW. Walch, ].D.
Michaelis und J.L. Mosheim. Um 1900 hing ihr auch die Religions-
geschichtliche Schule an (K. Kessler, W. Anz, H. Gunkel, W. Bousset,
H. Grefimann, R. Reitzenstein), spater folgte ihr Rudolf Bultmann mit
seiner Schule. Zurzeit gibt es nur wenige Forscher, die die Gnosis aus
einer einzigen altorientalischen Religion herleiten mochten. So sucht
etwa G. Widengren die Herkunft der Gnosis in der altiranischen Reli-
gion.

a. Altbabylonische Religion

Anfangs hat die Religionsgeschichtliche Schule die Herkunft der Gnosis
aus Babylonien hergeleitet. So behaupteten K. Kessler’® und W. Anz?%,
dass in den meisten gnostischen Systemen der Aufstieg der Seele das
zentrale Thema sei. Die Seele, mit Losungen fiir die Wéchter der sieben
Planeten versehen, durchwandere dabei die Himmel. Kessler und Anz
meinten, dass die Vorbilder fiir die Wéchter der sieben Planeten, also
die sieben Archonten, die sieben Planetengotter der altbabylonischen
Religion seien und fithrten diese Konzeption auf die antike Astralreligion
zuriick. Anz meint, dass neben der Lehre vom Aufstieg der Seelen,
die er als die gnostische Zentrallehre bezeichnete, auch viele Figuren
der gnostischen Mythologie ihre Prototypen in der altbabylonischen
Religion hitten: das Urbild fiir die gnostische Sophia sei somit die
Muttergottin I$tar®”, fiir den gnostischen Erloser der Gott Marduk?®
und fiir den ,Urvater der Gott Ea?%®. Auch die Wasserriten, die wir

205 Kessler, Uber Gnosis und altbabylonische Religion, 288 1.
206 Anz, Ursprung des Gnostizismus.

207 Tbid.

28 Thid, o3 f.

209 Tbid, 98 1f.

o



86 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

bei den Gnostikern finden konnen, etwa die ,Taufe” bei den Manddern
und Elkesaiten, bringt Anz mit den Wasserriten der altbabylonischen
Religion zusammen?'°.

Wilhelm Bousset ergdnzte die Theorie von Kessler und Anz und sah den
Ursprung der Gnosis sowohl in Babylonien als auch in Persien. Auch er
behauptete, dass die sieben Planeten aus dem babylonischen Astralkult
stammen, doch seien sie unter dem Einfluss des zoroastristischen Dualis-
mus dimonisiert worden?!'!. Diese Degradierung verlangt wiederum eine
Erklarung. Bousset nimmt an, dass sie in der persischen Eroberung (539
v. Chr.) Babyloniens zu finden sei: Durch sie seien die babylonischen G6t-
ter vom persischen Dualismus auf die Rolle besiegter Gotter beschrankt
worden. Sie waren fortan Untergebene im Reich des Ahura Mazda, der
moglicherweise der unbekannte Obergott der Gnosis ist*!2.

Aufler den sieben Archonten hat Bousset auch fiir viele andere Gestalten
der gnostischen Mythologie die Prototypen in der altbabylonischen Reli-
gion gefunden. Wie Anz so meint auch Bousset, dass Sophia in der Gno-
sis der altbabylonischen Muttergéttin Istar entspreche?!®. In der baby-
lonischen Mythologie geht sie durch die Sieben Tore in die Unterwelt,
um ihren Geliebten Tammuz zu retten. Im gnostischen Mythos steigt die
himmlische Mutter, oder ein anderes géttliches Wesen, herab in die irdi-
sche Welt (= Unterwelt in der Gnosis), um die Auserwihlten zu erlosen.
Dabei wandert sie durch die sieben Planetensphiren. Das ist eine merk-
wiirdige Parallele zum altbabylonischen Mythos. Schon Kessler hat ver-
mutet, dass die ,,Ho6llenfahrt der IStar” in der Gnosis zum Mythus vom
Falle der Sophia umgedeutet worden sei?!“.

b. Kritische Auseinandersetzung mit dem altbabylonischen
Ursprungsmodell der Gnosis

Obwohl die Vorstellung von den sieben Planetenherrschern in der alt-
babylonischen Religion Parallelen hat, wurde die Theorie von Kessler
und Anz heftig kritisiert. So behauptet H.-Ch. Puech, dass ihre Theo-
rie nicht schliissig sei. Abgesehen davon, dass dieser Topos in manchen

210 Thid.

211 Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, 56.

212 Thid, 21 f.

213 Tbid, 11 ff.

214 Kessler, Uber Gnosis und altbabylonische Religion, 296.

=



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 87

Systemen vollstandig fehle, habe die babylonische Religion um die Zeit
des aufkommenden Christentums nur noch eine verschwommene und
im Vergleich zu anderen Einfliissen unklare Rolle gespielt. Zudem seien
die Planetengotter, die in Babylonien die obersten Gotter darstellten, in
der Gnosis nur von niederer und bsartiger Natur?!>.

Auflerdem fehlen in der altbabylonischen Religion die Vorstellung
vom Aufstieg der Seele nach dem Tode durch die Planetensphére und
der Jenseitsglaube. Das Totenreich lag unter der Erde, nicht im Himmel,
und nur wenigen - dem Sintfluthelden und den Urkénigen — war eine
Aufnahme unter die Gotter moglich. Eine Seelenlehre war den Sume-
rern und Babyloniern fremd. In dieser Hinsicht bleibt im Alten Orient
allein Iran als Ideen gebender Teil?'s. Zwischen I$tar und Sophia kann
man zwar gemeinsame Ziige erkennen, aber man kann nicht nachwei-
sen, dass die babylonische Istar ein direkter Prototyp fiir Sophia gewe-
sen sei. In den babylonischen Zauber- und Heiltexten kommt Marduk
als Erloser vor?!, doch ist diese ,,Loslgsung” keine Befreiung im gnosti-
schen Sinne: Marduk ist zwar ,,der barmherzige Helfer in aller Not“218,
aber er erlost nicht durch die geoffenbarte Erkenntnis aus der materiellen
Welt?"?. Auch die Taufe bei Manddern und Elkasaiten ist nicht aus der
babylonischen Religion ableitbar??’. Mesopotamischen Elemente sind
zwar sowohl im Mandédertum??! als auch im Manichidismus?*? nachweis-
bar, aber sie kann man auch durch das rdumliche Umfeld dieser gnosti-
schen Richtungen, die in Mesopotamien entsprangen, erkldren. Andere
mesopotamische Parallelen zu gnostischen Vorstellungen kann man mit
dem Einfluss erklaren, den die mesopotamische Zivilisation auf den gan-
zen Vorderen Orient ausgeiibt hat. Die direkten Einfliisse der altmeso-
potamischen Religion auf die Gnosis sind also vorhanden, aber sie sind
sehr begrenzt und betreffen nicht die Hauptvorstellungen und - ideen
der Gnosis. Deswegen kann man behaupten, dass der Ursprung der Gno-
sis nicht aus der altbabylonischen Religion ableitbar ist — und deshalb

215 Puech, Das Problem des Gnostizismus, 337.

216 Rudolph, Zum Problem: Mesopotamien (Babylonien) und Gnostizismus. In: Le
Origini, 304. S. auch 2.1.5.

217 Rudolph, Zum Problem: Mesopotamien (Babylonien) und Gnostizismus, 305.

218 Anz, Ursprung des Gnostizismus, 95.

219 S, auch Rudolph, Die Mandéer. 1. Bd., 200.

220 Tbid., 2151t

221§, dazu: II. 2.1.15.

222§, dazu: Widengren, Mesopotamian Elements in Manichaeism. Uppsala u. Leipzig
1946.



88 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

hat das alte Mesopotamien in der jiingeren Gnosisforschung im Unter-
schied zur élteren auch kaum eine Rolle gespielt??>. Die Anschauungen
von Kessler, Anz und Bousset erkliren sich aus dem ,,Panbabylonismus®,
der um 1900 in den Geisteswissenschaften sehr populér war.

c. Altagyptische Religion

Der erste Wissenschaftler, der die Herkunft der valentianischen Gno-
sis aus Agypten beweisen wollte, war M.E. Amélineau??*. Danach haben
auch Wilhelm Bousset??® und Richard Reitzenstein??® die Aufmerksam-
keit auf die dgyptischen Einfliisse in der Gnosis gelenkt. Auch Reitzen-
stein bemerkte die starken dgyptischen Einfliisse im Corpus Hermeticum
und bemiihte sich darum, den Hermetismus aus der dgyptischen Reli-
gion abzuleiten. So meinte er, dass die gnostischen Lehren der Emana-
tion, des Pleroma und der Reihenbildung von Aonen nach Paaren von
ménnlichen und weiblichen Gottheiten durch den starken Einfluss der
altagyptischen Religion entstanden seien.

Auch in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts haben Wissenschaft-
ler Beriihrungspunkte zwischen der Gnosis und der agyptischen Reli-
gion gesucht und gefunden. So betont L. Kakosy, dass schon seit der
Frithperiode ihrer Geschichte die Gnosis innig mit Alexandria verbun-
den war?¥’. Er weist auf Simon Magus hin, der nach den Pseudoklementi-
nen?28 in Alexandria studiert hatte, und auf Valentinus, der ebenfalls von
dort stammte??. Auch Nag Hammadi als Fundort koptisch-gnostischer
Schriften und die Verwandtschaft von Gnosis und Hermetismus sind fiir
Kakosy wichtige Zeugen fiir die Berithrung zwischen der Gnosis und der
dgyptischen Religion®°. Zudem hat er dgyptische Motive in der Gno-
sis untersucht, von denen er besonders viele im Werk ,,Pistis Sophia“
fand. Solche Motive sind z.B. die Sonne als eine sich in den Schwanz
beiflende Schlange (Uroboros) und der Mond, der in einem Schift Platz

223 Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht. In: ThR, 36. Jg. Heft
1/1971, 58.

224 Amélineau, Essai sur le gnosticisme égyptien, ses développements et son origine
égyptienne. Annales de Musée Guimet. Vol. 14. Paris 1887.

225 Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, 5.

226 Reitzenstein, Poimandres. Studien zur griechisch-agyptischen und frithchristlichen
Literatur. Leipzig 1904.

227 Kakosy, Gnosis und dgyptische Religion. In: Le Origini, 238.

228 HomClem II. 22.

229 Kakosy, Gnosis und dgyptische Religion, 238.

230 Tbid, 238-239.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 89

nimmt (beide im Kap. 136)?*!. Auch die Vorstellung, dass die Menschen
aus den Trinen eines Gottes entstanden seien, die in dgyptischen Tex-
ten iiber die Erschaffung des Menschen mehrmals erwdhnt wird, hat in
der ,Pistis Sophia“ eine merkwiirdige Parallele: Hier heifit es, dass die
Seele aus dem Schweif3 und den Tridnen der Archonten stamme (Kap.
131)%2. Dennoch versucht Kakosy die Gnosis nicht aus der altdgypti-
schen Religion abzuleiten. Er behauptet nur, dass ,eine neue Untersu-
chung des dgyptischen EinflufSes auf die Gnosis auf Grund der historischen
Umstinde und der Entwicklung der dgyptischen Religion in der Spitzeit,
begriindet ist.“?3

Auch C.J. Bleeker, J. Doresse und D.M. Parrott haben auf die Parallelen
zwischen der Gnosis und der dgyptischen Religion hingewiesen. Wie
schon Amelineau und Kakosy, so geht auch J. Bleeker von der Tatsache
aus, dass Agypten ein wichtiges Gnosis-Zentrum gewesen ist***, betont
aber zugleich, dass die dgyptische Gnosis nicht originir sei, ,in the
sense that it is not autochthonous“*®. Trotzdem erkennt Bleeker in der
Gnosis und in der dgyptischen Religion gemeinsame Motive, wie z.B.
~the personification of wisdom, Sia“, deren Gestalt an die Figur Ennoias
in der Gnosis erinnert?*, die Rolle, die ,das Herz* und ,die Zunge"
in der Theologie von Memphis spielen, und die Aufgabe, die Nous
und Logos in ,,Poimandres“ haben. Auch die dgyptische Vorstellungen
von den 12 Teilen der Unterwelt?*’, ,,the heavenly persons with dreadful
faces“ und ,the figures with which the Egyptian phantasy has peopled
the hereafter, according to f. i. spell 125 of the Book oft the Dead“ haben
Parallelen in der Gnosis®®. Deswegen rechnet Bleeker damit, dass die
grofle Bedeutung des Wissens und der Weisheit (Sia) in Agypten ein
geistiges Klima fiir die Entstehung der Gnosis geschaffen habe?*. Auch

231 Tbid, 244-245.

232 1bid, 245-246.

233 Tbid, 240.

234 Bleeker, The Egyptian Background of Gnosticism. In: Le Origini, 230.

235 Tbid.

236 Tbid, 232-233. 235-336.

237 Bleeker, Muinasegiptuse usund. In: Widengren; Bleeker (edd.), Historia religionum.
I. Bd. Tallinn, 1988 (Ms.), 94. ,,Die Jenseitsfithrer” aus dem Zeitalter des Neuen Reich
schildern eine nichtliche Reise der Sonne, wobei die Sonne zwolf Teile der Unterwelt
(nach der Zahl der Nachtstunden) durchlaufen muss (iiber diese Reise s. Assman, Tod
und Jenseits im alten Agypten. Miinchen 2003, 332 ff.).

238 Ibid, 236. Vgl. auch Bleeker, C.J. Muinasegiptuse usund, 94.

239 Bleeker, The Egyptian Background of Gnosticism, 233. Vgl. auch Bleeker, Muinase-
giptuse usund, 94.

@

@



90 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

J. Doresse meint, dass viele Details der Vorstellungen vom Himmel und
der Unterwelt aus der altdgyptischen Religion iibernommen worden
seien*!, und D.M. Parrott findet dgyptische Urzeit-Konzeptionen im
gnostischen Werk ,,Eugnostos“ (NHC I11, 3; V, 1)%4L.

In der zweiten Hailfte des 20. Jahrhunderts gab es Forscher, die die
ganze gnostische Bewegung aus der agyptischen Religion abzuleiten
versucht haben. So probierte z.B. H. Goedicke das ganze ,gnostische
Konzept“ auf Agypten zuriickzufithren??. Er geht davon aus, dass das
Wesen der gnostischen Religion in der Erkenntnis des eigenen Selbst und
des damit verbundenen , geistig strukturierten Kosmos®liegt. Die Gnosis
sei von Grund auf monistisch und habe zwei Endpunkte, oben und
unten. Letztlich gehe es ihr um die Uberwindung der Bipolaritit in einer
Art Dreiecksverhiltnis mit dem hoheren, unbekannten Einen. Diesen
dem Denksystem zu Grunde liegenden ,,Iriangel” fithrt Goedicke auf das
alte Agypten bis auf die Pyramidentexte des dritten Jt. v.Chr. und die
heliopolitanische Gétterlehre zuriick?%3. Auch die Héllenfahrtsthematik,
die Gestalt des Seth, des Weisheitsgottes Thot und die Vorrangstellung
des ,Wissens® in der Gnosis sind Goedickes Meinung nach agyptischer
Herkunft?*,

d. Kritische Auseinandersetzung mit dem altigyptischen Ursprungsmodell
der Gnosis

Die Fundorte der gnostischen Schriften belegen, dass Agypten in der
Geschichte der Gnosis eine herausragende Rolle gespielt hat, haben hier
doch auch viele gnostische Schulen und Lehrer gewirkt. Obwohl man
an der Geschichtlichkeit der Nachricht, dass Simon Magus in Agypten
seine Ausbildung erhalten hat, zweifeln kann?#, ist es ein Faktum, dass
hier die Karpokratianer, Basilides und seine Schule, die Valentinianer,
die Barbelognostiker, die Sethianer und die Manichéer gewirkt haben.
Auch die dgyptischen Einwirkungen auf die gnostische Literatur, die
oben vorgestellt wurden, stehen aufer Zweifel.

240 Doresse, Gnostitsism, 344.

241 Parrott, Gnosticism and Egyptian Religion. In: N'T, Vol. XXIX, Leiden 1987, 73-93.

242 Goedicke, The Gnostic Concept-Considerations about its Origin. In: Studi di storia
religiosa della tarda antichita. Messina 1968, 63-72.

243 Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht. In: ThR, 36. Jg. Heft
1/1971, 60.

244 Tbid.

245 Rudolph, Die Gnosis, 316.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 91

Ebenso sicher ist, dass die hermetische Literatur mit d4gyptischen Tra-
ditionen in Verbindung stand. Aber welcher Art diese Verbindungen
waren, dariiber gehen die Meinungen auseinander. Als Richard Reit-
zenstein im Jahre 1904 sein grandioses Werk ,Poimandres® schrieb,
um auf die Bedeutung der fast vergessenen Hermetik aufmerksam zu
machen, versuchte er den dgyptischen Ursprung der Hermetik zu bewei-
sen. Fiir Reitzensteins Kritiker Th. Zielinski*® war die Hermetik aber
nicht ,,agyptisch’, sondern ,,ganz griechisch®. Diese zwei extremen An-
schauungen kommen in der Forschungsgeschichte der Hermetik immer
wieder vor, wobei die zweite Anschauung mehr Anhdnger gewonnen
hat. J. Kroll?*”, M..P. Nilsson?#, A.]. Festugiére, M.-L. Lagrange und viele
andere Forscher haben gezeigt, dass Vieles in der Hermetik aus der grie-
chischen Philosophie stammt. Wir begegnen hier Vorstellungen und
Termini, die sich in der platonischen und stoischen Philosophie fin-
den?®. Doch ist gleichfalls sicher, dass in den hermetischen Schriften
auch eine Reihe dgyptischer Elemente vorhanden sind**. So kann das
Epitheton Trismegistos nur dgyptischen Ursprung sein®*!. Auch die Aus-
sagen iiber den teils gottlichen, teils menschlichen Kénig und tber die
weltschopferische Rolle der Sonne stammen sicherlich aus der agypti-
schen Tradition??. Ebenso zeigen die hermetischen Schriften, die in Nag
Hammadi gefunden wurden, besonders aber das Werk ,Uber die Acht-
heit und Neunheit* (NHC V1,6), dass die hermetische Tradition gleich-
zeitig dgyptische als auch griechische Uberlieferungen aufweist?>. Fiir
die Gnosis in den hermetischen Schriften spielen die agyptischen Motive

246 Zielinski, Hermes und die Hermetik I: Das hermetische Corpus. Leipzig, 1905, 321-
372; II: Der Ursprung der Hermetik. Leipzig 1906, 25-60.

247 Die Lehren des Hermes Trismegistos. Miinster 1914.

248 Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, II. Bd. Miinchen 1961, Abschnitt IV
A: Hermetik und Gnosis, 582 1T.

249 Troger, Die hermetische Gnosis, 100.

20 Tbid, 101; Hélbl, Andere Agyptische Gottheiten. In: Vermaseren (Hg.), Die orien-
talischen Religionen im Romerreich, 182.

21 Der Name Hermes Trismegistos kam in hellenistischer Zeit durch die Gleichset-
zung des dgyptischen Mond- und Weisheitsgottes Thot(h) mit dem griechischen Gott
Hermes zustande, der den Beinamen der ,,dreimalgrofite” erhielt. Die Aufschrift ,,Thot,
der dreimalgrof3e, Herr von Hermopolis“ auf einem Krug aus Tunah el Gebel und die
Erwihnung des ,,dreimalgroflen Thot® in einer Inschrift des Tempels von Dendera sowie
weitere Zeugnisse belegen ebenso wie die Nennung des péyiotog xoi péyiotog 9€0g pé-
vas “Eoufjg auf einem in Nord-Saqqara gefundenen Ostrakon aus dem 2. Jh. v. Chr., dass
Hermes Trismegistos dgyptischen Ursprungs ist (Troger, Hermetica. In: TRE, Bd. XVIIIL.
Berlin, New York 1989, 749).

252 Holbl, Andere Agyptische Gottheiten, 182.

23 Troger, ,Uber die Achtheit und Neunheit“. Einleitung, 502.



92 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

aber keine bedeutende Rolle. Die gnostischen Motive in den hermetischen
Schriften®** sind nicht aus der dgyptischen Religion ableitbar.

In der gnostischen Literatur, besonders in der Literatur, die in Agyp-
ten entstanden ist (wie z. B. im Werk ,,Pistis Sophia“), gibt es zweifelsohne
Motive, die von hier stammen, wie die Unterweltvorstellungen in ,,Pis-
tis Sophia“ Doch gilt fiir sie dasselbe, was K.W. Troger iiber die agypti-
schen Motive im Werk ,,Uber die Achtheit und Neunheit“ gesagt hat: Das
Werk sei im dgyptischen Milieu entstanden, und deswegen ist kein Wun-
der, dass sich hier auch dgyptisches Gedankengut findet**°. Wie in der
Gnosis so haben die Kosmogonien und die Jenseitsproblematik auch in
der dgyptischen Religion eine zentrale Rolle gespielt. Aber wenn es auch
zwischen den Systemen des Basilides oder des Valentinus und den agyp-
tischen Kosmo-Theogonien einige Gemeinsamkeiten gibt, wie etwa in
der Vorstellung von der gottlichen Achtheit in Hermopolis, bei Basilides
und Valentinus®*®, fehlt in der dgyptischen Religion doch die Vorstellung,
dass die Welt ein Irrtum und die Folge des Falls eines gottlichen Wesen
sei, sowie die Ansicht, dass die Materie bose sei. Auch ist das Leben nach
dem Tod in der dgyptischen Religion nicht ganz verschieden vom diessei-
tigen Leben wie in der Gnosis, sondern nur eine Verlingerung des irdi-
schen Lebens?’. Nicht ein einziges Hauptmythologem der Gnosis ist reli-
gionsgeschichtlich aus der d4gyptischen Religion ableitbar, und man kann
behaupten, dass die dgyptischen Motive wie die altmesopotamischen in
der Gnosis keine bedeutende Rolle gespielt haben. Nach C.J. Bleeker und
P. Pokorny ist das Hauptargument gegen die dgyptische Ursprungstheo-
rie der Gnosis jedoch der grundsitzliche Unterschied zwischen der dgyp-
tischen Religion und der Gnosis. Er besteht darin, dass die dgyptische
Religion in allen ihren Gestalten im Grunde optimistisch und dem natiir-

254 Solche Motive sind nach Troger die Trichotomie (Leib — Seele — Geist), Licht und
Leben als konstituierende Elemente des Gnostikers; Dynamis und Energeia; Gotteser-
kenntnis im Sinne von Selbsterkenntnis; Erleuchtung und gottliche Geburt aufgrund der
gottlichen Disposition des Nous-begabten Pneumatikers, die Aufstiegsvorstellung, die
»~Himmelsreise der Seele“ durch die Astralsphéren in die gottliche Lichtwelt (ibid, 506).

255 Ibid, 501-502. Die altigyptischen Motiven in der ,,Pistis Sophia“ sind teilweise auf
radikale Weise uminterpretiert, d. h. ddmonisiert, worden. So sind zwolf Teile der Unter-
welt zu zwolf Strafkammern und die tierkopfige Gottheit zu bésen Ddmonen geworden
(s. Lahe, Das Motiv der Himmelsreise der Seele in der Gnosis, ihre religionsgeschichtliche
Parallele und ihr religionsgeschtlicher Hintergrund).

256 S. Lahe, Gnoosise péritolu. Acta Historica Tallinnensia, 9/2005, 145; iiber die
Achtheit in der altagyptischen Religion s. auch: Hornung, Der Eine und die Vielen, 82f,,
232, 235.

257 1bid, 146.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 93

lichen Leben nahe ist, wihrend die Gnosis eine Weltflucht verkiindet®.
Deswegen ist das dgyptische Ursprungsmodell der Gnosis nur schwer
zu belegen und hat in der Forschungsgeschichte auch wenige Vertreter
gefunden.

e. Altiranische Religion

Obwohl nach dem estnischen Religionswissenschaftler Uku Masing kei-
ner der antiken Gnosis-Kritiker auf den iranischen Ursprung der Gnosis
eingegangen ist*, haben viele Gnostiker ihre Ahnen im Iran gesucht.
So hielt Mani sich fiir einen Nachfolger des Propheten Zarathustra, und
auch die Gnostiker Adelphius und Aquilinius, die in Rom wirkten und
tiber die Porphyrius berichtet, fithrten ihre Anschauungen auf die Offen-
barungen des Zoroaster und des Zostrianus®® zuriick?®!. In den Nag-
Hammadi-Schriften findet sich weiterhin ein Werk (NHC VIIL1) mit
dem Titel Zostrianus, in dem der altiranische Prophet entsprechend
der spitantiken Vorstellung als Verkiinder geheimer Lehren dargestellt
wird?®2,

In der Neuzeit hat zuerst die Religionsgeschichtliche Schule den altira-
nischen Ursprung der Gnosis postuliert. Schon W. Anz?% und W. Bous-
set’® haben neben den babylonischen auch die iranischen Einfliisse
betont. Der Hauptvertreter der iranischen Ursprungstheorie in der Reli-
gionsgeschichtlichen Schule war Richard Reitzenstein. Reitzenstein pos-
tulierte, dass der Gnosis ein ,iranisches Erlgsungsmysterium® zugrunde
lage, das bereits in vorchristlicher Zeit in Persien entstanden sei. Der
Hauptheld dieses Mysteriums ist ein himmlisches Lichtwesen, fiir das
Reitzenstein den Begrift ,erloster Erloser (salvator salvatus) eingefiithrt
hat?%>. Reitzensteins Theorie tiber den ,.erlosten Erloser iibernahm auch
Rudolf Bultmann?%®.

258 Bleeker, Muinasegiptuse usund, 94; Pokorny, Der Ursprung der Gnosis. In: Rudolph

(Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 756.

259 Masing, Usklik Toomas. In: Masing, Meil on lootust. Tartu 1998, 231.

260 Zostrianus gilt als Verwandter und Vorfahre des persischen Religionsstifters Zara-
thustra/ Zoroaster; dabei wird Zoroaster speziell als Grolenkel oder Grofineffe des
Zostrianus gesehen. S. Schenke, Zostrianus (NHC VIII, 1). Einleitung. In: NHD, 2. Bd,
636.

261 Plot, cap. 16.

262 Rudolph, Die Gnosis, 165.

263 Anz, Zur Frage nach dem Urspung des Gnostizismus, 85 ff.
264 Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, 26f. 56.

265 S 1.2.1.

266 Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, 169-170.



94 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

In der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts war der Hauptvertreter
der iranischen Ursprungstheorie Geo Widengren, der bekanntlich das
Erbe R. Reitzensteins am konsequentesten verwaltet. Widengren ver-
tritt die Meinung, dass die Gnosis nach ihrem Wesen und Ursprung ein
Phénomen ist, das zu den indo-iranischen Religionen gehort und nur
von daher zu erkldren sei’®’. Aus dem Iran leitet Widengren den Dua-
lismus, die Figur des Erlosers, der zugleich der Urmensch ist und sich
als der salvator salvatus offenbart, und die Himmelfahrt der Seele ab®®®.
Den gnostischen Dualismus sieht Widengren in den indo-iranischen
Antithesen von Leben - Tod, Licht — Finsternis, Gut — Bose usw., den
Polaritdten (menok-getik) oder dem dualen Aspekt vorgebildet. Fiir ihn
kenne der Zoroastrismus keine Damonisierung der Welt*®® wie etwa
der Zerwanismus, wo Ahriman der Herrscher der Welt ist und sich
pessimistische und antisexuelle Ziige finden?”’. Der Urmensch spielt
nach Widengren sowohl im Iran als auch im Manichdismus eine wich-
tige Rolle im Kampf gegen die bosen Méchte, was ihn zu der Ansicht
fuhrt, dass er ,die Rolle eines Heilandes der Menschheit (un Sauveur
de I’ humanité) einnimmt*”!. Die Vorstellung von der Himmelfahrt der
Seele, die fiir die Gnosis charakteristisch ist, spielt auch in der irani-
schen Religion eine wichtige Rolle?’2. Weil diese fiir die Gnosis wich-
tigen Themen im ,Lied von der Perle“ (in ActThom) vereint sind, das
Lied aber aus dem Iran stamme, ist es fiir Widengren ein wichtiger
Beleg fiir den iranischen Ursprung der Gnosis?”>. Es représentiert fiir
Widengren den iranischen Typ der Gnosis, es ist seine fritheste Quelle
und zugleich Kronzeuge ,,des iranisch-partischen vorchristlichen Gnosti-
zismus".

267 Widengren, Der iranische Hintergrund der Gnosis. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und
Gnostizismus, 410ff.

268 ‘Widengren, Les Origines du Gnosticisme et I’ histoire des religions. In: Le Origini,
42ff; Zu dem Himmelsreise-Motiv in der iranischen Religion s. auch: Widengren,
Die Religionen Irans. (RM 14). Stuttgart 1965, 371f; 102fF; Stausberg, Die Religion
Zarathushtras. Geschichte-Gegenwart-Rituale. Bd. 1. Stuttgart, Berlin, K6ln 2002, 144-
150; 2261T.; 297 1.

269 Tbid, 44.

270 Tbid, 44 ff.

271 Tbid, 45.

272 Widengren, Die Religionen Irans, 103 ff.; Widengren, Der iranische Hintergrund
der Gnosis, 410ff.

73 Widengren, Les Origines du Gnosticisme et I’ histoire des religions, 52 ff.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 95

t. Kritische Auseinandersetzung mit dem altiranischen Ursprungsmodell
der Gnosis

Reitzensteins Theorie des ,iranischen Erlosungsmysteriums® wurde viel
kritisiert. So sagt Rudolph, dass dieser Mythos in der angegebenen stren-
gen Fassung nur in manichdischen Texten greifbar sei und Reitzenstein
ihn in viele gnostische Uberlieferungen nur hinein gedeutet habe?”.
Auch sei die Idee vom ,erlosten Erloser zwar eine folgerichtige und
charakteristische Formulierung der gnostischen Erlgservorstellung, die
Erloser und Erloste eng aneinander bindet, aber eben nur eine Variation
von ihr. Einen einheitlichen gnostischen ,Erlosermythos®, wie ihn vor
allem Theologen sich vorgestellt haben, gibt es nicht?”>.

Am griindlichsten wurde der ,,gnostische Erlésermythos“ von Cars-
ten Colpe kritisiert. Fiir ihn hat Bultmann das Modell eines ,gnosti-
schen Erlosermythos“ aus der Literatur herausdestilliert?’. Das sei kor-
rekt, liefen sich alle hier zusammengefassten Vorstellungen doch auch
wirklich herleiten. Auch brauchte man es nicht als moderne Konstruk-
tion aus Bausteinen unterschiedlichster Herkunft abzutun, da es sich im
Groflen und Ganzen, abgesehen vom Erdenwandel und der Weihestif-
tung des ,,Urmensch-Erlosers, mit dem manichéischen System decke.
Problematisch sei jedoch, dass in dem ,,Mythos“-Begriff alle Bedeutun-
gen mitschwingen, die dieses Wort im Verlauf der Religions- und Philo-
sophiegeschichte gewonnen hat und die von der Religionsphinomeno-
logie untersucht werden. Direkt falsch ist fiir Colpe, dass das Modell mit
einem Anspruch archaischen Gewichts belastet ist, als sei der gnostische
Erlosermythos irgendwann in grauer Vorzeit entstanden, irgendwo im
fernen weiten Orient, den man sich nur wenig genauer als den ,Iran”
vorzustellen hat, dann durch Raum und Zeit gewandert sei, um bald
in diesem, bald in jenem Uberlieferungskreis, z.B. in der Weisheits-
dichtung, bei Philo, in den Adamsspekulationen und in der Apokalyp-
tik, einige Mosaiksteinchen zu hinterlassen, um im Manichdismus noch
einmal zu einer grandiosen Einheit zusammenzuwachsen und schlief3-
lich bei den Mandéern endgiiltig in seine Bestandteile zu zerfallen®”’.
Heute ist anerkannt, dass der Mythos vom ,.erlosten Erloser® in seiner
entwickelten Form nicht vor dem Manichdismus greifbar ist, obwohl

274 Rudolph, Die Gnosis, 141.

275 1bid, 142.

276 Colpe, Die religionsgeschichtliche Schule, 57.
277 1bid, 191.



96 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Entwicklungen in diese Richtung schon frither ausgemacht werden kon-
nen?”%, Die Theorie, dass man den Ursprung der Gnosis aus dem ,,irani-
schen Mysterium des ,erlosten Erlosers” ableiten konne, hat sich heute
in der Forschung nicht durchgesetzt, und Gilles Quispel hat Recht, wenn
er behauptet, dass es ein ,,iranisches Mysterium des erlosten Erlosers® nie
gegeben hat?”°.

Auch Wiedengrens Auffassungen wurden viel kritisiert. So behaup-
tet H.J.W. Drijvers, dass die Hauptthemen der Gnosis, wie Widengren
sie auffasst, nicht ausschliefSlich iranisch seien und etwa im Judentum
oder Orphismus auftriten®’. Dieser Auffassung ist zuzustimmen. So bil-
det z.B. die Vorstellung vom Aufstieg der Seele nach dem Tode durch
die Planetensphdren zwar ,ein zentrales Stiick im Ganzen der gnosti-
schen Weltanschauung“zgl, aber sie ist nicht spezifisch gnostisch, son-
dern kommt in dhnlicher Form im Schamanismus der Naturvélker und
im Judentum vor?®2. Auch in der hellenistischen Welt war die Vorstellung
von dem Abstieg und Wiederaufstieg der Seele weit verbreitet. Hochst-
wahrscheinlich haben die Gnostiker sie aus dem Hellenismus tibernom-
men, um mit ihr ihre besondere Weltanschauung zu Ausdruck zu brin-
gen?®. Sie muss also nicht direkt aus der altiranischen Religion stammen.
Der wichtigste Einwand gegen Widengrens Methode ist nach Drijvers
aber die Tatsache, dass er formal die vergleichende von der historischen
Arbeitsweise trennt, diese aber inhaltlich koppelt. Vergleichend betrach-
tet er den Dualismus, die Gestalt des Salvators und des Urmenschen
sowie die Himmelfahrt der Seele als Kennzeichen der Gnosis und als
Kennzeichen des Mazdaismus und Zervanismus, zieht danach aber die
Schlussfolgerung, dass die Motive entlehnt worden seien oder Spuren

278 'Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II. Neues Testament, Judentum, Alte Kirche. In: TRE,
Bd. XIII, Berlin, New York 1984, 547.

279 Quispel, Gnosis, 416.

280 Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
820.

281 Schenke, Die Gnosis, 375.

282 Colpe, Die ,Himmelsreise der Seele* auflerhalb und innerhalb der Gnosis. In:
Le Origini, 81 ff.; Widengren, Die Religionen Irans, 103 ff.; Widengren, Der iransische
Hintergrund der Gnosis, 410ff; Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religi-
onsgeschichtliches Problem, 820; Rudolph, Gnostische Reisen: im Diesseits und ins
Jensseits. In: Rudolph, Gnosis und spétantike Religionsgeschichte, 250ff.; Lahe, Das
Motiv der Himmelsreise der Seele in der Gnosis, seine religionsgeschichtliche Paral-
lele und sein religionsgeschichtlicher Hintergrund. In: FARG 42. Miinster 2008, 119-
140.

283 Schenke, Die Gnosis, 381.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 97

einer historischen Beeinflussung sind. Zuletzt macht er den iranischen
Einfluss in den Qumran-Schriften geltend, wobei das ,Lied von der
Perle® als Kronzeuge fiir seine historische Konstruktion, die auf einem
einseitigen Vergleich beruht, dient. Dabei ist nicht sicher, ob das Lied
iranischer Herkunft ist?%4.

Zweifelsohne gibt es in der Gnosis Einfliisse der iranischen Religion
bzw. Religionen?>. Besonders ausgeprigt sind diese Einfliisse im Mani-
chaismus, da diese Religion im Sassanidenreich entstanden ist und Mani
seiner Herkunft nach engen Kontakt mit den iranischen Uberlieferun-
gen hatte?®®. So stammt aus der iranischen Religion etwa die Vorstellung
von den zwei Gottern, dem Gott des Lichtes und dem der Finsternis, mit
ihren jeweiligen Reichen und ihrem Kampf gegeneinander?®’. Auch viele
gottliche und ddimonische Wesen, wie z. B. Ahriman, Ohrmizd und Mihr,
stammen aus der iranischen Mythologie?. Auch bei den Mandéern gibt
es zahlreiche Vorstellungen und Motive, deren iranische Herkunft aufler
Zweifel steht?®. Am stdrksten sind die iranischen Einfliisse in der Escha-
tologie der Mandéer und Manichéer?°.

Man kann behaupten, dass die iranischen Elemente fiir die Gno-
sis eine grundlegende Bedeutung gehabt haben. Das bedeutet aber nur
in formaler Hinsicht eine Abhédngigkeit, hat das gnostische Denken ja
bekanntlich mit allen adaptierten Inhalten eine radikale Umwertung
vorgenommen??!, Der gnostische Dualismus und der iranische Dualis-
mus sind unterschiedlich. Der iranische Dualismus ist in erster Linie
ethisch bedingt, wobei der Mensch in dem Kampf der Michte eine aktive
Rolle spielen kann, indem er die Partei des Guten wihlt und auf diese
Weise sein Heil erlangt®?. Der gnostische Dualismus ist dagegen vor-
wiegend antikosmisch. Der Antikosmismus duflert sich in verschiedenen

284 Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
819-820.

285 Geo Widengren meint, dass der Manichiismus vorwiegend durch den Zervanismus
beeinflusst ist (Widengren, Die Religionen Irans, 299. 301. 302).

286 ‘Widengren, Die Religionen Irans, 299 ff.

287 1bid, 300-302.

288 Tbid, 301 ff.

289 Rudolph, Die Mandier. L. Bd., 118 f.; Widengren, Die Religionen Irans, 295 f.

20 ‘Widengren, Die Religionen Irans, 298. 301 ff. 306-307.

21 Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus. In: Rudolph
(Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 538.

22 Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
818.



98 LI.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Dualismen: Zum Ersten in einem kosmologischen Dualismus, einer
strengen Trennung von Licht und Finsternis (die im Manichdismus von
Anfang an da ist, in der syrisch-agyptischen Gnosis aber erst durch
Emanation und ,Fall* in der gottlichen Sphire entsteht). Dem ent-
spricht zum anderen ein strenger Dualismus zwischen einer akosmi-
schen, geistigen, guten Gottheit auf der einen Seite und dem niede-
ren Weltschopfer mit seinen Archonten, dem Kosmos, der Welt und
Materie auf der anderen Seite. Der antikosmischen Grundhaltung ent-
spricht drittens ein Dualismus von Geist-Selbst und materiellem Kor-
per®®. Trozdem ist es hochst wahrscheinlich, dass der iranische Dua-
lismus den gnostischen Dualismus beeinflusst hat. Schon H. Jonas hat
vermutet, dass die Gnostiker das Schema des Dualismus aus dem Iran
entliehen und ihn spiter ,umfunktioniert haben?. Heute rechnet auch
Karl-Wolfgang Troger damit, dass der iranische Dualismus den gnos-
tischen Dualismus beeinflusst hat*>. Kurt Rudolph behauptet, dass in
der Gnosis der ethische Dualismus iranischer Herkunft zu einem onto-
logischen, einem Dualismus zwischen der schlechten Korperwelt und
der guten Geisteswelt wird. Auf anthropologischer Ebene entspricht die-
sem kosmologischen Dualismus ein Dualismus zwischen Koérper und
Seele?®.

Zusammenfassend hat die Gnosis wichtige Bausteine aus der irani-
schen Religion bzw. den iranischen Religionen tibernommen. Im Ver-
gleich zu den altmesopotamischen oder altiagyptischen Elementen sind
sie zahlreicher und spielen eine groflere Rolle. Wie die altbabyloni-
schen Elemente®” konnen auch die iranischen in einigen gnostischen
Richtungen, wie z.B. im Manddertum und Manichédismus, aus ihrem
Umfeld erklart werden: der Manichdismus entstand und verbreitete sich
im Sassanidenreich, und der Irak, in dem die Mandier noch heute leben,
gehorte lange Zeit zum Iran. Weitere altpersische Parallelen in den gno-
stischen Vorstellungen konnen mit der nur von Mesopotamien in Frage
gestellten Machtposition der iranischen Zivilisation im ganzen Vorderen
Orient erklart werden?®®. Aber nicht alle Grundelemente der Gnosis sind

293 Troger, Die Gnosis, 30. Im Lauf der Entwicklung gnostischer Systeme wurde die
Dichotomie von Geist (oder Seele) und Leib zu einer Trichotomie von Geist-Seele-
Leib/Fleisch (ibid.).

294 Jonas, Gnosis und spitantiker Geist., Teil 1, 42.

295 Troger, Die Gnosis, 67.

2% Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 537.

297 §.1.2.1.4.

%8 Ein starker Einfluss der iranischen Kultur auf den ganzen Vorderen Orient ist schon



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 99

aus dem Iran ableitbar - sicherlich muss man in der Gnosis (und auch
bei der Entstehung der Gnosis) mit den Einfliissen aus anderen Religio-
nen (aus der altmesopotamischen-, altagyptischen- und jiidischen Reli-
gion) und aus der griechischen Philosophie rechnen. Man kann auch
nicht nachweisen, dass die Gnosis geographisch im Iran entstanden sei.
Deswegen kann die Herkunft der Gnosis nicht aus dem Iran abgeleitet
werden, wie Geo Widengren es vorgeschlagen hat.

1.2.4.3. Jiidische Herleitung der Gnosis

Die Begriinder dieser Theorie sind Justin, Irendus und Hippolyt. Justin
und Irendus behaupteten, dass der Begriinder der Gnosis der Samari-
ter Simon gewesen sei, weshalb die Gnosis aus Samarien stamme. Auch
Hegesipp leitete die christliche Haresie von jiidischen religiésen Gruppen
oder ,,Sekten“ her, wie den Essdern, Galildern, Hemerobaptisten, Mas-
bothdern usw?”. Ein Teil von ihnen waren Taufgruppen® oder juden-
christliche Gruppen, die in Transjordanien oder im babylonischen Tief-
land verstreut lebten'.

In der Neuzeit ging zuerst Ferdinand Christian Baur auf das Problem
des Judentums und der Gnosis ein. Fiir ihn war die christliche Gnosis
eine Weiterentwicklung der jidisch-alexandrinischen Religionsphiloso-
phie*®2, wobei die Gedankenwelt des Philo von Alexandria der Gnosis
besonders nahe sei.

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts hat die judaistische Forschung
versucht, Reflexe auf gnostische Ideen auch in jiidischen Quellen

seit der Achemenidenzeit nachweisbar (Widengren, Die Religionen Irans, 356). Er zeigt
sich in verschiedenen Bereichen des Geistesleben wie Religion, Kunst, Sprache und Lite-
ratur (Rudolph, Die Gnosis, 302; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des
Gnostizismus, 537. 541; Widengren, Iranisch-semitische Kulturbegegnung in partischer
Zeit, Koln u. Opladen, 1960, 25ff,, 55ff.).

2 H. e. IV 22, 7. Uber die jiidischen religiésen Gruppen zur Zeit Christi s. Simon,
Die jiidischen Sekten zur Zeit Christi, Einsiedeln Ziirich K6ln: Benziger Verlag, 1964. S.
auch Fossum, Name of God and the Angel of the Lord. Samaritan and Jewish Concepts
of Intermediation and the Origin of Gnosticism. (WUNT 36). Tiibingen 1985, 20ft.

30 Uber die Taufgruppen s. Simon, Die jiidischen Sekten zur Zeit Christi, 851f;
Rudolph, Antike Baptisten. Zu den Uberlieferungen iiber frithjiidische und frithchristli-
che Taufsekten. In: Rudolph, Gnosis und spatantike Religionsgeschichte, 569-606; Klijn;
Reinink. Patristic Evidence for Jewish-Christian Sects. (NT.S XXXVTI). Leiden 1973.

301 Puech, Das Problem des Gnostizismus, 311. S. auch: Caldwell, Dositheos Samarita-
nus. In: Kairos, 4 (1962), 105-117.

302 Baur, Die christliche Gnosis oder die christliche Religions-Philosophie in ihrer
geschichtlichen Entwicklung, 1835.



100 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

nachzuweisen®®. Die Arbeiten von H. Gritz** und M. Friedliander ragen
dabei besonders heraus. Letzterer veroffentlichte 1898 seine Abhandlung
Der vorchristliche Gnostizismus, in der er den Versuch unternahm, die in
der rabbinischen Tradition erwihnten jiidische Ketzer (a%1'1)% als gno-
stische Ketzer zu entlarven und so mit Hilfe Philos von Alexandria einen
radikalen antinomistischen Fliigel des hellenistisch-alexandrinischen
Judentums zu entdecken, der den Weg fiir den élteren jiidischen und den
spiteren christlichen Gnostizismus bereitet hat**. Dabei habe die Vor-
stellung von ,,zwei Méchten im Himmel“ eine wichtige Rolle gespielt.
a°n erkldrten, dass es zwei gottliche ,,Machte oder ,,Prinzipien gibe.
Die Rabbiner der ersten christlichen Jahrhunderte klagten immer wieder
dariiber, dass es Ketzer gébe, die an zwei Gotter glaubten. Man vermu-
tete, dass damit die jiidische Lehre gemeint gewesen sei, nach der Gott
einen Stellvertreter hat, der dessen Namen (Jao, Kurzform fiir JHWH) in
sich triige und Jaoel hief8e. Er darf auf dem Sessel neben Gottes Thron
sitzen und heifst deshalb ,,Metatron, Mitthronender®, In Wirklichkeit ist
er ein Engel. Einige , ketzerische“ Lehren gingen so weit zu behaupten,
dass er die Welt geschaffen und durch die Propheten gesprochen hitte3?”.

Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts hat die Mandier-
Forschung von Wilhelm Brandt und Hermann Gunkel starke Impulse
bekommen. Brandt hat in der mandéischen Religion Elemente aus ver-
schiedenen Religionen, wie z.B. aus der babylonischen und iranischen,
unterschieden und damit als erster die Aufmerksamkeit auch auf die
judischen Elemente gelenkt*®®. Obwohl Brandt im Mandéertum auch
gnostische Elemente erkannte, war der erste Wissenschaftler, der die
mandaische Religion als eine gnostische Religion betrachtete Wilhelm
Bousset®”. Heute wird der gnostische Charakter des Mandiertums all-

303 Leicht, Gnosis/Gnostizismus IV. Judentum. 1. Antike. In: RGG. Vierte, véllig neu
bearbeitete Auflage. Bd. 3. Titbingen 2000, 1056.

304 Gritz, Gnostizismus und Judentum. Krotischin 1846.

305 Zum Begriff on s. Dexinger, Die Sektenproblematik im Judentum. In: Kairos
2/1979, 277-283. S. auch: 1.2.4.3.6.

306 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 780.

307°S. Quispel, Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie. In: EvTh 14. Jahrgang (9.
Jahrgang der Neuen Folge) 1954, 478 ff.; Quispel, Gnosis, 420; Dazu kritisch Segal, Two
Powers in Heaven. Early rabbinic Reports about Christanity and Gnosticism. (SJLA 25).
Leiden 1977.

308 Brandt, Die mandiische Religion. Leipzig 1889; Brandt, Mandiische Schriften.
Géttingen 1893, 121f.

309 Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, 1907; Bousset, Die Religion d. Mandier. In:
ThR 20/1917, 185 L.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 101

gemein anerkannt. Nach heftigem Streit hat sich die Auffassung durchge-
setzt, dass die Religion der Mandder in Syrien bzw. Paléstina entstanden
ist und dass es sich bei ihr um eine nichtchristliche gnostische Gruppe
handelt*!°.

Viele Forscher, besonders Mark Lidzbarski*'! und Kurt Rudolph,
haben Berithrungen zwischen den Mandiern und dem Judentum auf-
gezeigt. Rudolph behauptet:

»Die jiidischen Vorstellungen sind so weitschichtig mit dem man-
daischen Mythos verbunden, dass es meines Erachtens keines groflen
Beweises bedarf fiir die Verwurzelung des mandéischen Ursprungs im
Judentum, d.h. einem hiretischen Judentum.“3!2

K. Rudolph und H.-M. Schenke meinen, dass das Mandiertum eine
Taufgruppe gewesen sei, die aus dem offiziellen Judentum ausgetreten
ist313,

Nach der Entdeckung und Edition der Nag-Hammadi-Schriften stellte
es sich heraus, dass der jiidische Stoff auch hier eine bedeutende Rolle
spielt*'. In den Texten werden viele Motive, Erzihlungen und Begriffe
verwendet, die aus dem AT und der apokryphen jiidischen Literatur
stammen. Zudem finden sich mythologische Figuren und Mythologeme,

310°S. dazu ndher: I1.2.1.13. Vgl. auch: Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen
Judentum und Gnosis, 129-130; Rudolph, Die Mandier. I. Bd., 252-255. Rudolph
sagt: ,Die urspriinglichen Zusammenhinge eines sektiererischen héretischen Judentums
mit der frithen Gnosis werden des weiteren bestdtigt durch eine Untersuchung der
manddischen Schriften. Schon Lidzbarski hatte den grofien Anteil jiidischer Elemente
im Mandéismus hervorgehoben, was durch neuere Untersuchung nur bestitigt worden
ist (Schlier, Odenberg, Pedersen, Epstein). Ich habe mich in meinen Mandderarbeiten
speziell auch diesem Problem zugewandt und nachweisen kénnen, dafd die urmandaische
oder nasordische Sekte einem hiretisch-gnostischen Judentum, das sich in Form von
Taufsekten im Ostjordanland konstituiert hatte, entsprungen ist“ (Rudolph, Stand und
Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 532).

311 Tidzbarski sagt: ,Ihre Terminologie in Lehre und Kultus ist so stark durch das Alte
Testament und das Hebriische beeinflufit, wie man es sonst auflierhalb des Judentums
nicht findet” (Lidzbarski, Das Johannesbuch der Mandier. Text und Ubersetzung. 1. Bd.
Giessen 1905, XVIf.).

312 Rudolph, Die Mandéer. 1. Bd., 8o.

313 Rudolph, Probleme einer Entwicklungsgeschichte der mandaischen Religion, 72; s.
auch: Rudolph, Die Mandéer. I, 93-94; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung
des Gnostizismus, 532; Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und
Gnosis, 129-130; Schenke, Die Gnosis, 401.

314 Diese Tatsache haben solche Forscher wie G. Quispel, J. Doresse, J. Daniélou,
R. McLachlan-Wilson, O. Betz, R. Grant, K. Rudolph, A. Bohlig, H.-M. Schenke, K.-
M. Fischer, K.-W. Troger, H.J.W. Drijvers, B.A. Pearson und G. Stroumsa betont. S. dazu
niher: I1.2.



102 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

wie z.B. der Demiurg, Sophia, der Thronwagen Gottes oder der Gott
»Mensch®, die judischen Hintergrund haben’!>. Einige der Schriften
beruhen traditionsgeschichtlich auf semitisch-araméischen Worten und
Wortspielen?!®.

Weiterhin hat man zwischen der Gnosis und der jidischen Apoka-
lyptik, ebenso zwischen der Gnosis und der jiidischen Weisheitsliteratur
gemeinsame Ziige gefunden. Solche gemeinsame Themen und Motive
sind nach Alfred Adam und Kurt Rudolph:

1. Die Trennung von Schopfergott und einem Weltprinzip (Sophia,
Logos)

. Der Dualismus von Leib und Seele.

. Der Dualismus der zwei Aonen.

. Die Abwertung ,dieses Aons“ und der Teufel als ,, Fiirst dieser Welt*

. Die Ausbildung eines esoterischen soteriologischen Wissensbe-
griffs.

. Ein starkes Interesse an Kosmogonie und Angelologie verbunden
mit einer Transzendierung Gottes.

. Das Uberwiegen von Urzeit- und Endzeitspekulationen.

. Die Himmelfahrtslehren

. Pessimismus und Skepsis beziiglich des Laufs der Welt.

10. Methode und Art der Schriftexegese®”.

)} Vi AW N

\O ©o

Weil diese Themen und Motive sich aus den apokalyptischen und Sa-
pientia-Traditionen herleiten lassen, behauptet K. Rudolph, dass sie fiir
die Ausbildung der Gnosis ,entscheidend gewesen seien®!8. Auch H.-
J. Klauck und K.-W. Troger gehen davon aus, dass die jiidische Weisheits-
lehre und die Apokalyptik die Gnosis direkt beeinflusst haben und die

315 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 124ff;
Bohlig, Der jidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von Nag
Hammadi. In: Le Origini, 109-140; Quispel, Gnosis, 413-435; Troger, Spekulativ-Eso-
terische Ansdtze (Frithjudentum und Gnosis). In: Maier; Schreiner (Hgg.), Literatur und
Religion des Frithjudentums. Eine Enfithrung. Wiirzburg 1973, 314-315. S. dazu néher:
II.2.1.13.

316 Rudolph, Die antike Gnosis — Probleme und Fakten, 31; Bohlig, Der jiidische
und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von Nag Hammadi, 115fF;
Bohlig, Das Problem aramdischer Elemente in den Texten von Nag Hammadi. In: Bohlig,
Gnosis und Synkretismus. 2. Teil. Tiibingen, 414-453; Bohlig; Markschies, Gnosis und
Manichdismus, 158-163. S. dazu niher: I1.2.1.14.

317 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Enstehung des
Gnostizismus. In: Kairos IX, 1967, 117.

318 Tbid.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 103

Gnosis von ihnen wesentliche Bausteine {ibernommen hat?!°. Obwohl
H.-M. Schenke der Meinung ist, dass die Gnosis mit ihrer unverwech-
selbar negativen Daseinshaltung und Weltanschauung weder aus dem
Judentum noch von woanders her ableitbar sei, sondern mehr sei als
die Summe ihrer unterschiedlichen Vorstellungselemente®?, gibt er den-
noch zu, dass das Judentum die Gnosis beeinflusst hat??!. Derselben Mei-
nung ist auch K.-W. Tréger, nach dem der jiidischen Komponente bei der
Entfaltung der Gnosis eine grofle Bedeutung zukommt**2. Jiidische Tra-
ditionen und Vorstellungen sowie bestimmte Personen, wie die Skeptiker
und Apokalyptiker, hitten nach Troger zweifelsohne grofien Anteil an
der Ausformung der Gnosis gehabt*?. Trotzdem meint er, dass man die
Herkunft der Gnosis nicht aus dem Judentum ableiten konne®?4. Doch
gibt es auch Wissenschaftler, welche die Herkunft der Gnosis vollstan-
dig aus dem Judentum herleiten mdchten. Fiir die jiidische Herleitung
der Gnosis sind z. B. G. Stiirmer, G. Kretschmar, G. Quispel, P. Pokorny,
J. Daniélou, R. McLachlanWilson, T. Caldwell, K. Schubert, T. Nock,
E. Peterson, R. McRae, R. Grant, R. Simon, G. Scholem, Ph. Perkins,
B.A. Pearson, J. Green, J. Iwersen, G. Stroumsa und J. Fossum.

319 Rudolph, Die Gnosis, 297-301; Rudolph, Die antike Gnosis - Probleme und Fakten,
32; Klauck, Die religiose Umwelt des Urchristentums II., 166; Troger, Die Gnosis, 15.
67. In der Weisheitsliteratur sieht auch Micha Brumlik Ansitze zu gnostischem Denken
(Brumlik, Die Gnostiker. Der Traum von der Selbsterlosung des Menschen. 2. Aufl. Berlin
2000, 25 ff.). Den Beitrag der Apokalyptik zur Herausbildung der Gnosis hat auch Martin
Hengel betont (Hengel, Judentum und Hellenismus, 417).

320 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 126. Auch
Rudolph meint, dass die in allen gnostischen Uberlieferungen mehr oder weniger ausge-
pragte ,Daseinshaltung® oder das ihnen zugrunde liegende Existenz- und Weltverstind-
nis als solches nicht ableitbar sei, d.h. weder im Juden-, Griechen-, oder Christentum,
noch im Zoroastrismus in gleicher Weise nachweisbar ist. Die Ableitung der in der Gnosis
vereinigten Elemente aus einer vorher liegenden religiésen und philosophischen Uber-
lieferung des Orients und Griechenlands ist im Einzelnen weithin moglich und erforder-
lich, kann aber nicht dazu fiihren, die genannte Grundhaltung oder Weltanschauung als
solche zu erkliren (Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der
Entstehung des Gnostizismus, 774). S. auch: I.2.5.a.

321 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 124-133.
H.-M. Schenke behauptet das auch im Zusammenhang mit der jiidischen Weisheitslehre
(Schenke, Die Tendenz der Weisheit zur Gnosis. In: Aland (Hg.), Gnosis. Festschrift fur
Hans Jonas, 351-372). Vgl. auch Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das
Problem der Entstehung des Gnostizismus, 768-797; Rudolph, Die Gnosis, 296-302.

322 Troger, Die Gnosis, 72.

323 1bid, 145-146.

324 Troger, Gnosis und Judentum. In: Troger (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum -
Gnosis, 168; Troger, Gnosis, 72.



104 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Mit H.-M. Schenke muss hierbei betont werden, dass die Bezeichnun-
gen ,,Judentum® und ,,jidisch“ mehrdeutig sind: sie konnen religios oder
ethnisch gemeint sein. Der Begrift ,,Judentum® muss weit gefasst wer-
den und sowohl Nichtjuden, die als Juden leben, oder Juden, die nicht
als Juden leben, als auch Israeliten bzw. deren Nachkommen, die keine
eigentlichen Juden sind, umfassen®?. Man darf nicht vergessen, dass das
Judentum um die Zeitenwende eine vielféltige und vielschichtige Grofle
war??, Im Judentum innerhalb und auflerhalb Palistinas gab es verschie-
dene Tendenzen und Richtungen, apokalyptische Schwérmer, Taufgrup-
pen und die Essener. In der Diaspora lebten die dgyptischen Juden mit
ihrem Tempel zu Leontopolis, die merkwiirdige Gestalt des Philo, und
schliefllich Menschen, die behaupteten, dass Jahwe und Zeus nur ver-
schiedene Namen fiir ein und denselben Gott seien®”. In diesem Kontext
konnen auch die Samaritaner dem Judentum zugerechnet werden®?,

Der prominenteste zeitgendssische Wissenschaftler, der die Herkunft
der Gnosis aus dem Judentum herleitet, ist Birger A. Pearson. Als Haupt-
argument dienen ihm gnostische Texte, die tief in den jiidischen Tradi-
tionen verwurzelt sind. Eine wichtige Rolle spielt in ihnen die Benutzung
von ,,Jewish literature (especially the Bible), Jewish exegetical and theolo-
gical traditions, and Jewish literary genres®. Diese Schriften zeigen ,,access
to exegetical and other Jewish traditions that were in oral circulation*3*.
Pearson meint, dass die ersten Gnostiker jiidische Intellektuelle gewesen
seien?°, und fiihrt aus:

An important question inevitably arises from this evidence: Who were
the people who created these writings, and for whom did they write?
Here, unfortunately, we are faced with a lack of external evidence and the
concomitant necessity of applying our imagination to the texts themselves
in order to extrapolate some answers. Intimate familiarity with specifically
Jewish forms and traditions, an awareness of popular philosophy and
pagan lore, a highly sophisticated and creative hermeneutic approach,
a sensitivity to profound questions of human existence — such are the

325 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 126.

326 Zu den verschiedenen Stromungen im damaligen Judentum s. z. B. Maier, Zwischen
den Testamenten, 249 fT.

327 Arist 16; s. Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis,
133.

328 Tbid.

329 Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic* Literature. In: Pearson, The Emergence
of the Christian Religion. Essays on Early Christianity. Harrisburg 1997, 145. S. auch:
Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature. In: Stone (ed.), Jewish Writings of the
Second Temple Period. Philadelphia 1984, 443 ff.

330 Tbid, 146.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 105

chief characteristics of the early Gnostic literature. We can readily posit as
authors and avid readers of the Gnostic materials Jewish intellectuals who,
estranged from of the ,,mainstream® of their own culture and dissatisfied
with traditional answers, adopted a revolutionary stance vis-a-vis their
religious traditions, not by rejecting them altogether but by applying
to them a new interpretation. These people were religious intellectuals,
not secularized apostates such as those Jews with whom Philo was well
acquainted in Alexandria (s. Philo, Virt 182; Conf 2-3). In reinterpreting
their Jewish religious traditions, however, they burst the bonds of Judaism
and created a new religion. We are thus presented with the anomaly of Jews
who finally intended to be ,,no longer Jews“ (s. IrenHaer I, 24, 6)**!.

Die Herkunft der Gnosis hat man in den verschiedenen Strémungen des
Judentums gesucht: im hellenistischen Judentum, in der Apokalyptik, in
der Weisheitslehre, in der jiidischen Skepsis, in der jiidischen Mystik,
bei den ,Hiretikern® im Rabbinertum, bei den Taufgruppen, allen voran
aber bei den Essenern in Qumran und im Samaritanertum.

a. Hellenistisches Judentum

Unter dem ,hellenistischem Judentum® versteht man das griechisch
sprechende und von der griechisch-hellenistischen Kultur beeinflusste
Judentum im hellenistischen und romischen Zeitalter. Frither hat man
in der Forschung ein ,synkretistisches” hellenistisches und ein konser-
vatives ,,paldstinensisches“ Judentum voneinander unterschieden, doch
hat die neuere Forschung von dieser Unterscheidung Abstand genom-
men3%2,

Die Kontakte zwischen dem Judentum und der griechisch-hellenis-
tischen Kultur begannen, als Alexander der Grofle im Jahre 332 Palds-
tina in Besitz nahm und das Gebiet mit der hellenistischen Welt vereinte.
Anfangs fithrte die Unterwerfung nur zu einem Machtwechsel der politi-
schen Eliten und beriihrte das Leben der Juden im Binnenland von Palis-
tina nur wenig®?. Im Lauf der Zeit verinderte sich die Lage jedoch. Seit
der Ptolemierzeit (301 v.Chr.) sind Einfliisse des Hellenismus auf das

31 Ibid. Vgl. auch: Pearson, Jewish Elements in Gnosticism and the Development of
Gnostic Self-Definition. In: Pearson, Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christanity.
Minneapolis 1990, 130-131 und Pearson, Old Testament Interpretation In Gnostic
Literature. In: Pearson, The Emergence of the Christian Religion, 120.

332 Uber den Begriff ,hellenistisches Judentum® s. auch Maier, Zwischen den Testa-
menten. Geschichte und Religion in der Zeit des zweiten Tempels. (NEB.AT ErgBd. 3.).
Wiirzburg 1990, 291 ff.

333 Gunneweg, lisraeli ajalugu (Ms.), 147-148.



106 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Judentum nachweisbar. Die Einwirkungen sind zahlreich und vielfiltig
und zeigen sich sowohl in der materiellen als auch in der geistigen Kultur,
in der Sprache, der Erziehung und Bildung, in der Literatur, der Philoso-
phie und auch in der Religion. In hellenistischer Zeit wuchs die jiidische
Diaspora auflerhalb Paléstinas, besonders in Agypten, wo es schon im
3. Jahrhundert v. Chr. eine grofle Anzahl verstreut lebender, griechisch
sprechendes Juden gab®*, die stark von der griechisch-hellenistischen
Kultur beeinflusst waren®?*. Trotz dieser Tatsache haben einige Forscher,
allen voran Martin Hengel, darauf aufmerksam gemacht, wie eng die
Kontakte zwischen Diaspora und Palistina und wie flieend die Grenze
zwischen ihnen waren. So kann man beweisen, dass auch das Judentum
Paldstinas stark von der hellenistischen Kultur beeinflusst war®*. Des-
halb umfasst das hellenistische Judentum sowohl Palistina als auch die
judische Diaspora, nicht nur in Agypten, sondern auch in Syrien, Meso-
potamien und Teilen von Kleinasien?’.

Fiir das gestellte Thema ist von grundlegender Bedeutung, dass in die
hellenistische Zeit auch der Beginn der Kontakte zwischen der hellenis-
tischen Philosophie und dem Judentum datiert. Zuerst entstanden diese
Kontakte in der Diaspora, besonders in Agypten, wo Juden die griechi-
sche Philosophie fiir apologetische Zwecke benutzten. Philosophisch-
apologetischen Charakter besitzen etwa die von Eusebius wiedergegebe-
nen Fragmente des Aristobul®*®, der vermutlich unter dem judenfreund-
lichen Ptolemaios VI. Philometor (180-145 n.Chr.) als Berater in jtdi-
schen Angelegenheiten wirkte. Bei ihm finden wir erste Ansitze einer
allegorischen Umdeutung anstofliger Stellen des Pentateuchs sowie die
Behauptung, dass bereits Pythagoras und Plato das Gesetz Mose gekannt
hitten. Zur Begriindung der jiidischen wahren Philosophie zitiert er
nicht nur ein gefalschtes Testament des Orpheus, sondern auch teil-

334 Hegermann, Das griechischsprechende Judentum. In: Maier (Hg.), Literatur und
Religion des Frithjudentums. Eine Enfithrung. Wiirzburg, Giitersloh 1973, 338; Hengel,
Hengel, Juden, Griechen und Barbaren, 127.

335 Vgl. z.B. Kasher, The Jews in Hellenistic and Roman Egypt. (TSAJ 7). Tibingen
1985.

336 Hengel, Judentum und Hellenismus; Hengel, Juden, Griechen und Barbaren; Hen-
gel, The ,,Hellenization® of Judaea in the First Century after Christ. London, Philadelphia
1989.

37 Hegermann, Das griechischsprechende Judentum, 339; Maier, Geschichte der jiidi-
schen Religion. Von der Zeit Alexander des Grofien bis zur Aufklirung mit einem Aus-
blick auf das 19./20. Jahrhundert. Berlin, New-York 1972, 82. Vgl. auch: Maier, Zwischen
den Testamenten, 176 ff.

338 S, Eusebius, P. e. VII 13, 7; VIII 8, 56; 9, 38; IX 6, 6 a; XIII 11, 3.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 107

weise gefilschte Homer- und Hesiod-Verse, auflerdem den Anfang der
Phainomena des Aratos. Fiir Aristobul ist die gottliche Weisheit mit der
Siebenzahl identisch und bildet als das Urlicht die geistig wahrnehm-
bare, noetische Grundstruktur der Welt. Hier wird erstmals die alttesta-
mentliche Offenbarung mit griechischen Philosophumena zu einer geis-
tigen Synthese verbunden, strebten die frithen jiidischen Denker doch
nicht eine Assimilation, sondern eine echte Verarbeitung des iiberle-
genen griechischen Denksystems an. Auch Jesus Sirach und die Weis-
heit Salomos benutzen philosophische Motive zu apologetischen Zwe-
cken, ohne die traditionellen Ziige der viterlichen Religion zu eliminie-
ren¥. So finden sich etwa in Salomos Lob der Weisheit (Weish 7,22b—
8,1) Elemente der stoischen Vorstellung von der Weltseele, platonisch-
mittelplatonische Transzendenzkonzepte und hellenistische Hymnen in
Form einer Selbstpreisung, sog. Isisaretalogien, die miteinander ver-
schmolzen sind, um die der Welt iberlegene Transzendenz des jiidischen
Gottes zu beweisen®®. Am hiufigsten finden sich Elemente der grie-
chischen Philosophie bei Philo von Alexandria, der in seinen Werken
eine Synthese zwischen jiidischer Tradition und hellenistischer Popu-
larphilosophie schuf**!. Kennzeichnend fiir Philos Gottesvorstellung ist
die deutliche Betonung der Transzendenz und eine Art theologia nega-
tiva. Die Gottheit, 6 ®v**?, Inbegriff der Vollkommenbheit, wirkt ewig
auf die gestaltlose Urmaterie, die Ursache aller Unvollkommenbheit, ein.
Entsprechend diesem Dualismus dient die Ethik als Anleitung zur Erhe-
bung der Seele aus dem Bereich des Dinglich-Sinnlichen in die gottli-
che Sphire, wobei ethische Vervollkommnung und mystische Erkennt-
nis aufeinander bezogen den historischen Offenbarungsbegrift der judi-
schen Tradition ersetzen. Das Problem, das die gesamte neuplatonische
Uberlieferung bewegte, war die Verbindung zwischen Gott und Welt
bzw. Gott und Mensch. Fiir die Neuplatoniker waren hierfiir eine Stu-
fenfolge von Mittelwesen, angefithrt vom Logos, und die Seelenlehre
notig. In seiner Argumentation verbindet Philo die traditionelle judi-
sche Angelologie und Didmonologie, Weisheitsspekulation und Wort-
theologie mit hellenistischen Vorstellungen aus der Kosmologie und

339 Kaiser, Die alttestamentlichen Apokryphen. Eine Einleitung in Grundziigen. Gii-
tersloh 2000, 87.

340 Tbid, 103.

341 S, Theiler, Philo von Alexandria und der Beginn des kaiserzeitlichen Platonismus.
In: Theiler, Untersuchungen zur antiken Literatur., Berlin 1970, 484-501.

32 Vgl. Ex 3,14 LXX.



108 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Lichtsymbolik, dem Eikon, Daimon, dem stoischen Pneuma, sowie Vor-
stellungen aus der platonischen Ideenlehre. All dies verband der Exeget
Philo mit Hilfe symbolisierender und z.T. auch allegorisierender Bibe-
lauslegungen®®. Wie weit Versuche, eine Synthese zwischen jiidischer
Tradition und hellenistischer Philosophie herzustellen, beispielhaft
waren, ist fraglich, finden sich solche Bemiithungen doch nur in einem
sehr begrenzten Kreis**4. Dennoch ist Philo ein gutes Beispiel dafiir, dass
es um die Zeitenwende in der jiidischen Diaspora Menschen gab, die fiir
hellenistische Einfliisse offen waren.

Zwischen Philos Philosophie und der Gnosis gibt es viele Berithrungs-
punkte: die Betonung der absoluten Transzendenz Gottes und die nega-
tive Theologie, die Vorstellung, dass nicht Gott, sondern ein niedriges
gottliches Wesen (bei Philo der Logos, der gleichzeitig Erzengel ist, in
der Gnosis der Demiurg, die Archonten oder Engel) die Welt geschafft
hat, die Vorstellung, dass es zwischen Gott und Welt Mittler gibt (bei
Philo der Logos, in der Gnosis verschiedene Aionen), die Vorstellung
vom himmlischen Menschen, der dem irdischen gegenﬁbersteht345, die
abwertende Haltung gegeniiber der materiellen Welt und den Koérpern,
der anthropologische Dualismus zwischen Seele und Korper, der Aske-
tismus sowie die allegorische Schriftauslegung. Aufgrund dieser Beriih-
rungspunkte haben viele Forscher Philo mit der Gnosis in Verbindung
gebracht. Fir G. Karpeles*® und H. Jonas®*¥ ist Philo ein Gnostiker,
J.E. Ménard hilt ihn fur einen Vertreter des ,,Vorgnostizismus“348, und
R. McLachlan Wilson meint, dass Philos Lehre die Gnosis vorbereitet
habe¥.

Da in der Gnosis neben jiidischen Einfliissen auch griechische Ein-
flisse nachweisbar sind, meinen viele Forscher, dass die Herkunft der
Gnosis aus dem hellenistischen Diasporajudentum hergeleitet werden
sollte. So vergleicht K. Stiirmer das Judentum mit dem Griechentum
und kommt zu den Ergebnissen, dass Judentum und Griechentum in
ihrem Weltverstandnis und ihrer Geisteshaltung, aber auch in ihrer Got-

343 Maier, Geschichte der jiidischen Religion, 89-91.

344 Tbid, 86.

345 Op134f; AllI 31-108; II 4. S. auch: Wedderburn, Philos ,,Heavenly Man"“ In: NT.
Vol. XV. Leiden 1973, 301-326.

346 Karpeles, Geschichte der jiidischen Literatur. Erster Band. Berlin 1920, 193.

347 Jonas, Gnosis und spitantiker Geist. Teil 2, 7off.

348 RevScRel 41, 1967, 141F; 42, 1968, 345; 43, 1969, 37f.; BZNW 37, 64.

349 Wilson, The Gnostic Problem. A Study of the Relations between Hellenistic Judaism
and the Gnostic Heresy. London 1958, 172 ff.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 109

tesanschauung und Frommigkeit die denkbar grofiten Gegensitze dar-
stellten®: Judisches Denken ist ein dynamisches Denken, griechisches
ein statisches. Diesem Grundzug entsprechend werden im Judentum
die zwischen Gott und Mensch bestehenden Beziehungen durch Ver-
héltnisbestimmungen verdeutlicht, im Griechentum aber durch Seins-
und Wesensbestimmungen®'. Nach Stiirmer zeigt sich bei allen Grund-
anschauungen der Gnosis, dem Dualismus, der Gottesvorstellung, der
Lehre iiber die Zwischenméchte, der Erlosungslehre usw., immer wie-
der ein unausgeglichenes Nebeneinander von griechischem Denken in
Seinsweisen und orientalischem Denken in Verhiltnis- und Funktions-
weisen®*2. Das zeige, dass die Gnosis aus der mit der Diadochenzeit
einsetzenden Begegnung des Hellenentums mit dem Orient erwach-
sen sei**®. Die hellenistisch-jiidische Diaspora sei daher das passendste
Umfeld fiir die Entstehung der Gnosis.

P. Pokorny analysiert Elemente verschiedener Religionen in der Gno-
sis und kommt zu dem Ergebnis:

Die agyptischen, syrischen, babylonischen und iranischen Elemente, die
in einigen gnostischen Schriften in den Vordergrund treten, sind fiir die
Gnosis nicht so allgemein bezeichnend wie die populdire griechische Meta-
physik und durch sie umgedeutetes alttestamentliches Gut. Die Verbindung
dieser zwei Elemente unterscheidet die Gnosis vom griechischen Spiritua-
lismus einerseits und von der jiidischen Mystik anderseits. Wo die Schop-
fung nicht eindeutig herabgesetzt wird, spreche man lieber nur von judi-
scher Mystik. Wo die Erlosung aus der Materie nicht mit einem messiani-
schen Pathos verkiindet und aus dem Alten Testament belegt wird, spreche
man lieber von spithellenistischem Spiritualismus. Die Verbindung dieser
beiden Elemente und daher die Entstehung der Gnosis kann man nur in
den hellenistischen Schichten des Diasporajudentums voraussetzen. Geo-
graphisch ist die Gnosis im ganzen ostlichen Mittelmeerraum bezeugt.
»Poimandres” stammt aus Agypten, die Naassenerpredigt aus Kleinasien.
Den eigentlichen Entstehungsort muf man jedoch vor allem in Alexan-
drien suchen. Dort wurde man namlich seit dem zweiten vorchristlichen
Jahrhundert die ,,philosophische® Auffassung des Judentums und die alle-
gorische Auslegung des Alten Testaments gelehrt>4.

30 Stiirmer, Judentum, Griechentum und Gnosis. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und
Gnostizismus, 387.

351 Tbid, 388.

352 1bid, 408.

353 Tbid.

354 Pokorny, Der soziale Hintergrund der Gnosis. In: Troger (Hg.), Gnosis und Neues
Testament, 79.



110 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

In diesem Zusammenhang lenkt Pokorny die Aufmerksamkeit auch
auf die Berithrungspunkte zwischen Gnosis und Philos Philosophie®*.

In den hellenistischen Schichten des Diasporajudentums sehen auch
G. Quispel, R. McLachlan Wilson, H.A. Green, C.B. Smith und J. Iwersen
die Entstehungsumwelt der Gnosis. G. Quispel schreibt:

Der Ursprung dieser speziellen Gnosis ist nicht, wie man frither meinte,
in Iran zu suchen. Ein ,iranisches Mysterium des erlgsten Erlgsers” hat es
nie gegeben. Heutzutage pflegt man anzunehmen, daf} die Gnosis im jiidi-
schen Bereich entstanden ist, wo gerade zu dieser Zeit ein Aufstand der
Bilder stattfand. Man muf3 dabei bedenken, daf3 die jiidische Seele zu allen
Zeiten, aber besonders zu Anfang unserer Zeitrechtung, viel lebendiger
und mythischer gewesen ist als wir gojim uns vorstellen kénnen. Da gab es,
trotz des Bilderverbotes, Gemilde in den Synagogen, da gab es die wiisten
Mythologeme der Apokalyptik, das bildhafte Judenchristentum, die Phan-
tasien der Essener. Die Gnosis scheint eher im hellenistischen Judentum
entstanden zu sein. Einigermaflen falbar wird sie fiir uns im vorchristli-
chen Alexandrien, wo zwei der fiinf Stadtteile von Juden bewohnt wurden.
Zwar 1afit sich die Vorfindlichkeit eines jiidischen Mysteriums oder eines
zusammenhéngenden gnostischen Systems dort nicht beweisen, aber die
wichtigsten Bestandteile sind vorhanden?*.

Nach Quispel konne man die Hauptmythologeme der Gnosis aus dem
hellenistischen Judentum herleiten®”. Fiir ihn ist das grundlegende My-
thologem der Gnosis die Vorstellung vom Anthropos*®. Im Gegensatz
zur iranischen Herkunftstheorie versucht er, ,die Entwicklung der gnos-
tischen Anthropos-Lehre aus dem heterodoxen Judentum genetisch dar-
zustellen®, wobei er auch den Sophia-Mythos mit einbezieht, der seiner
Meinung nach den Adam-Spekulationen vorausging®>”.

R. McLachlan Wilson hat die Gottesidee, Kosmogonie und Kosmo-
logie, Anthropologie, Soteriologie und Erlosergestalt im Judentum und
der Gnosis griindlich analysiert*®. Dabei stief3 er auf Ahnlichkeiten und
Unterschiede zwischen ihnen, doch kommt er zu dem Ergebnis, dass
judische Ideen, besonders aber das hellenistische Judentum, die Gnosis
stark beeinflusst haben3!. Deswegen sei es auch kein Zufall, dass eine

355
356
357
358

Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 761.
Quispel, Gnosis, 416.
Ibid, 416-422. s. auch II.3.
Dazu s. Quispel, Der gnostische Anthropos und die jiidische Tradition. In: Gnostic
Studies I by Gilles Quispel. Istanbul 1974, 173-195 und Quispel, Gnosis, 416-418.

39 Troger, Gnosis und Judentum. In: Troger (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum -
Gnosis, 156.

360 Wilson, The Gnostic Problem, 183-228.

361 Tbid, 179.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 111

auffallend grofde Zahl von Zentren der Gnosis in Gebieten existierte, in
denen es viele Juden gab, wie z.B. in Alexandria oder in der Provinz
Kleinasien®®2.

G.H. Green, J. Iwersen und C.B. Smith gehen nicht von gnostischen
Mythologemen, sondern von den sozialen und religiosen Verhéltnissen
des Judentums in der hellenistischen Diaspora aus.

Die Entstehung der Gnosis erkldrt Green durch die Erfahrungen der
reichen jiidischen Intellektuellen in Agypten im Ubergang von der pto-
lemiischen zur rémischen Zeit. Damals fand in Agypten der Uber-
gang von staatlichem zu privatem Eigentum statt, der fiir die gebildeten
und zur Oberschicht gehorenden Juden die Moglichkeiten bot, mate-
rielle Vorteile zu gewinnen. Doch war den Juden dieser Weg aufgrund
der antijiidischen Haltung, die unter der griechischen Bevélkerung in
Agypten weit verbreitet war, verwehrt. Deshalb begannen die gebilde-
ten und den materiellen Gewinn anstrebenden Juden ihre jiidische Iden-
titdt als ein Hindernis anzusehen. Um dieses Hindernis zu iiberwin-
den, verzichtete eine Gruppe dgyptischer Juden auf ihre jiidische Iden-
titdt. Sie distanzierten sich von ihren Glaubensgenossen und griindeten
»spiritualistic sectarian movements which in turn contributed to the deve-
lopment of Gnostic mythology. ... Thus, disenfranchised Egyptian upper
class Jewish intellectuals became the catalysts for a new salvation reli-
gion363,

Geht man davon aus, den Ursprung der Gnosis in einem Klima poli-
tischer und/oder sozialer Unzufriedenheit zu sehen, ist es nach Iwer-
sen das Nachstliegende, ihn im Umbkreis des Judentums zu suchen,
unterschied sich doch das Schicksal der Juden in rémischer Zeit dia-
metral von dem in hellenistischer Zeit. Die Stellung der Juden in der
romischen Welt fiihrte bis ins zweite nachchristliche Jahrhundert hin-
ein immer wieder zu Konflikten und zu bewaffneten Auseinanderset-
zungen, wobei jeder Aufstand ihre Situation weiterhin verschlechterte.
Auch die hellenistisch-jiidische Diaspora musste seit dem Ende des ers-
ten Jahrhunderts, also unmittelbar vor dem Auftreten der Gnosis, ein-
schneidende Sanktionen hinnehmen®“. Besonders schlecht war dabei

362 Wilson, Gnosis und Neues Testament. (UB 118). Stuttgart, Berlin, Kéln, Mainz
1971, 29.

363 Green, The Economic and Social Origins of Gnosticism. Antlanta 1985, 262.

364 Twersen, Gnosis und Geschichte. Gnostisches Ich- und Weltverstindnis im Spiegel
der Geschichte des 6stlichen Mittelmeerraumes von Alexander dem GrofSen bis ins
zweite nachchristliche Jahrhundert. Hamburg 1994, 209-210.



112 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

die Situation der Proselyten. Sie waren durch ihren Ubertritt zur jidi-
schen Religion Anfeindungen seitens grofler Teile der hellenistisch-
romischen Umwelt ausgesetzt, deren antijiidische Stimmung sich in die-
ser Zeit deutlich verschirfte. Aufjiidischer Seite nahm seit dem Jiidischen
Krieg die Missionsfreudigkeit und allgemeine Zustimmung zum Prosely-
tismus ab. Das Judentum begann, sich nach auflen hin abzuschliefen®®.
Die Proselyten gerieten in eine allgemeine Isolation. Iwersen vermutet,
dass die gnostischen Ideen zuerst in ,,proselytischen Kreisen um das hel-
lenistische Diasporajudentum in den réomischen Ostprovinzen® entstan-
den seien’ und von hier aus sehr schnell weitere, d.h. iiber die Prosely-
ten hinausgehende, Kreise gezogen hitten®®.

Proselytismus war besonders in Syrien und Agypten eine bedeu-
tende Erscheinung, beides Linder, in denen die Gnosis seit dem zweiten
nachchristlichen Jahrhundert nachweisbar und im Vergleich zu anderen
Gebieten des Rdmischen Reiches am stirksten reprasentiert war®®s. Iwer-
sen glaubt, dass die Gnosis konkret im romisch-kaiserzeitlichen Agyp-
ten entstanden sei, war hier die Lage der Proselyten nach dem Jidi-
schen Krieg doch am schlechtesten. Hier begann die Isolation des agyp-
tischen Judentums durch die Neuorientierung in Paldstina. Die helleni-
sierten Diasporajuden verloren im Zuge der sich verstirkenden Juden-
feindschaft ihre privilegierte Stellung in Agypten. Diese Feindschaft,
wie itiberhaupt die negative Verdnderung der jidischen Situation, betraf
auch die Proselyten sowie alle, die bisher offen gegeniiber den jidi-
schen Missionsbestrebungen gewesen waren, mit dem Judentum sym-
pathisiert hatten und von den Juden freundlich aufgenommen wor-
den waren. Infolge des Diasporaaufstandes in Agypten (116/117 n.Chr.)
wurde nahezu die gesamte jiidische Infrastruktur in Agypten und Alex-
andria zerschlagen. Die Proselyten verloren ihre Anbindung an die jiidi-
schen Gemeinden. Unter den dgyptischen Juden, die nicht wahrend des
Aufstandes umgekommen waren, herrschte zundchst eine allgemeine
Orientierungslosigkeit. Thre kulturelle Tradition brach ab, was sich im
Versiegen der hellenistisch-jiidischen Literatur zeigt. Vor diesem Hin-
tergrund ist es Iwersens Meinung nach verstandlich, dass die Prosely-
ten Agyptens eine extrem subjektivistische Religionsform hervorbrach-

365 Tbid, 212.
366 Tbid, 216.
367 Tbid, 224.
368 Tbid.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 113

ten, die anfangs vor allem Jiidisches rezipierte’®. Wie J. Iwersen so
tithrt auch Carl B. Smith in seinem jiingst erschienenen Buch No Lon-
ger Jews: The Search for Gnostic Origins®’® die Wurzeln der Gnosis auf
die Diasporajuden in Agypten nach dem Aufstand von 116/117 n.Chr.
zuriick.

b. Apokalyptik

Die Beziehungen zwischen Apokalyptik und Gnosis sind bislang weniger
genau untersucht worden®”!. Aufgrund der Verbindungen zwischen bei-
den religiosen Bewegungen gehen K. Schubert, K. Rudolph, K.-W. Tré-
ger, A. Bohlig, M. Hengel, H.-J. Klauck, I. Gruenwald®”? u.a. davon
aus, dass die apokalyptische Bewegung die Gnosis beeinflusst habe. Wie
schon vorher genannt, fithren K. Rudolph und A. Adam mehrere wich-
tige Phanomene des apokalyptischen Judentums an, die fiir die Ausbil-
dung des gnostischen Denkens ,,entscheidend” gewesen seien (s. 1.2.4.3).
Auflerdem bedienten sich Apokalyptiker und Gnostiker derselben Lite-
raturformen. Hier wie dort finden sich Offenbarungen (,, Apokalypsen®),
die angeblich lange geheim gehalten wurden und erst spat den Auser-
wihlten zuganglich gemacht wurde, ferner Ermahnungen und Unterwei-
sungen, oft mit Weherufen und Seligpreisungen gespickt, Dialoge zwi-
schen Wissenden und zu Unterweisenden, Visionsschilderungen usw>73,

Der Dualismus, dem wir in der Apokalyptik begegnen, ist ein dreifa-
cher: 1) Ein ethischer Dualismus zwischen Gut und Bése, 2) ein eschato-
logischer Dualismus zwischen zwei Aonen und 3) ein anthropologischer
Dualismus zwischen Leib und Seele.

Der ethische Dualismus existiert in der Apokalyptik als Dualismus
zwischen Gott und seinen Engeln, die das Prinzip des Guten vertre-
ten und gegen Satan und seine Damonen kdmpfen. Es ist ziemlich
sicher, dass der Gegensatz zwischen Gott und Satan aus dem iranischen

369 Tbid, 220.

370 Peabody 2004.

371 Keller, Das Problem des Bosen in Apokalyptik und Gnostik. In: Krause (ed.), Gnosis
and Gnosticism. Papers read at the Seventh International Conference on Patristic Studies.
(NHS VIII). Leiden 1977, 70.

372 Gruenwald, Apocalyptic and Merkavah Mysticism. (AGJU 14). Leiden, Kéln 1980;
Gruenwald, From Apocalypticism to Gnosticism. Studies in Apocalypticism, Merkavah
Mysticism and Gnosticism. (BEAT 14). Frankfurt/M. 1988.

373 Keller, Das Problem des Bosen in Apokalyptik und Gnostik, 70; Ullmann, Apoka-
lyptik und Magie im gnostischen Mythos. In: Troger (Hg.), Altes Testament — Frithju-
dentum - Gnosis, 169 T



114 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Glaubenssystem stammt*’. Der iranische Dualismus mag mit der Apo-
kalyptik auch den gnostischen Dualismus beeinflusst haben?”>.

Der eschatologische Dualismus findet sich in der Apokalyptik als Dua-
lismus zwischen zwei Aonen. Diese Weltzeit, die unter der Herrschaft
Satans steht, und die kommende Weltzeit, die mit dem Reich Gottes iden-
tisch ist, werden einander entgegen gesetzt. Schon bei den Propheten des
AT begegnet uns die Unterscheidung zwischen diesem und dem kom-
menden Zeitalter. Auch hier steht dieses Zeitalter unter dem Zeichen der
Schuld und der Siinden des Volkes Israels®””, aber nicht unter der Herr-
schaft Satans und seiner Engel wie in der Apokalyptik. Auch in der Gno-
sis steht diese Welt unter der Herrschaft boser Wesen, dem Demiurg bzw.
den Archonten. Die zukiinftige Weltzeit, auf die die Apokalyptiker war-
teten, war keine immaterielle Welt wie das Pleroma in der Gnosis, son-
dern eine materielle Welt: nach der Apokalyptik wird das Reich Gottes
auf Erden gegriindet®”8, wobei die Erde eine neue ist*”®. Auch begegnen
wir in der apokalyptischen Literatur der Vorstellung, dass das messia-
nische Konigreich auf der Erde nur ein zeitlich begrenztes Zwischensta-
dium sei. Nach diesem Reich wird eine ewige Weltzeit anbrechen, die mit
einer transzendenten Welt gleichgesetzt wird*®.

In der Apokalyptik gibt es den anthropologischen Dualismus zwi-
schen Leib und Seele. Die Gegeniiberstellung von menschlicher Sarx und
menschlichem Pneuma kommt in den Schriften des nach-atl. Judentums
haufig vor®!. Die scharfe Gegeniiberstellung zwischen Korper und Seele
(oder Geist) fehltim AT ebenso wie die Vorstellung, dass die menschliche
Seele nach dem Tod oder in der Ekstase auch unabhingig vom Leib exis-

4 Gunkel, Zum religionsgeschichtlichen Verstindnis des Neuen Testaments. Gottin-
gen 1903, 31 ff.; Bousset, Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeitalter. In
3.verb. Aufl. hrsg. von Hugo Gressmann. 4., photomechanisch gedr. Aufl. mit einem Vor-
wort von Eduard Lohse. (HNT 21). Tiibingen 1966, 515; Schreiner, Die apokalyptische
Bewegung. In: Maier; Schreiner (Hgg.)., Literatur und Religion des Frithjudentums, 227;
Hengel, Judentum und Hellenismus, 358-359; Lohse, Die Entstehung des Neuen Testa-
ments., Berlin 1976, 185; Rudolph, Die Gnosis, 302; Fohrer, Iisraeli usundi ajalugu, Tartu:
Greif, 1997, 241.

375 Das hat schon H. Jonas gemeint (s. Jonas, Gnosis und spitantiker Geist. Teil I, 142).

376 S, z.B. Jes 40,1-2. 3-5. 6-8; 43 ff.; Hag 2, 15-19; Sach 1, 1-6.

377°8. z.B. Jes 40, 2.

378 Russell, From Early Judaism to Early Church, Philadelphia 1986, 123. So in Dan 7
und in den PsSal.

379 Russell, From Early Judaism to Early Church, 124. So in dthHen 10.

380 Russell, From Early Judaism to Early Church, 124-125. So in slHen 8, 6; 40, 3; 44,
12551, 5; 51, 6.

381 S, 7.B. 4. Esra 7, 78. 88; 14, 14; Jub 23, 31; &thHen 103, 4; 108, 11.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 115

tieren, denken und wahrnehmen kénne, wie es in der apokalyptischen
Literatur behauptet wird. Die entsprechenden Anschauungen verraten
hellenistische (platonisierende) Einfliisse auf die apokalyptische Anthro-
pologie32. Sie zeigen sich vor allem darin, dass sich die Seele bis zum Tag
der Auferstehung®®® voriibergehend vom Leib als ihrer Wohnung 16sen
kann?#.

Sowohl in der Apokalyptik als auch in der Gnosis ist das ,Wissen®
(yvdoig) um die Geheimnisse Gottes wichtig. Der Inhalt dieses Wissens
oder dieser Erkenntnis ist primar religios, insofern er um die Hinter-
griinde von Mensch, Welt und Gott kreist. Es ist ein Offenbarungswissen,
das nur fiir den dafiir Empfinglichen und Auserwihlten zugénglich ist
und damit esoterischen Charakter hat*®>. Dieses ,Wissen“ beruht entwe-
der auf direkter Erfahrung einer Offenbarung oder auf der Einweihung
in die esoterische, geheime Tradition®®.

Sowohl fiir die Gnosis als auch fiir die Apokalyptik ist ein starkes
Interesse an Kosmologie und Angelologie kennzeichnend. Die Lichtwelt
istin der Gnosis von Wesen erfiillt, die aus der Apokalyptik bekannt sind.
Wo dort z. B. die Torhiiter, die ,, Dienstengel Gottes®, stehen, finden sich in
der Gnosis die Archonten. Aber nicht nur die himmlischen Heerscharen,
die niederen Chargen der oberen Regionen, finden sich in der Gnosis
wieder, sondern auch ganz einmalige und unverwechselbare Gestalten
zeigen sich hier. So begegnet Paulus in der gleichnamigen Apokalypse
(NHC V,2) der Gottheit in der Gestalt eines Kindes, das schon aus dem
3. Henoch (dort Metatron) bekannt ist*®’, und der Greis, den Paulus im
7. Himmel trifft, erinnert an den Alten von Daniel 7 und Henoch 46. Der
»kleine Jao“ aus der ,,Pistis Sophia“ findet sich bereits im 3. Henoch als
»kleiner Jahwe“ zur Bezeichnung des entriickten Henoch-Metatron®®.
Die Anthropos-Figur in der Gnosis erinnert an den Menschensohn in
der Apokalyptik®®. Der Fall des Engels, dem wir in der Apokalyptik
begegnen®?, findet seine Parallele im Fall der Sophia in der Gnosis, und

382 Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 52.

383 S. 4Esra 7, 311f; syrBar 30, 1f.

384 S, 4. Esra 7, 78. 88; 14, 14; Jub 23, 31; dthHen 103, 4; 108, 11. S. Schmithals, Neues
Testament und Gnosis, 52.

385 Rudolph, Die Gnosis, 63-64.

386 Quispel, Gnosis, 413; Bianchi, Le Origini, XXX.

387 Vgl. A] u. ActJoh.

38 In ApkAbr.: Jahoel; Troger, Spekulativ-Esoterische Ansitze (Frithjudentum und
Gnosis). In: Maier-Schreiner (Hg.), Literatur und Religion des Frithjudentums, 314.

389 3thHen 46-61.

3% sthHen 6fF; Jub 5, 1-14.



116 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

sowohl in der Apokalyptik als auch in der Gnosis begegnen wir der
Gestalt der Weisheit (;w;;n, oopia), die vom Himmel herabstieg, um
wieder dorthin zuriickzukehren®'.

Die Engel haben eine wichtige Position sowohl in der Apokalyptik als
auch in der Gnosis. In dthHen wird berichtet, dass Gott 70 Engel tiber
die verschiedenen Nationen eingesetzt habe, um diese zu beherrschen,
und im Werk ,Vom Ursprung der Welt“ (NHC II,5) finden sich sogar 72
Engel. Diese Zahl griindet sich auf den hebréischen Text Dtn 32,8. Nach
Ex 1, 5 ist diese Zahl 7o0. Sicherlich haben die Gnostiker die Zahl durch
Vermittlung der apokalyptischen Literatur {ibernommen. Aus der Apo-
kalyptik stammen auch die Engel, die mit den Planeten gleichgesetzt wer-
den*?. Dabei werden auch bose Engel mit den Himmelskdrpern iden-
tifiziert, genau wie in der Gnosis*”. In beiden begegnen wir verschie-
denen Engelwesen mit unterschiedlichen Funktionen, wobei sie sich in
zwei Lager spalten - die vom Licht bestimmten und die vom Demi-
urgen abhingigen Engelwesen®*. Aus der Apokalyptik stammt zudem
die Vorstellung von vier oder sieben Erzengeln®>. , Zostrianus“** cha-
rakterisiert die vier Lichtengel als Krifte der Wahrheit. Im Apokryphon
des Johannes begegnet man bei Christus den vier Lichtengeln Armozel,
Oriel, Daveithai und Eleleth®”’. In der Schrift ,Vom Ursprung der Welt*
erhilt Sabaoth, der hier nicht der Demiurg, sondern dessen Sohn und
damit eine positive Figur ist, von Pistis Sophia sieben Erzengel zur Unter-

31 43thHen 42, 1-3: ,,Die Weisheit fand keinen Platz, wo sie wohnen konnte, da hatte sie

eine Wohnung in den Himmeln. Die Weisheit ging aus, um unter den Menschenkindern
zu wohnen, und sie fand keine Wohnung; die Weisheit kehrte an ihren Ort zuriick
und nahm ihren Sitz unter den Engeln. Und die Ungerechtigkeit kam hervor aus ihren
Kammern: die sie nicht suchte, fand sie, und wohnte unter ihnen, wie der Regen in der
Wiiste und wie der Tau auf dem durstigen Land“ (Zitiert nach der Ubersetzung von
Siegbert Ulig. In: Das dthiopische Henochbuch. (JSHRZ V). Giitersloh 1984, 584).

392 4thHen 86, 11T.

393 Tbid.

34 Die Benennungen dieser zwei Gruppen stammen von Andor Szabé (Szab¢, Die
Engelvorstellungen vom Alten Testament bis zur Gnosis. In: Troger (Hg.), Altes Tes-
tament — Frithjudentum - Gnosis, 148ff.). Er sagt tiber die gnostische Angelologie:
»Betrachtet man die Fiille der Engelwesen in der Gnosis, so féllt zuerst ihre ambivalente
Stellung auf. Das zeigt besonders deutlich eine Stelle in der Schrift des Origenes Contra
Celsum (VI 27), wo davon die Rede ist, dass die Seele einerseits von archontischen Engeln
umringt wird, ihr aber anderseits ,,Engel des Lichts“ hilfreich zur Seite stehen (ibid, 148).

3% 4thHen 9, 1 enthilt die alteste Liste der Erzengel. Thre Zahl betrigt hier nur
vier. Die Liste in c. 20 bietet stattdessen die Namen von sieben Erzengeln (Kaiser, Die
alttestamentlichen Apokryphen, 65).

3% NHC VIIL, 1 p. 29,1-16.

37 NHC IL,1 p. 8,4-23.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 117

stiitzung gegen die Archonten®®®. Die Engel haben also die Funktion von
Helfern und Dienern®”. Als Dienstengel Gottes bringen Engel die gott-
liche Offenbarung aus der Lichtwelt zu den Auserwihlten und teilen sie
ihnen miindlich mit*®. Solche ,,Gnosis“ wurde bereits Adam zuteil, doch
verlor er diese ,Herrlichkeit” und ,erste Gnosis“ wieder*!. Im Tractatus
Tripartitus wird von den Engeln gesagt, sie seien ,,Konige, Herren, Gebie-
ter und Gerichtsengel® Einige halten Gericht, andere schenken Ruhe
und Heilung, wieder andere unterweisen oder halten Wache*?. Die vom
Demiurgen abhingigen Engelwesen sind durch den Demiurgen geschaft-
fen und bilden seine Gefolgschaft‘®>. Doch handeln sie auch als Schopfer,
sind sie doch an der Schopfung beteiligt oder gar fiir sie verantwortlich.
Das Motiv der weltschopferischen Engel taucht in vielen gnostischen Sys-
temen auf. So etwa bei Basilides***, bei Saturninus*®®, bei Simon Magus**
oder bei den Sethianern®”, in ParSem?*®, in TractTrip*®® und in AJ*0.
Wie in der Apokalyptik*!! begegnen wir auch in der gnostischen Lite-
ratur Erzihlungen {iber Geschlechtsverkehr zwischen Engeln und Men-
schentochtern, was als Verfithrung und Schiandung der Letztgenannten
geschildert wird*'2. ,Vom Ursprung der Welt" berichtet von der Befle-
ckung der Eva als Abbild der Licht-Eva durch die Archonten und ihre
Engel*!3, und auch das Apokryphon des Johannes erzihlt von der Verfiih-
rung der Menschentchter im Auftrage der finsteren Méchte mit bésen
Folgen*!*. In UW*"* liest man von der Vertreibung der Archonten durch
die Sophia Zoe und deren Degradierung zu Ddmonen, die daraufhin auf
der Erde ihr Unwesen trieben, indem sie dimonische Engel erschufen

38 NHC IL5, p. 104,17 ff.
399 Szabo, Die Engelvorstellungen vom Alten Testament bis zur Gnosis, 148.
400 ApcAd NHC V;5 p. 85,3-18.
401 P 64,24 1F; s. Szabo, Die Engelvorstellungen vom Alten Testament bis zur Gnosis,
150.
402 NHC L5 p. 99,341F.
403 AT BG2 p. 38, 14ff; NHCIL, 1 p. 10, 191F.
404 Nach Irendus (IrenHaer 1,24, 3 f.).
405 Nach Irenius (IrenHaer 1,24, 2).
406 Nach Hippolyt (Ref VI,19).
407 Nach Epiphanius (EpiphHaer XXXVIII 3,1-4).
408 NHC VII, 1 p. 28,14 ff.
409 P 112,351,
410 BG2 p. 49,10fT.
411§, 7. B. athHen 6 fF.; Jub 5,1-14.
412§, dazu: I1.2.1.6.
43 NHCILs5 p. 116, 1-117,28.
414 BG2 p. 74,1 ff; NHCII, 1 29, 17 ff.
415 P 121,27-35.

]

EE e R



118 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

und Irrlehre, Magie, Giftmischerei und Gétzendienst iiber die Menschen
brichten*!®. Diese Beispiele zeigen, auf welche Weise die vom Demiur-
gen abhdngigen Engelwesen an der Entstehung der Welt des Bosen betei-
ligt sind. Die Einteilung der Engelwesen in lichte und demiurgische, also
bose Engel verliert dariiber aber nicht die Abstufungen und Schattierun-
gen zwischen ihnen aus dem Blick. Haufig sind die demiurgischen Engel
nicht vorsitzlich bose und verstockt, sondern einfach verblendet und in
ihrer Unwissenheit haufig sogar ratlos*!’”. Das heifit, die Engelgestalten
sind unterschiedlicher Natur und haben unterschiedliche Aufgaben und
Funktionen zu erfiillen*!3.

Sowohl in der Apokalyptik als auch in der Gnosis begegnen wir
einem ausgeprégten Pessimismus gegeniiber der Welt: Diese Welt (in der
Gnosis) oder das derzeitige Zeitalter (,,dieses Aon” in der Apokalyptik)
wird nicht mehr von Gott, sondern vom Teufel und seinen Michten,
den Archonten und Damonen, regiert. Doch ist dieser Pessimismus nicht
absolut: Sowohl die Gnostiker als auch die Apokalyptiker glauben an die
Erlosung von den ,,Méchten der Finsternis®

Zuletzt gibt es noch viele Themen und Motive, die sowohl in der gno-
stischen Literatur als auch in der Apokalyptik vorkommen, wie etwa
die Himmelfahrt der Seele*'?, der Thron Gottes (722712)*° usw. Da die
apokalyptische Literatur sicherlich dlter ist als die gnostische, kann man
davon ausgehen, dass die Gnostiker viele wichtige Motive aus der Apo-
kalyptik entliechen haben??!. Die Triger der gnostischen Uberlieferung
kannten zweifelsohne die apokalyptische Literatur und die jiidischen
Uberlieferungen.

Weiterhin gibt es auch eine Hypothese, nach der die Gnosis eine
Spiritualisierung apokalyptischer Erwartungen infolge der Ereignisse
von 70 n. Chr. darstelle, dazu weiter unten in I.2.5.b.

416 P 123, 4ff. S. Szabd, Die Engelvorstellungen vom Alten Testament bis zur Gnosis,
151.

417 Vgl. UW p. 116, 8ff.: Bestiirzung der Machte iiber das Erwachen ihres Gebildes
Adam; 2. LogSeth NHC VII, 2 p. 53, 12fF; pp. 63-64: es ist alles ganz anders, als die
verblendeten Engel glauben. S. Szabd, Die Engelvorstellungen vom Alten Testament bis
zur Gnosis, 152.

418 Tbid, 150.

419 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 788. Vgl. NHCV, 2 und 1 4thHen 17-19; 20-36.

420 Vgl. NHCII, 5 und 4thHen 14, 8ff.

421 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 789. Spiter begegnen uns diese Motive auch in der jiidischen Mystik. S.
ibid, 780 fF.; Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis. In: Kairos. Zeitschrift



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 119

c. Weisheitslehre

Unter die fiir die Gnosis entscheidenden jiidischen Bewegungen haben
A. Adam, H. Koster, H.-M. Schenke, A. Bohlig, K.-W. Troger, K. Rudolph
und H.-J. Klauck auf3er der Apokalyptik auch die jiidische Weisheitslehre
gezdhlt, wobei den Spriichen, der Weisheit des Jesus Sirach und der
Weisheit Salomo besondere Bedeutung zukommt. Wichtig war auch
Kohelet, dessen Skepsis und Pessimismus den Nédhrboden bildete, auf
dem die gnostische Weltbetrachtung Wurzeln schlagen und Bliite treiben
konnte.

Die Tradition der Weisheitslehre ist fiir die Gnosis schon deshalb
wichtig, da die Sophia, Ennoia oder Achamoth und der ,,Sophia-Mythos*
in der Gnosis eine iiberaus wichtige Stellung einnehmen*?%. Viele Wis-
senschaftler vermuteten, dass das Vorbild der Sophia die Weisheit in der
judischen Weisheitsliteratur sei oder diese auf irgendeine Weise bei der
Entstehung der Gestalt der Sophia in der Gnosis mitgewirkt habe*?.

In der Weisheitsliteratur finden sich weitere Motive, die in der Gnosis
Parallelen haben. So kommen in der ,Weisheit Salomos“ Gedanken vor,
die an die Gnosis erinnern. So etwa: Der Weise ist fremd und verachtet in
der Welt, der er nicht angehort, und er erkennt in der Stimme der Weis-
heit sich selbst und seinen wahren gottlichen Ursprung***. Deswegen

fiir Religionswissenschaft und Theologie. Jahrgang III/ 1961, 4 f.;; Maier, Geschichte der
judischen Religion, 193 ff.; Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in
gnostischen Texten von Nag Hammadi, 109ff; Scholem, Die jiidische Mystik in ihrer
Hauptstromungen, Frankfurt a. M. 1957; Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik,
Ziirich 1960.

422 (Jber den Namen Achamoth s. I1.2.1.14.1.1.h.

423 Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis. Ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur
Diskussion iiber die paulinische Anschauung von der Kirche als Leib Christi. Gottin-
gen 1962, 130; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 530;
Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des Gno-
stizismus, 790; Schenke, Die Gnosis, 380; Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II., 539; Klauck,
Die religiose Umwelt des Urchristentums II., 166; Bohlig, Der jiidische und judenchrist-
liche Hintergrund in gnostischen Texten von Nag Hammadi, 114-115; Pokorny, Der
Ursprung der Gnosis, 752 ff.; Rudolph, Sophia und Gnosis. In: Rudolph, Gnosis und
spitantike Religionsgeschichte, 221 ff;; Rudolph, Die Gnosis, 300-301; Wilckens, Wei-
heit und Torheit. Tiibingen 1959, 100ff,; Zandee, Die Person der Sophia in der 4. Schrift
des Codex Jung. In: Le Orgini, 203-212; Markschies, Die Gnosis, 71; Troger, Die Gnosis,
67. Uber mdgliche griechische Einfliisse bei der Gestalt der Weisheit s.: Stead, The valen-
tinian Myth of Sophia. In: Stead. Substance an Illusion in the Christian Fathers. London
1985, 98. Aber Stead rechnet bei ihr auch mit den alttestamentlichen und jiidischen Ein-
fliissen (ibid, 95 ff.).

424 Koster, Einfithrung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsgechichte und
Kulturgeschichte der hellenistischen und romischen Zeit. Berlin, New York 1980, 397.



120 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

behauptet H. Koster, dass die ,Weisheit Salomos“ gnostische Theologie
im jiidischen Gewande sei*?. Auf die Ahnlichkeiten zwischen der Gnosis
und der ,Weisheit Salomos® hat auch M. Brumlik hingewiesen*?°.

Es wurde auch vermutet, dass die jiidischen Weisheitsschulen der
eigentliche Mutterboden der Gnosis gewesen seien. So meinte schon
A. Adam, dass die Gnosis im mesopotamischen Araméertum der arsaki-
dischen Zeit aus einem Synkretismus aramaischer, iranischer und jidi-
scher Elemente hervorgegangen sei und ihre Triger vornehmlich im
Umfeld gewisser Weisheitsschulen der babylonischen Juden zu suchen
seien*?”’, Beim Kolloquium von Messina stellte Adam seine Theorie in
dem Referat Ist die Gnosis in aramdischen Weisheitsschulen entstanden?
zur Diskussion, wobei sich seine Rekonstruktion hauptséichlich auf den
Namen des Oberarchonten stiitzte. In den jiidisch-aramaischen Weis-
heitsschulen sieht auch K.-W. Troger die Wurzeln der Gnosis und betont,
dass die Gnosis eine ,Gebildetenreligion“ gewesen sei*?. Er sagt:

So spricht - nach den Texten - vieles dafiir, dafi jiidische Weisheitsliteratur
daran beteiligt waren, die sich von ihrer rabbinisch orientierten Schriftaus-
legung entfernten bzw. mit ihr brachen und den Weg ,,von der Weisheit zur
Gnosis“ einschlugen. Auch aramiische Schreiber, die in der Diadochenzeit
in einem griechisch dominierten Kulturtrieb keine Perspektive mehr hat-
ten, kommen als Trager einer weltablehnenden Haltung und Beforderer
gnostischer Ideen in Frage'?.

Der Hypothese, nach der die jiidisch-aramaischen Weisheitsschulen
Ausgangspunkte der frithen Gnosis sind, hiangen auch C. Colpe*° und
K. Rudolph an*3!,

425 Auch Adam hat versucht, in Sap 18, 14-16 das erste Dokument der werdenden
syrischen Gnosis nachzuweisen (Adam, Die Psalmen des Thomas und das Perlenlied
als Zeugnisse vorchristlicher Gnosis. (BZNW 24). Berlin 1959); dariiber sagt Rudolph,
dass dieser Versuch sehr kithn ist (Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des
Gnostizismus, 529-530).

426 Brumlik, Die Gnostiker. Der Traum von der Selbsterlgsung des Menschen, 25.

427 Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 530; s. Adam,
Ist die Gnosis in aramdischen Weisheitsschulen Entstanden? In: Le Origini, 291-301.
Dagegen behauptet Van Unnik: ,Dazu muss ich sagen, daf3 ich zweifle, ob es solche
Weisheitsschulen als separate Institute je im Judentum gegeben hat“ (Van Unnik, Gnosis
und Judentum, 8s).

428 Troger, Die Gnosis, 15.

429 Tbid.

430 Colpe, Gnosis II (Gnostizismus). In: RAC, Bd. 11. Stuttgart 1981, 600.

431 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung
des Gnostizismus, 795. Rudolph sagt: ,Mir erscheint der Gedanke, einer Schicht der



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 121

d. Jiidische Skepsis

In der Weisheitsliteratur kommt dem Buch Kohelet, das in den letzten
Jahrzehnten des 3. Jahrhunderts in Paldstina geschrieben wurde, beson-
dere Bedeutung zu**?. Hier finden sich zwar keine gnostischen Motive,
doch dafiir eine zutiefst skeptische Haltung sowie eine pessimistische
Weltanschauung, die im Gegensatz stand zur traditionell optimistischen
alttestamentlichen Weisheitsliteratur. K. Rudolph vermutet, dass diese
Eigenschaften von Kohelet den Nahrboden fiir die gnostische Weltan-
schauung darstellten***. Rudolph nennt die Haltung des Buches , jiidische
Skepsis“#** und sagt:

Das Auseinanderbrechen von Gott und Welt, der Verlust des Vertrauens
auf den Sinn des Daseins und der Pessimismus sind Vorboten der gnos-
tischen Daseinshaltung. Gott riickt in die Ferne, er steht jenseits des irdi-
schen, sinnlosen Treibens: der ,,fremde Gott“ in hchster Entfernung mel-
det sich an. Es bedarf nur noch eines letzten Schrittes, der den Faden
mit dem Schépferwirken Gottes in der Urzeit restlos zerschneidet und
die Sinnlosigkeit und das ungéttliche Chaos der Welt auf eine widergottli-
che Macht zurtickfiihrt, wahrend der wahre Gott im unwandelbaren und
unbefleckten Jenseitsbereich verbleibt (wobei man Anleihen an der helle-
nistischen Gottesauffassung macht). In der Gnosis hat sowohl der Agno-
stos Theos als auch der Demiurg Ziige des judischen Gottesbildes! So
fiihrte die Skepsis, geboren aus dem Zweifel an der Macht der gottlichen
Weisheit, zur Gnosis, und damit auflerhalb des offiziellen Judentums. Die
alte Beziehung der Weisheitsschulen zu den nichtjtidischen Nachbariiber-
lieferungen wird aufSerdem dazu beigetragen haben, daf§ der gnostischen
Seinsdeutung und mythologischen Objektivation Material aus dem rei-
chen Schatz des Alten Orients, besonders Irans und des Hellenismus, zur
Verfiigung stand*®.

Die Herkunft des Buchs Kohelet aus der jiidischen Weisheitstradition
ist fiir Rudolph ein Argument fiir seine These, dass jiidisch-aramdische

»Schreiber” und einer Schultradition eine wichtige Rolle bei der Entwicklung der gnos-
tischen Lehren zuzuschreiben, sehr fruchtbar zu sein, da damit die Traditionsgeschichte
und Interpretationstechnik gnostischer Texte besser verstindlich werden diirfte“ (Ru-
dolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 530). S. auch Rudolph,
Die antike Gnosis — Probleme und Fakten, 29.

432 Hertzberg, Der Prediger. (KAT XVII 4-5). Giitersloh 1963, 42 ff.

433 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 794.

434 Rudolph, Die Gnosis, 301.

435 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 794-795.



122 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Weisheitsschulen die Ausgangspunkte der frithen Gnosis gewesen
seien*?®, Auch M. Brumlik meint, dass das Buch Kohelet die Entste-
hung und Entwicklung der Gnosis beeinflusst hat*”, ebenso rechnet K.-
W. Troger damit, dass unter anderen auch judische Skeptiker grofien
Anteil an der Ausformung der Gnosis gehabt haben*®®.

Nach J. Maier und M. Hengel spiegelt das Buch die Krise wider, die im
Judentum stattgefunden hat, als es mit der hellenistischen Zivilisation in
Beriihrung kam*®. Die Gnosis wird hier als Krisen-Erscheinung inter-
pretiert. R. Grant hat den Ursprung der Gnosis in der Krise des Juden-
tums nach der Katastrophe 70 n. Chr. gesehen**’. Fiir G. Theiflen war eine
wichtige Entstehungsbedingung der Gnosis das Ungeniigen der traditio-
nellen Religionen**!, und B. Pearson sieht in den Griindern der Gnosis
judische Intellektuelle, die der Mangel an Erklarungen tiber den Zustand
der Welt und uber den Sinn und das Ziel menschlichen Lebens, den die
eigene jiidische Religion ihnen bot, zu immer radikaleren Umdeutungen
ihrer religiosen Traditionen veranlasste*2. Auch K.-W. Troger hilt die
Gnosis fiir eine ,,Protestreligion und meint, dass sie mit ihren Initiato-
ren und Anhéngern einen Ausweg aus der Krise und eine neue Identi-
tat gesucht habe. Auf diesem Weg erhilt ihre Ablehnung und Abwertung

der Welt geradezu nihilistische Ziige und wird zum antikosmischen Prin-
14443

zip

e. Jiidische Mystik

Auch zwischen der Gnosis und der jiidischen Mystik gibt es viele Ahn-
lichkeiten, die besonders K. Schubert, K. Rudolph, K.-W. Troger, G. Scho-
lem und I. Gruenwald** betont haben. H. Graetz**, K. Schubert** und
G. Scholem*" etwa sehen in der Mystik ,die jiidische Gnosis“. Dem

436 Tbid, 795.

47 Brumlik, Die Gnostiker. Der Traum von der Selbsterlgsung des Menschen, 38.

438 Troger, Die Gnosis, 72.

43 Hengel, Judentum und Hellenismus, 224-225.

440§, Grant, Gnosticism and Early Christianity. New-York 1959.

441 Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 316.

442 Pearson, The Emergence of the Christian Religion.

443 Troger, Die Gnosis, 15.

444 Gruenwald, Apocalyptic and Merkavah Mysticism; Gruenwald, From Apocalypti-
cism to Gnosticism. Frankfurt/M., 1988.

445 Graetz, Gnosticismus und Judentum.

446 Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 2 ff.

447 Scholem, Zur Frage der Entstehung der Kabbala, 8; Scholem, Jewish Gnosticism,
Merkabah Mysticism and Talmudic Tradition. New York 1960.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 123

stimmen K. Rudolph**, J. Maier** und W.C. van Unnik**° jedoch nicht
zu, besitze das Judentum doch kein gnostisches Weltbild. Sie empfeh-
len stattdessen von jiidischer Esoterik oder Mystik zu sprechen*!. Scho-
lem ist sich dessen bewusst, dass ,,die jiidische Gnosis“ weder Dualismus
noch gnostische Anthropologie enthilt, doch sind fiir ihn beide auch
nicht konstitutiv fiir die Gnosis. Thr Hauptmerkmal ist fiir ihn die eso-
terische Erkenntnis*?, und diese Definition erlaubt es ihm, die jiidische
Mystik als gnostisch zu bezeichnen*>>.

Nach K. Schubert kénnen wir in der frithen jiidischen Mystik drei
Perioden unterscheiden: 1) Qumran und das zu Qumran gehérende apo-
kalyptische Schrifttum, 2) die rabbinische Merkava-Mystik des ersten
und zweiten Jahrhunderts n. Chr***. und 3) die Mystik der Hekhalot-
Traktate, die etwa zwischen 200 bis 600 n.Chr. anzusetzen ist*.
K.W. Troger ordnet die Lehre von Qumran hingegen nicht der jidi-
schen Mystik zu, deren fritheste Stufe nach ihm die Merkava-Mystik

#8 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 782 1T.

449 Maier, Geschichte der jiidischen Religion, 193-194; Maier, Jiidische Faktoren bei
der Entstehung der Gnosis?

40 Van Unnik, Gnosis und Judentum, 75-76.

451 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 783. So auch Maier (s. Geschichte der jidischen Religion, 193-194) und
Van Unnik (s. Gnosis und Judentum, 75-76).

42 Die Charakteristika der Gnosis sind nach Scholem: ,,der Besitz einer Erkenntnis,
die nicht durch gewéhnliche intellektuelle Mittel, sondern nur auf dem Wege einer
Offenbarung und mystischen Erleuchtung zu gewinnen ist, der Besitz einer Geheimlehre
von der Ordnung der oberen Welten und die Kenntnis der magischen und liturgischen
Mittel, die den Zugang zu ihnen erdffnen (Scholem, Zur Frage der Entstehung der
Kabbala, 8).

453 Weidner, Gershom Scholem. Politisches, esoterisches und historiographisches
Schreiben. Miinchen 2003, 351.

44 Uber die Merkava-Mystik s. Goldberg, Der Vortrag des Ma’ase Merkawa. In:
Goldberg, Mystik und Theologie des rabbinischen Judentums. (TSAJ 61). Tiibingen 1997,
1-15; Goldberg, Rabban Yohanans Traum. Der Sinai in der frithen Merkawamystik. In:
ders., 16-35; Goldberg, Der verkannte Gott. Priifung und Scheitern der Adepten in der
Merkawamystik. In: ders., 36-48.

455 Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 5. S. auch: Schifer; Herrmann
(Hgg.), Ubersetzung der Hekhalot-Literatur I, Par. 1-80. (TSAJ 46). Titbingen 1995;
Schifer (Hg.), Ubersetzung der Hekhalot-Literatur II, Par. 81-334. (TSAJ 17). Tiibingen
1987; Schifer (Hg.), Ubersetzung der Hekhalot-Literatur III, Par. 335-597. (TSAJ 22).
Titbingen 1989; Schifer (Hg.), Ubersetzung der Hekhalot-Literatur IV, Par. 598-98s.
(TSAI 23). Tibingen 1991; Hermann (Hg.), Massekhet Hekhalot. (TSAJ 39). Tiibingen
1994; Schifer, Hekhalot-Studien. (TSAJ 19). Tiibingen 1988; Goldberg, Einige Bemer-
kungen zu den Quellen und redaktionellen Einheiten der Grof3en Hekhalot. In: Gold-
berg, Mystik und Theologie des rabbinischen Judentums, 49-77.



124 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

darstellt, deren Anfinge er in der Apokalyptik (dthHen 14) erkennt**.
Die Merkava-Mystik ist auch fiir G. Scholem die élteste Stromung der
judischen Mystik*’. Er meint, dass man ihre Anfinge in pharisdischen
Kreisen suchen miisse**. I. Gruenwald sieht in der jiidischen Apokalyp-
tik und der Merkava-Mystik zwei Arten esoterischer Literatur des Juden-
tums im Zeitalter der Mischna und des Talmuds (u. 180 v.Chr bis 600
n. Chr)*.

Die Merkava-Mystik findet sich in der Gnosis z. B. in der Schrift ,Vom
Ursprung der Welt* (NHC II, 5). Hier wird die Thronsphire Zebaot
im 7. Himmel ebenso ausfiihrlich beschrieben wie in den jiidischen
Merkava-Berichten, so finden sich hier Lowen-, Rinder-, Menschen- und
Adlergestalten sowie die 72 Erzengel Gottes, also in gleicher Anzahl wie
in der jiidischen Tradition*®. In der Hekhalot-Mystik kann der Mystiker
durch die sieben Himmel und sieben Paliste zur ,,Herrlichkeit® Gottes
aufsteigen, wobei er verschiedenen Gefahren ausgesetzt ist. Dies ist eine
merkwiirdige Parallele zur Seelenreise in der Gnosis.

G. Scholem ist sich ziemlich sicher, dass die ,jidische Gnosis“ viel
alter ist als gedacht und zeigt, dass man die leitenden Zentralthemen der
judischen Mystik, die gottliche Thronsphire und die Gestalt Gottes, bis
in das erste und zweite Jh. n. Chr. zuriickverfolgen kann*!. Fiir ihn liegen
die Wurzeln der Gnosis in der jiidischen Mystik*2. Von hier aus hitten
sie die Entstehung der auflerjiidischen Gnosis beeinflusst*®®. Scholems
Meinung nach liegen in der frithen jiidischen Mystik also die Anfinge
der Gnosis und der spiteren Kabbala*®*. Die Entstehung der Gnosis im
Judentum konne nicht aus den fremden Einfliissen abgeleitet werden, da
bereits innerhalb der jiidischen Uberlieferung Konzeptionen entstanden
seien, die an die Gnosis angrenzten*>.

456 Troger, Spekulativ-Esoterische Ansitze (Frithjudentum und Gnosis), 310-311.

457 Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstrémungen, 4;.

458 Tbid, 45.

459 Gruenwald, From Apokalypticism to Gnosticism, 53.

460 Troger, Spekulativ-Esoterische Ansitze, 315. S. 2.4.3.2.

461 Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism and Talmudic Tradition; Scho-
lem, Die jiidische Mystik in ihrer Hauptstromungen.

462 Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic Tradition.

463 Tbid, 1f.

464 Scholem, Zur Frage der Entstehung der Kabbala.

465 Weidner, Gershom Scholem, 352; S. auch Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah
Mysticism, and Talmudic Tradition, 7.

@



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 125

f. ,Hdretiker” im Rabbinertum

Neben der oben genannten ,jidischen Gnosis®, die monistisch-mono-
theistisch war, gab es im antiken Judentum auch dualistische Grup-
pen, die zwei gottliche ,Miachte® oder ,,Prinzipien® lehrten. M. Fried-
linder*®S, K. Schubert**’, G. Quispel*%®, B. Pearson*®, F. Dexinger*’® und
K. Rudolph*’! haben diese Gruppen mit den Hiretikern (a7°n) in der
rabbinischen Literatur gleichgesetzt und sie mit der Gnosis in Verbin-
dung gebracht. Als Hauptvertreter der Haretiker gilt Rabbi Elisa’ben
Abuja, der auch Aher, ,,der Andere*, genannt wurde*’%. B.A. Pearson ver-
mutet, dass auch das Motiv der Blasphemie des Demiurgs, das in AJ, HA
und UW vorkommt#73, die Diskussion iiber die zwei Michte im Himmel
widerspiegelt*74.

Die Polemik gegen die Hiretiker und ihre Lehre von der Existenz
zweier gottlicher Michte, findet sich in KohR II,14; GenR 17,5; ExR 20,2,
und bei den Samaritanern (Memar Marqa 1.8). Auch die rabbinische
Polemik gegen die Auslegung von 2719 als eine Vielzahl von Gottern,
wie sie @1 lehrten (GenR 1,10), kann ein Hinweis auf die Haretiker sein.
Auch wenn man nur zwei Méchte oder Prinzipien meinte, sprach man
von ,yvielen® Miachten: ,Deswegen ist ein einziger Mensch geschaffen
worden, damit die Ketzer nicht sagen koénnen: es gibt viele Machte im
Himmel!“ (bSan 4,5).

466 Eriedlinder war der erste Forscher, der o"*» in der rabbinischen Literatur mit den
jiidischen Gnostikern gleichgesetzt hat (Friedldnder, Der vorchristliche Gnotizismus, 59—
69).

467 Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis.

468 Quispel, Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie. In: EvTh 14. Jg. (9. Jg. der
NF) 1954, 474-484; Quispel, G. Gnosis, 420.

469 Pearson, Friedlinder Revisited: Alexandrian Judaism and Gnostic Origins. In:
Pearson, Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity. Minneapolis 1990 10ff.

470 Dexinger, Die Sektenproblematik im Judentum, 278.

471 Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 588; Rudolph,
Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des Gnostizismus,
786-787.

472 Pearson, Friedldnder Revisited: Alexandrian Judaism and Gnostic Origins, 24; Uber
Eli$a ben Abuja s. noch: Stroumsa. Aher - a Gnostic? In: Layton (ed.), The Rediscovery
of Gnosticism. Proceedings of the International Conference on Gnosticism at Yale New
Haven, Connecticut, March 28-31, 1978. Volume two: Sethian Gnosticism. Leiden 1981,
808-818.

473§, dazu: Fallon, The Enthronement of Sabaoth. Jewish Elements in Gnostic Creation
Myths. (NHS 10). Leiden 1978.

474 Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic* Literature. In: Pearson, The Emergence
of the Christian Religion. Essays on Early Christianity, 132.



126 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

K. Rudolph ist tiberzeugt, dass diese Haretiker vorwiegend jiidische
Gnostiker gewesen sind. Fiir die Existenz der jiidischen Gnosis im 1. und
2. Jahrhundert bringt Rudolph folgende Argumente:

GenR. 1,10 richtet sich wahrscheinlich gegen die Schépfungsverfluchung
der Minoth. Das Schicksal des Elisa b. Abuja gen. Aher ist bekannt (die
Geschichte in bHag 15a2 lehrt, dass der Abfall zur Gnosis zum Antino-
mismus fiihrte). Die gnostischen Sekten der Sethianer, Naassener, Ophi-
ten, Kainiten, Peraten zeigen schon dem Namen nach, daf} sie der judi-
schen Tradition verpflichtet sind. Ein schones Beispiel fiir diese frithe
Stufe gnostischer Schriftstellerei ist die Baruchgnosis des Justinus (Hip-
polyt, Ref V,24,2-27,5). Es scheint, dafl auch Philo gegen gnostische Sek-
ten an einzelnen Stellen seiner Bibelauslegung Front machte. Justin Mar-
tyr, Hippolyt, Origenes, Eusebius und Epiphanius berichten von héreti-
schen jidischen Sekten, die der Gnosis nahestehen (Justin, Dial 35,2-6;
80,3 f.; Origenes, Cels 3,13; 4,28). Fiir die altere Zeit sind die ntl. Schrif-
ten, vor allem die des Paulus und die Kirchenbriefe, eine Fundgrube fiir
die beginnende Christianisierung élterer gnostischer Uberlieferungen mit
jidischem Tenor*”>.

G. Quispel leitet die Unterscheidung zwischen dem unbekannten Gott
und dem Demiurgen in der Gnosis aus der Vorstellung von ,,zwei Méach-
ten”“ ab*’%. Dabei findet er in den rabbinischen Quellen auch Hinweise auf
die gnostische Vorstellung, nach der die Engel an der Schépfung beteiligt
gewesen seien*””. Nach K. Schubert geht aus Midrasch GenR p. 1 her-
vor, dass einige jiidische Ketzer und Gnostiker die Weltschopfung einem
bésen Demiurgen zugeschrieben haben?’®.

g. Taufgruppen

Unter den jiidischen religiosen Gruppen, die am Anfang unserer Zeit-
rechnung entstanden sind, nehmen die Taufgruppen479, wie die Hemero-

475 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 786-787.

476 Quispel, Gnosis, 420-421.

477 Quispel, Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie, 477.

478 Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 15.

479 In der fritheren wissenschaftlichen Literatur wurden sie als ,, Taufsekten“ bezeichnet,
doch ist die Verwendung dieses Begriffes problematisch. Der Begriff ,,Sekte® ist in einem
von den christlichen Konfessionen geprigten Kulturmilieu entstanden und bezeichnet
dort eine von der tiblichen Meinung abweichende Denkrichtung. Zumeist wird dabei
in ausschliefllich negativem Sinn eine eigenwillige, verblendete Abweichung vom christ-
lichen Glauben und Abspaltung von der wahren kirchlichen Gemeinschaft bezeichnet.
Spricht man von ,,Sekte®, besteht also die Gefahr, eine andere Religion wertend auf das
Christentum zu beziehen (Dexinger, Die Sektenproblematik im Judentum, 273). Wollte



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 127

baptisten, die Masbothéer, die Elkasaiten u.a.%%, eine besondere Stellung

ein. Es sind Gruppen und Gemeinden, in denen der Wasserzeremonie
eine zentrale kultische Bedeutung zukommt. Man kann sogar von einer
sakramentalen Bedeutung der Zeremonie sprechen, die sie von den iibli-
chen und verbreiteten Lustrationsriten oder ,Waschungen® unterschei-
det, wenn dies auch nicht in der dufleren Form der Handlung erkenntlich
ist. Die Form besteht zum tiberwiegenden Teil in einer Ein- oder Unter-
tauchung des Glaubigen in ,flieBendes” Wasser*®!. Teile dieser Gruppen,
wie z. B. die Elkasaiten, waren jiidisch-christlich*2.

Es gibt Beziehungen zwischen der Gnosis und dem Taufertum. Es
ist sehr wahrscheinlich, dass Mani bis zu seinem 24. Lebensjahr der
Téufergemeinschaft der Elkasaiten angehorte*®®. Auch die urspriing-
lich nichtchristlichen Sethianer kannten eine Taufe, die wahrschein-
lich aus einem heterodoxen jiidischen Milieu stammt**. Da am Beginn
der sethianischen Schrift Die drei Stelen des Seth (NHC VII,5) der
Name ,,Dositheus® steht, meinen K.-W. Troger*s> und H.-M. Schenke*®,
dass die Sethianer aus Samarien stammten, wo die Taufbewegung grofie

man ihn beziiglich des Judentums anwenden, miisste man von der Existenz eines norma-
tiven Judentums vor der Katastrophe von Jerusalem AD 70 ausgehen, was aber unwahr-
scheinlich ist und neue Probleme aufwerfen wiirde. (s. ibid, 273 ff.). Deswegen versucht
man heute in der Religionwissenschaft den Begriff ,,Sekte“ nicht nur beziiglich des Juden-
tums, sondern iiberhaupt zu vermeiden und mit anderen Begriffen, wie ,,Gruppe®, ,,kleine
Glaubensgemeinschaft® usw., zu ersetzen. Diesem Prinzip folgt, bis auf die Zitate, auch
die vorliegende Arbeit.

480G, Simon, Die jiidischen Sekten zur Zeit Christi. Ziirich, Kéln 1964, 85-105;
Rudolph, Antike Baptisten. In: Rudolph, Gnosis und spitantike Religionsgeschichte,
569-606.

481 Tbid, 569.

482 G, Klijn; Reinink, Patristic Evidence for Jewish-Christian Sects. (NT.S XXXVI).
Leiden 1973.; s. auch: Luttikhuizen, The Revelation of Elchasai. Investigations into
the Evidence for a Mesopotamian Jewish Apocalypse of the Second Century and its
Reception by Judeo-Christian Propagandists. (TSAJ 8). Tiibingen 1985.

483 Bois, Zoroastrizd. Verovanija i obotSai. Moskva 1987, 136; Bohlig, Der Manichi-
ismus. In: Vermaseren (Hg.), Die orientalischen Religionen im Rémerreich, 437; Tro-
ger, Die Gnosis, 73. 175; Rudolph, Die Gnosis, 355. Andere Forscher, wie z.B. J. Doresse
(Gnostitsism, 326) und J.P. Asmussen (Manihheism. In: ders: 372-375) vermuten, dass
Mani nicht der T4ufergemeinschaft der Elkasaiten, sondern der Mandéder angehort hat.
Ch. Markschies spricht einfach ,von einer judenchristlichen T4ufersekte im siidlichen
Zweistromland“ (Die Gnosis, 102).

484 Troger, Die Gnosis, 73. Deswegen sagt H.-M. Schenke: ,,Die Sethianer waren also
gnostische Taufer” (Schenke, Was ist Gnosis? Neue Aspekte der alten Fragen nach dem
Ursprung und dem Wesen der Gnosis, 183).

85 Troger, K.-W. Die Gnosis, 73.

486 Schenke, H.-M. Was ist Gnosis?, 184.



128 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Bedeutung hatte. Schenke vermutet, dass die Sethianer ihre Taufe aus
der samaritanischen Taufbewegung tibernommen haben*’. Auch Simon
Magus hat man mit der samaritanischen Taufbewegung in Zusammen-
hang gebracht. Troger*®® und Schenke*® rechnen sogar mit der Méglich-
keit, dass Simon selbst ein Taufer gewesen ist.

In diesem Zusammenhang muss auf die Mandder hingewiesen wer-
den, deren zentrales kultisches Ritual die Taufe oder ,,Untertauchung®
(masbuta, gesprochen maswetta) in flielenden (,,lebendigen) Gewis-
sern war, denen der Name Jordan gegeben wurde*. Die Mandéer glau-
ben, dass die Taufe helfe, mit der Lichtwelt in Kontakt zu treten, da die
»Jordan“-Fliisse in ihr entsprangen und somit ein Abbild des gottlichen
Lebenselements seien. Ohne Taufe konne die ,,Seele” nicht ins Jenseits
gelangen®!. K. Rudolph und H.-M. Schenke meinen, dass das Mandaer-
tum anfangs eine Taufgruppe gewesen sei, die aus dem offiziellen Juden-
tum ausgetreten ist*2. Rudolph lenkt dabei die Aufmerksamkeit auf die
Tatsache, dass die Grundziige des manddischen Taufritus aus dem frith-
judischen Baptismus des Jordangebietes stammen*®. Die Gnosis trat also
schon relativ frith mit dem T4ufertum in Verbindung oder entstand in
demselben Raum wie sie, in Syrien oder Paléstina.

h. Qumran

Zu den apokalyptischen Gruppierungen innerhalb des Frithjudentums
gehort auch die Gemeinde von Qumran. In der Forschung hat sich die
Annahme gefestigt, dass die Qumrangemeinde mit den Essenern oder

487 Tbid.

488 Troger, Die Gnosis, 73.

489 Schenke, Was ist Gnosis?, 186-187. Schenke sagt: ,Die Art und Weise, wie in Apg
8, 5—25 und der/den mutmafilichen Quelle(n) von der Taufe, der sich Simon unterzieht,
die Rede ist, wenn man sie zusammennimmt mit der sich in den Pseudoklementinen
findenden Vorstellung, daff Simon Magus zum Jiingerkreis Johannes des Taufers gehort
hat und der legitime Nachfolger des Johannes war (HomClem II, 23-25), konnten darauf
schlieflen lassen, daf3 der historische Simon selbst (nebst seinen Nachfolgern) ein Taufer
war, ein Taufender, ein die Heilsnotwenigkeit der Taufe Predigender® (ibid, 186).

490§ 1L.2.1.15.

#1 Rudolph, Die Gnosis, 388.

42 Rudolph, Probleme einer Entwicklungsgeschichte der mandiischen Religion, 72; s.
auch: Rudolph, Die Mandaer. I, 93-94; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung
des Gnostizismus, 532; Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und
Gnosis, 129—130; Schenke, Die Gnosis, 401.

493 Rudolph, Mandier/Mandéismus. In: TRE. Bd. 22. Berlin, New York 1992, 23;
Rudolph, Die Gnosis, 388; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnos-
tizismus, 532; Rudolph, Antike Baptisten, 592 ff.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 129

wenigstens deren innerem Kreis gleichzusetzen sei und neben den Pha-
risdern und Sadduzéern eine religiose Bewegung des Frithjudentums bil-
dete. Diese Hypothese hat sich bewéhrt, und die tiberwiegende Mehrzahl
der Forscher hilt an ihr fest**.

Die Literatur von Qumran stellt keine einheitliche GrofSe dar, sondern
umfasst Texte unterschiedlicher Herkunft. Unter ihnen gibt es solche, an
deren essenischem Ursprung kein Zweifel besteht**>. Diese ,,Kernschrif-
ten’, etwa die Gemeinderegel von Qumran oder die Hodajot, prasentie-
ren systematisch-theologische Aussagen in duflerst konzentrierter Form.
Sie stellen eine Weiterentwicklung des apokalyptischen Geschichtsden-
kens dar, wobei sich Tendenzen in Richtung einer Theodizee, also einer
Erklarung der Herkunft und Macht des Bosen in der Welt, und einer
soteriologisch bestimmten Anthropologie erkennen lassen*. Viele Wis-
senschaftler, allen voran Kurt Schubert, haben eine Reihe von Beriih-
rungspunkten zwischen der Literatur von Qumran*” und der gnosti-
schen Literatur ausgemacht:

1. In den Qumranentexten, besonders in den Hodajot, spielt das Wort
nyT (,Weisheit®, ,Wissen’; ,,Erkenntnis“) eine wichtige Rolle*®. Die
ny7 verbindet die Gemeindemitglieder mit den Engeln*”, die auch
nyT nimA, ,,Geister der Erkenntnis® oder ,,Geister des Wissens hei-
Ben>®. ny7 stammt von Gott, der durch sie alles geschaffen hat>'.
Dieses ,Wissen® ist, wie aus den Belegen hervorgeht, eine Offenba-
rung, ein Privileg der ,,Erwihlten® oder ,,Einsichtigen® und dient
zu ihrem Heil. Das Glaubenssystem basiert also, wie A. Dupont-
Sommer mit Recht bemerkt, auf einer ,Gnosis des Heils“**2. Das
Objekt dieser Gnosis sind in erster Linie die ,wunderbaren

494 Schreiner, Die apokalyptische Bewegung. In: Maier; Schreiner (Hgg.), Literatur und
Religion des Frithjudentums, 248; VanderKam, Einfithrung in die Qumranforschung.
(UTB 1998). Gottingen 1998, 92 ff; Stegemann, Die Essener, Qumran, Johannes der
Taufer und Jesus. (Herder spektrum 4128). Freiburg, Basel, Wien 1993.

495 Stegemann, Die Essener, Qumran, Johannes der Tdufer und Jesus, 148.

4% Hengel, Judentum und Hellenismus, 395.

47 Auch K. Schubert versteht in diesem Zusammenhang unter der Literatur von
Qumran nur solche Texte, deren essenischer Ursprung sicher ist.

498 Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 6. S. auch Quispel, Gnosis,
413.

499 Bes. 1 Q 11,3-8.

500 3 QHod 3,22f.

01 1 QS 3,155 11,11.

502 Rudolph, War der Verfasser der Oden Salomos ein ,Qumran-Christ“? Ein Beitrag
zur Diskussion um die Anfinge der Gnosis. In: Rudolph, Gnosis und spitantike Religi-
onsgeschichte, 525.



130

503
504
505
506
507
508
509
510

I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Mysterien*%, die Gott seine Erwiahlten hat ,wissen lassen>*%. Dabei
handelt es sich um Geheimnisse in Gottes Schopfung®® und um
sein (fir die Welt) verborgenes (,,mysterioses®) Heilshandeln in
der Geschichte®, die er speziell seiner Gemeinde im ,,(Neuen)
Bund“ offenbart®”. Dieses ,Wissen® ist also esoterisch, Besitz der
Gemeinde und der ,,Erwihlten“®, Dabei ist die Erkenntnis kosmo-
logisch orientiert, bezieht sie sich doch auf das Handeln des guten
und bosen Geistes®® in der Welt und ihrer Geschichte®!°.,

. Typisch fiir Qumran ist der Dualismus zwischen zwei Menschen-

klassen — den ,Kindern des Lichtes“ und den ,,Kindern der Finster-
nis® Die ersteren gehoren zur Gemeinschaft, deren arkaner Heilsbe-
sitz die ,, Mysterien der Erkenntnis® sind. Die letzteren haben keinen
Zugang ,,zur Quelle der Einsicht und zum Mysterium der Wahr-
heit“. Die esoterischen Erkenntnisse der Gemeindemitglieder, die
Gott erwihlt hat, erheben sie iiber die tibrigen Menschen'!.

. Im dualistischen Traktat 1QS>'> begegnet uns die Lehre von den

zwei Geistern®'3.

. Wie in spdteren gnostischen Systemen findet sich schon in der

Gemeinderegel eine ausgepriagte Angelologie. Die Sphire bis zu
Gottes Herrlichkeit ist von himmlischen Wesen bewohnt. Wer sie

erblicken darf, wird selbst den Engeln, den Himmelssohnen,
gleich>.

. Schubert hat in der Literatur von Qumran, besonders in der Ge-

meinderegel, ,spezifische Motive der spateren rabbinischen Gno-
sis“ gefunden®’, wie etwa die frithe jiidische Mystik. Zur Mystik
gehort seiner Meinung nach auch ,der Ort der Herrlichkeit in

1 QH 1,20; 2,13; 5,26; 7,26f.; 11,4.16.

1 QH 4,27f; 7,27; 11,4.16.

1 QH 10,4; 13,13; cf. 1 QM 10,11-15.

1 QH 4,251F; 13; cf. 1 QS 11,19.

1 QH 5,81f. 26 fF; 8,18 ; bezogen auf das Gesetz 1 QH 11,23.

1 QH 2,135 14,15; 15,235 17,9.

1 QH 1,17; 14,111 17,17.

1 QH 2,18. S. Rudolph, War der Verfasser der Oden Salomos ein ,,Qumran-Christ“?,

526-527.

511
512
513
514
515

Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 7.

3, 13-14,26.

Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 7.

Schubert, Die Religion des nachbiblischen Judentums. Freiburg, Wien 1955, 86.
Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 7.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 131

1 QS 11,3-8, den man als einen kosmischen Ort verstehen muss.
Schubert setzt ihn mit dem ,,Thronsessel (77227n) der Herrlichkeit™

in der jiidischen Mystik gleich und vermutet, dass er fiir die spiteren
judischen Mystiker, oder in Schuberts Worten ,,rabbinischen Gno-
stiker®, im Anschluss an Ez 1,26-28 die himmlische Sphire selbst
bedeutete. Die rabbinische Merkava- und Hekhalot-Mystik kennt
die Vorstellung, dass der Gnostiker durch die sieben Himmel und
sieben Paldste zur ,,Herrlichkeit® (7122) Gottes aufsteige, wobei er
verschiedenen Gefahren ausgesetzt sei’!. K. Schubert meint, dass
dhnliche Ideen auch in Qumran bekannt waren>'’.

Sowohl in der Gnosis als auch in Qumran finden sich eine asketische Hal-
tung’'® sowie die Gegeniiberstellung von Fleisch und Geist mit negativer
Haltung gegeniiber der Erdenstofflichkeit>'®. Kurt Rudolph erkannte fol-
gende Beziehungen zwischen den Urmandéern und den Vorstellungen
der Qumrangruppe®?:

Bei beiden steht die Waschung oder Taufe®?! im Mittelpunkt des
Kultes. Gemeinsam sind auch der doppelte Dualismus von Leib und
Seele sowie von Licht und Finsternis, der Engelglaube (vgl. die mandai-
schen Uthras), das Tragen von weiflen Gewdndern, die Ablehnung von
Schmuck, die Ehrung der Sieben und die Totenbestattung mit Ausrich-
tung nach Siiden. Die mandiische und essenische Moral zeigen auffal-
lende Gemeinsamkeiten®?2. So finden sich in der mandiischen Literatur
dieselben Motive, die uns auch in den Hodajot begegnen, etwa ,Was-
ser“ und ,Leben?. Diese mehr oder weniger ausgeprigten Gemein-
samkeiten zwischen den drei Literaturdenkmilern lassen sich nicht nur

516 Tbid, 7-8.

>17 Tbid, 8.

518 Burrows, Die Schriftrollen vom Toten Meer. Zweite Aufl. Miinchen MCMLVII],
212.

519 Brandenburger, Fleisch und Geist. Paulus und die dualistische Weisheit. (WMANT
29). Neukirchen-Vluyn 1968, 86.

520 Vgl. auch Ringgren, The Faith of Qumran. Theology of the Dead Sea Scrolls. New
York 1995, 252-253.

21 Rudolph, Die Mandéer. 1., 223.

22 Tbid, 224-225.

523 S0 hat die Redeweise von den himmlischen Quellen (mambuhe; Quelle[n] des
Lichts, des Lebens) ihr kultisches Gegenbild im Sakraments — Trunk ,,Mambuha® Das
»lebende Wasser® (maija haije) der himmlischen Jordan-Fliisse ist ein Abbild der irdi-
schen Taufgewisser (,lebend” = ,flieflend). Der Wassertrunk gehort zum Taufgesche-
hen (Rudolph, War der Verfasser der Oden Salomos ein ,,Qumran-Christ*?, 523).



132 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

durch gegenseitige Beeinflussung oder die gemeinsame Tradition des
Alten Testaments erkliren, sondern wurzeln in einer kultischen Konti-
nuitit der Wasserriten (,,Taufkult“)>4.

Zuletzt sei auch auf eine Person hingewiesen, durch die Qumran mit
der Gnosis in Verbindung gebracht werden kann, auf Dositheus®*. Nach
den Pseudo-Clementinen, verfasst etwa im dritten Jahrhundert n. Chr.,
war Dositheus ebenso wie der Samaritaner Simon (d. h. Simon Magus)
ein Jiinger von Johannes dem Tdufer>?®. Zudem war er auch fiir die Man-
déer eine wichtige Person. Eusebius von Caesarea erwéihnte Dositheus als
,Stifter der Dositheaner 5%/, einer religiosen Gruppe in Samaria, die noch
im Mittelalter existierte®?®. Obwohl die Berichte iiber Dositheus verwir-
rend und widerspriichlich sind, wird er in verschiedenen Quellen héufig
mit der Gnosis und der Taufbewegung in Zusammenhang gebracht>”.
Als sein Wirkungsort wird dabei stets Samaria genannt>.

John Bowman hat zahlreiche Beriihrungspunkte zwischen der sama-
ritanisch-dositheanischen Gruppe und der Gemeinde von Qumran her-
ausgearbeitet. Beide sahen fiir ein legitimes Priestertum zadokitische
Priester vor, wobei die Macht der Priesterschaft hinsichtlich der Gemein-
deleitung aber eingeschrinkt war. In der Gemeinde von Qumran finden
wir drei Priester neben zwélf Laien®!, im Rat der Gruppe von Damaskus
vier Priester neben sechs Laien>32. Ahnlich steht es in der samaritanisch-
dositheanischen Gruppe; zur Zeit Babas betrug hier die Zahl der priester-
lichen Vertreter im Rat drei gegeniiber vier Laien®**. Sowohl in Qumran
als auch bei den Dositheanern war kultische Reinheit von grofier Bedeu-

524
525

Ibid, 524-525.
Ringgren, The Faith of Qumran, 251.

26 ClemHom II, 23, 1 ff.

527 H.e. IV 22, 5.

528 Beltz, Samaritanertum und Gnosis. In: Troger (Hg.), Gnosis und Neues Testament,
goff.

52 Mit der Gnosis verbindet ihn z. B. sein Verhiltnis zu Simon Magus in ClemRecogn
2,8 und HomClem 2,23. Auch Theodoret behauptet, dass die dositheanische Gruppe
von Simon Magus abstammt (Haereticarum Fabularum Compendium I). Im gnostischen
Werk Drei Stelen des Seths (NHC VIL,5, p. 118,1) findet er sich als Offenbarer vor. Die
Angabe von Pseudo-Clemens, nach dem Dositheus ein Schiiler Johannes des Téufers
war (in HomClem 2,23 wird Johannes als Hemerobaptist bezeichnet), ist sicherlich
unhistorisch, aber das kann ein Nachklang der Berithrung des Dositheos mit den
Taufgruppen sein (s. S. Caldwell, Dositheos Samaritanus, 108).

330 Tbid, 105 ff.

531 1 QS VIIL1.

332 Dam X,4ff.

533 Bowman, Samaritanische Problem, 78.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 133

tung. Beide sahen sich als ,,S6hne des Lichts“ an, wihrend alle ande-
ren Menschen fiir sie Sohne Belials oder der Finsternis waren®4, und
beide sahen in Dtn 18,18 einen messianischen Text. Der samaritanische
Ta’eb und der Messias Israels sowie der samaritanische Hohepriester aus
der Zeit des Ta’eb und der Messias Aarons sind in mancher Hinsicht
Parallelerscheinungen. So gilt vom samaritanischen Hohenpriester, dass
er das Land mit den Gefifen und dem Weihrauchaltar, die urspriing-
lich zur Stiftshiitte gehorten und dereinst vom Ta’eb wieder gefunden
werden, entsithnen wird. Wahrscheinlich waren beide religiosen Grup-
pen von Ezechiels Gedanken iiber den Nasi und die Sithne, welche die
zadokitischen Priester fiir das Land leisten sollten, beeinflusst. In der
Damaskus-Schrift wird der Nasi sogar ausdriicklich erwahnt>**. Dem-
gegeniiber beruht in der Gemeinderegel von Qumran die messianische
Hoffnung wie bei den Samaritanern auf Dtn 18,18. Wie die Samaritaner
waren auch die Mitglieder der Gemeinde von Qumran gegen den Tempel
in Jerusalem und hofften auf ein neues Heiligtum>*. Auch zwischen den
Kalendern von Qumran und der Dositheaner gibt es Ahnlichkeiten®.
Fir R. McLachlan Wilson markiert die Gestalt des Dositheus den
Ubergang von Qumran zur spiteren Form der paganen Gnosis. In den
pseudoclementinischen Rekognitionen 1,54 wird Dositheus als Saddu-
zder bezeichnet. Darunter sollte man jedoch nicht die aus dem Neuen
Testament bekannte Gruppe gleichen Namens verstehen, sondern die
Saddoqiden, die das priesterliche Zentrum der Qumran-Essener bilde-
ten. So sieht Wilson in Dositheus, der mit Simon dem Magier in Bezie-
hung gestanden hat, ein Verbindungsglied zwischen Qumran und der
spiteren Gnosis. Er kann sich darauf stiitzen, dass beide nach den pseu-
doclementinischen Homilien 2,23 f. zum Gefolge Johannes des Téaufers
gehort haben, der ebenfalls in engem Kontakt mit der Qumran-Gruppe
stand. Weiter wies Wilson darauf hin, dass laut Origenes Dositheus die
Weissagung von einem neuen Propheten Dtn 18,15 auf sich selbst ange-
wandt haben soll>*8. Auch diese Stelle wurde in der Qumran-Gemeinde
auf den messianischen Propheten der Endzeit bezogen®. Die Beriih-
rungspunkte zwischen Dositheus, Simon, Johannes und Qumran sind

334 1bid, 79.84.

535 Dam VII,20.

536 Tbid, 85.

537 1bid, 92 ff.

338 Cels 1,57.

539 Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 3.

@ w » »
® 3

9



134 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

nur schwach belegt>®. Dennoch meint Ringgren: ,,there is the possibility
that behind this partly legendary information there could still be a kernel
of truth.“>*

Bereits fiir R. Lipsius lagen die Wurzeln der Gnosis im Essdismus
doch hat seine Hypothese keine Anhénger gefunden. Obwohl es zwi-
schen der Gnosis und Qumran zahlreiche Berithrungspunkte gibt, ging
man in der Forschung nicht von einem direkten Einfluss Qumrans auf
die entstehende Gnosis aus®*®. Zweifelsohne stellt Qumran ein Binde-
glied am Rande des Judentums dar, das hilft, den Ursprung gnostischer
Vorstellungen zu erhellen®*. Zudem gibt es auch Berithrungspunkte zwi-
schen Qumran und der samaritanischen Religion>*.

542
>

1. Samaritanertum

E Dexinger hat Recht, wenn er behauptet, dass es ,vollig irrig ist, die
samaritanische Religion mit irgendeiner Form des Synkretismus in Ver-
bindung zu bringen“>#. Doch existierten neben der traditionellen sama-
ritanischen Religion in Samaria verschiedene religiose Gruppen, die von
den christlichen Haresiologen beschrieben wurden. Die Hauptgruppe
der Samaritaner waren die oben erwihnten Dositheaner®’, deren Stif-
ter und Fihrer Dositheus (Dusis) war. Dositheus und die Dositheaner
werden von Hegesipp (um 180 n. Chr.), bei Eusebius®®, Origenes®* und
Epiphanius®? erwihnt. Dositheus ist als Héretiker auch in den sama-
ritanischen Uberlieferungen eine wichtige Person®!. So ist er in den
Pseudo-Clementinen aus dem dritten Jahrhundert n.Chr. der Rivale
von Simon Magus®2. Obgleich die iilberwiegende Mehrzahl der heuti-
gen Wissenschaftler iiberzeugt ist, dass in den Pseudo-Clementinen nur

540 Ibid; Ringgren, The Faith of Qumran, 251.

41 Tbid.

542 Lipsius, Gnostizismus, sein Wesen, Ursprung und Entwicklungsgang.

43 Troger, Gnosis und Judentum, 155.

544 Rudolph, Die Gnosis, 300.

545 Bowman, Samaritanische Probleme, 77 ff.; Schubert, Problem und Wesen der jiidi-
schen Gnosis, 3.

>4 Dexinger, Samaritaner. In: TRE, Bd. XXIX. Berlin, New-York, 1998, 752.

547 Beltz, Samaritanertum und Gnosis. In: Troger (Hg.), Gnosis und Neues Testament,
90.

548 H. e.IV,22,5.

>4 Comm in Ioh 13, 27; Comm in Matth 23; Cels VI,11.

550 EpiphHaer [, 13.

51 Bowman, Samaritanische Probleme, 37 fT.

52 HomClem II, 24,1 ff.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 135

wenig authentische Informationen iiber Simon Magus und seine Lehre
erhalten sind>®3, verweist der Bericht iiber den Konflikt zwischen Simon
Magus und Dositheus in HomClem II 24,5 ff. nach K. Beyschlag wohl auf
einen Konkurrenzkampf zwischen dem Simonianismus und dem Dosi-
theanismus®**, Die dositheanische Gruppe stand sowohl mit der samari-
tanischen Religion als auch mit der Gnosis in Verbindung®>.

Die zweite Gestalt in der Geschichte der Gnosis, die mit Samarien in
Verbindung gebracht wurde, ist Simon Magus. Da er nach dem NT®¢
und der altkirchlichen Uberlieferung®” aus Samaria stammte, dort lebte
und lehrte, haben viele Forscher zwischen Simon und der samarita-
nischen Religion Berithrungen gesucht. Folgende Ubereinstimmungen
wurden gefunden:

1. Act 8, 10 schreibt iber Simon Magus, die Samaritaner hitten von
ihm gesagt: o0TOG £0TLv 1) dUvoUg ToD O£0D 1) xahovuévn peydhn.
Man geht davon aus, dass das Wort xolovuévn auf einen andern
Zusammenhang verweist. Lukas weist damit auf die Bezeichnung
dvvopug peydin hin®3, die auf den ,historischen Simon Magus®
verweist und eine Selbstpridikation ist>>°, wie sie sich auch bei Ire-
ndus®® und in den Pseudo-Clementinen® findet. In der Apopha-
sis Megale (bei Hippolyt) begegnen wir dem Gottesnamen dmégav-
tog duvas®®?. H.G. Kippenberg®®, K. Beyschlag®®*, K. Rudolph?>®
und G. Jankowski*®® weisen darauf hin, dass die ,,Grof3e Kraft“ eine

553 Doresse, Gnostitsism, 322; Beyschlag, Simon Magus und die christliche Gnosis.
(WUNT 16). Tiibingen 1974, 49; Rudolph, Die Gnosis, 318; Logan, Simon Magus. In:
TRE, Bd. XXXI. Berlin, New-York 2000, 275.

> Beyschlag, Simon Magus und die christliche Gnosis, 64.

355 Bowman, Samaritanische Probleme, 41 ff.; Beltz, Samaritanertum und Gnosis, 89—
95.

5% Apg 8, off.

557 Justin, 1. apol. 26, 1-3.

58 Schille, Die Apostelgeschichte des Lukas, 203; Haenchen, Gab es eine vorchristliche
Gnosis?, In: ZThK 49, 1952, 348; Haenchen, Die Apostelgeschichte. (KEK 3). Géttingen
1961, 257.

559 Pesch, Die Apostelgeschichte. 1. Teilband: Apg 1-12, 274.

360 TrenHaer I 23,1.

561 HomClem II 22,3.

562 Ref V1,9,4.

%63 Kippenberg, Garizim und Synagoge. Berlin 1971, 2-9, 103, 345.

64 Beyschlag, Simon Magus und die christliche Gnosis, 106-110.

%65 Rudolph, Die Gnosis, 319.

566 Jankowski, Und sie werden héren. Die Apostelgeschichte des Lukas. Erster Teil (1,1~
9,31).

&



136

567

I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

beliebte Gottesbezeichnung in der samaritanisch-jiidischen Uber-
lieferung ist. Die jlidisch-frithchristlichen Zeugnisse belegen die-
sen Titel als Umschreibung des Gottesnamens oder als Hypostase
(so auch bei Philo)*%’. Kippenberg macht auf das Faktum aufmerk-
sam, dass die Gottesbezeichnung ,.die Kraft“ (7%°n) in den liturgi-
schen Texten der Samaritaner, etwa in den Marqa-Hymnen, héu-
fig vorkommt, wobei die Gemeinde ihn als ,,gro3 (21) preist>®.
Rudolph bemerkt, dass das Wort ,,grof3“ (7129) auch in aramadisch-
gnostischen Texten héufig als Bezeichnung hoherer Wesen, bei den
Mandiern des hochsten Gottes (rabba), gebraucht wird®®. Der Titel
die ,,grofle Kraft“ ist fiir ihn ein eindeutiger Hinweis auf die sama-
ritanische Herkunft des Simon Magus®"°.

. Bei Clemens von Alexandria®’!, bei Hippolyt*’?> und in den Pseudo-

Clementinen®”® trigt Simon den Titel ,der Stehende® (6 €ot®g).
Erstmalig begegnen wir diesem Titel in Apophasis Megale und zwar
in der Formel: éotmg, 0tdg, otnoduevoc®”. In Ref VI 17, 1 wird
diese ritselhafte Formel folgendermafien erldutert: ,einst stehend*
(¢0twg), d.h. oben in der ungezeugten Kraft; jetzt stehend” (otdg),
d.h. ,unten in der Stromung der Wasser (d.h. im Chaos); ste-
hen werdend“ (otnooduevog), d.h. ,oben bei der seligen unendli-
chen Kraft“ Hier werden die drei Stadien bezeichnet, durch die
der Gottliche nach Apophasis Megale zu gehen hat>”>. W. Foerster
meint, dass der urspriingliche Titel von Simon Magus aber ein-
fach £otdg war®’®. Bei Clemens und in den Pseudo-Clementinen
ist der Titel nicht Abkiirzung einer urspriinglich dreiteiligen For-
mel, sondern hief} stans tamquam qui non possit ulla corruptione
decidere®”’: Hiernach habe sich Simon stans genannt, da er uns-
terblich sein wollte®’®. Schon Heidenheim wies darauf hin, dass

Rudolph, Simon - Magus oder Gnosticus? Zum Stande der Debatte. In: ThR 42.

]ahrgang Tiibingen 1977, 320.

569
570
571
572
573
574
575
576
577
578

8 Kippenberg, Garizim und Synagoge, 2-9, 103, 345.

Rudolph, Simon — Magus oder Gnosticus?, 321.

Rudolph, Die Gnosis, 318-319.

Strom II 11,52,2.

Ref VI1,9,13,1; 17,11 18,4.

HomClem II 22,2; ClemRecogn I 72, II,7, I11,47.

Ref VI, 9,1.

Haenchen, Gab es eine vorchristliche Gnosis, 330-331.

Foerster, Die ,.ersten Gnostiker Simon und Menander. In: Le Origini, 191.
ClemRecogn I, 7: ... ut possit in aeternum durare. Hinc ergo Stans apellatur.
Foerster, Die ,ersten Gnostiker Simon und Menander, 194.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 137

der Titel 0 €0twg, den Simon Magus nach den christlichen Quel-
len fiithrte, dem a°wp entspreche, das in der samaritanischen Litur-
gie ein festes Gottespradikat ist®”. L. Cefraux und auch G. Quispel
suchen den Ursprung des Pradikats bei den Alexandrinern, etwa bei
Philo®®. G. Kretschmar®®! und K. Rudolph®®? dagegen betonen, dass
die Bezeichnung ,,stehend” als Gottesattribut besonders charakte-
ristisch fiir die Samaritaner ist. Auflerdem komme der Ausdruck
»der Stehende® nach Rudolph bei den Samaritanern als Umschrei-
bung der von Gott bestimmten Existenz des Menschen vor%?. Wie
der Titel die ,,grofle Kraft“ so ist auch der Titel ,der Stehende® fiir
Rudolph ein deutlicher Hinweis auf die samaritanische Herkunft
des Simon Magus.

3. Nach dem simonianischen Mythos wurde die Welt von Engeln
erschaffen®®*. Diese Vorstellung fehlt zwar im AT, ist aber rein
judisch und kommt sowohl im rabbinischen Judentum, als auch bei
Philo und bei den Samaritanern vor®®.

Aufler den Dositheanern und Simonianern stand auch die gnostische
Gruppe der Qugiten mit Samaria in Verbindung®. Einige Forscher
haben sogar in der traditionellen samaritanischen Religion Motive
gefunden, die an die Gnosis erinnern®®’. Man hat vermutet, dass die

579 Kretschmar, Zur religionsgeschichtlichen Einordnung der Gnosis. In: EvTh 13.
Jahrgang (8. Jahrgang der Neuen Folge). Miinchen 1953, 359.

580 Tbid.

581 Tbid.

%82 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 789.

583 Rudolph, Die Gnosis, 316.

84 TrenHaer I 23, 1 1.

585 Bousset, Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeitalter, 325 ff.; Ru-
dolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandiischen Schriften. Eine
literarkritische und traditionsgeschichtliche Untersuchung. (FRLANT 88). Géttingen
1965, 200; Fossum, The Name of God and the Angel of the Lord, 198ff; Quispel,
Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie, 476-477; Quispel, Gnosis, 420-421; Bor-
mann, Die Ideen- und Logoslehre Philons von Alexandrien. Eine Auseinandersetzung
mit H.A. Wolfson. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwiirde der Philoso-
phischen Fakultit der Universitat Koln. Koln 1955, 56 f.

586 Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
834.

87 So hat die grofle Rolle des Seth sowohl in der Gnosis eine Parallele als auch in
der samaritanischen Religion (Bowman sagt: ,Seths Nachkommen bilden die heilige
Kette; von dem Licht, das nach dem Fall noch in Adam zurtickgeblieben war, wurde
durch die heilige Kette etwas auf Mose vererbt, der das inkarnierte Licht ist.“ (Bowman,
Samaritanische Probleme, 83)) Durch das Gesetz Mosis erhalten die Samaritaner als



138 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Samaritaner sie von den Dositheanern iibergenommen haben®®. Auf-
grund der engen Berithrungen zwischen der Gnosis und Samaria haben
einige Forscher, wie z.B. A. Hilgenfeld®®, Th. Caldwell®, G. Kretsc-
hmar®! und P. Perkins®? die Herkunft der Gnosis iiberhaupt im Sama-
ritanertum gesucht.

j. Kritische Auseinandersetzung mit der jiidischen Herleitung der Gnosis

Obwohl die jiidische Herleitung der Gnosis im 20. Jahrhundert viele
Anhidnger gefunden hat, gibt es doch nach wie vor zahlreiche Gegen-
stimmen, deren Argumente im Folgenden aufgefiihrt werden sollen:

1. Obwohl die Lehre des Philo viele Berithrungspunkte mit der Gno-
sis hat, unterscheidet sie sich von ihr etwa darin, dass hier trotz
der Geringschitzung der gegenstiandlichen Wirklichkeit zwischen
Gott und der Welt ein positives Verhiltnis besteht und Gott, wenn

Sohne des Lichts den Status Adams vor dem Fall zuriick und erwerben sich das Lichtkleid
(ibid, 30fF.). Sowohl die samaritanische Liturgie als auch die Memar Marga enthalten
eine Fiille von Ausdriicken, die uns auch in gnostischen, besonders mandiischen Texten
entgegentreten, etwa: gusta, Lebensbaum, Wasser des Lebens, Wurzel, ,,stehend” als
Gottesattribut, Erlosertitel des Mose (Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und
das Problem der Entstehung des Gnostizismus, 789). Wie im Mandiischen, so erfolgt
auch in der samaritanischen Religion die Kosmogonie aus Feuer und Wasser. Eine
dhnliche Bilderrede wird verwendet (ibid, 790). Die rettende Rolle der Weisheit findet
sich auch gut ausgeprigt im Memar Marqa VI, § 2 (Adam und alle Patriarchen wurden
durch sie gerettet, nicht aber ihre Gegner, die sie vergaflen: Schlange, Kain, Enos, Leute
der Flut, Pharao); Mose besitzt sie aus dem Licht Gottes (IV §1); darin griindet sein
iibernatiirliches Wissen (ibid, 791).

58 So meint Beltz, dass das Gedankengut der Dositheaner seit dem 12. Jahrhundert in
die samaritanische Theologie eindringt (Beltz, Samaritanertum und Gnosis, 90). Drijvers
vermutet umgekehrt: Es ist moglich, dass die samaritanischen Motive, die an die Gnosis
erinnern, zur Entstehung des dositheanischen Gnostizismus gefithrt haben (Drijvers,
Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem, 834). Ganz anders
erklart aber Rudolph die Parallele zwischen der samaritanischen Religion und der Gnosis:
»Da an einen Einflufl des Simons (der in den Uberlieferungen in Verbindung mit
Dositheos steht), seiner Schule oder der mandiischen Tradition auf die samaritanische
Religion kaum zu denken ist, ist man angehalten, einen gemeinsamen Wurzelboden
dafiir in Anspruch zu nehmen, der in der Gestalt der samaritanischen Uberlieferung
noch ohne gnostische Uberfremdung zuginglich ist.“ (Rudolph, Randerscheinungen des
Judentums und das Problem der Entstehung des Gnostizismus, 790). Nach Rudolph wird
auch von dieser Seite her - der gnostischen Kunstsprache im aramiischen Raum - der
rdumliche Ansatz des Entstehungsgebietes der Gnosis nahegelegt bzw. bestitigt (ibid.).

58 Hilgenfeld, Ketzergeschichte des Urchristentums.

590 Caldwell, Dositheos Samaritanus, 105-117.

591 Kretschmar, Zur religionsgeschichtlichen Einordnung der Gnosis.

592 Perkins, Gnosticism and the New Testament. Minneapolis 1993.

©



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 139

auch mittelbar, der Schopfer aller Dinge bleibt™. Obgleich Philo
fir den Schopfergott die Benennung dnuioveyog benutzt™, ist er
tiir ihn kein boses oder dummes Wesen wie fiir die Gnostiker. Das
war der dnuoveydg auch nicht fiir Plato®®, und in dieser Hinsicht
steht Philo dem Platonismus néher als der Gnosis. Philo spricht
zwar vom Logos, der die Welt geschaffen habe, und nennt ihn einen
»zweiten Gott“ und ,Erzengel®®, doch ist dieses ,,Mittelwesen®
weder bose noch unwissend, sondern ,,der Einziggeborene (uwono-
vevng)“ P. Pokorny hat Recht, dass es in den auflergnostischen hete-
rodoxen jiidischen Stromungen keinen diabolisierten Weltschopfer
gibt>”. Bei Philo fehlen auch andere charakteristische gnostische
Vorstellungen, wie etwa der radikale kosmische oder antikosmi-
sche Dualismus sowie die Anschauung, dass die Welt ein Irrtum
oder die Folge des Falls eines gottlichen Wesens sei. So kann man
U. Bianchi zustimmen, wenn er sagt: ,,Mais Philon nest pas un gno-
stique>%.

2. Trotz der vielen Beziehungen zwischen Apokalyptik und Gnosis,
finden sich auch gravierende Unterschiede:

I. Wie oben ausgefiihrt, stammte der apokalyptische Dualismus zwischen
Gott und Satan mit einiger Wahrscheinlichkeit aus dem Iran. Der irani-
sche Dualismus kann durch die Vermittlung der Apokalyptik auch den
gnostischen Dualismus beeinflusst haben, doch unterscheidet sich der
gnostische Dualismus vom iranischen: Im Iran ist die Materie nicht ein
boses Prinzip wie in der Gnosis.

Wie in der Apokalyptik so steht auch in der Gnosis diese Welt unter
der Herrschaft boser Wesen (Demiurg, Archonten), doch ist in der Apo-
kalyptik die materielle Welt nicht an und fiir sich bose, sondern ist ledig-
lich bose geworden. Die zukiinftige Weltzeit, auf die die Apokalyptiker
warten, ist keine immaterielle Welt wie das Pleroma in der Gnosis: Nach
der Apokalyptik wird das Reich Gottes auf Erden gegriindet, wobei die
Erde eine neue ist.

593 SpecLeg 30. S. Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 761.

%4 Op 10; Mut 29.

5% Timaios 28 A.C.29 A.31A.

% Conf 146; Migr 174; QuisRer 205 f.

97 Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 760.

%8 Bianchi, Le Gnosticisme: Concept, Terminologie, Origines, Délimitation. In: Aland
(Hg.), Gnosis. Festschrift fir H. Jonas, 33-64.

©° ©



140 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Die Apokalyptik kennt einen Dualismus zwischen Leib und Seele,
doch hat dieser nur bis zum Tag der Auferstehung Bestand. Obwohl ,die
Auferstehung (von den Toten)“ in der Gnosis ein wichtiger Terminus
ist, wurde er spiritualisiert und bezieht sich auf ,die Auferstehung®
der Unwissenden. ,,Es gebe keine Auferstehung des Fleisches, sondern
nur der Seele®, sagen die so genannten Archontiker, eine spatgnostische
Gruppe in Paldstina. Diese ,,Auferstehung® der Seele geschieht in der
Gnosis in doppelter Weise als ,, Auferweckung® des Lichtfunkens aus
der Vergessenheit und Unwissenheit (Synoyme fiir den Tod) durch den
Ruf des Erlosers und die Selbsterkenntnis sowie durch den ,,Aufstieg”
des Lichtfunkens zum Pleroma®”. In der Apokalyptik begegnet man der
Vorstellung, dass die Seelen in der Endzeit neue Korper bekommen.
Dariiber, welche Natur diese neuen Korper haben werden, gehen die
Meinungen auseinander. Nach der 2. Baruchapokalypse (49) werden die
Seelen , geistige Korper® bekommen®”, doch wurde in der Apokalyptik
allgemein geglaubt, dass der Auferstehungskorper ein materieller Korper
sei. Hier findet sich ein weiterer Unterschied zwischen Apokalyptik und
Gnosis - in der Apokalyptik glaubte man, dass der Kérper nicht bose sei
und mit der Seele zusammengehore®!. Der apokalyptische Dualismus
ist daher dem iranischen Dualismus dhnlicher als dem gnostischen
antikosmischen Dualismus®®2.

59 Rudolph, Die Gnosis, 208.

600 Russell schreibt: ,,Elsewhere the resurrection body is a ,spiritual body, correspon-
ding to its ,spiritual‘ environment either in a transformed earth or in the age to come.
These ,spiritual bodies* are variously described as ,garments of glory* or ,garments of
light* or being ,like the angels in heaven' or ,shining like the stars’ They are represented
as ,transformed* physical bodies — ,sown a natural body, raised a spiritual body* (cf. I Cor.
15. 42 fF.) or counterparts in Paradise of the earthly body or as developing alongside and
with the other® (Russell, From Early Judaism to Early Church, 133-134).

01 Koch; Schmidt (Hgg.), Apokalyptik. (WdF CCCLXV). Darmstadt 1982, 489.

602 Diese Tatsache hat auch Schubert betont. Er sagt dazu: ,,Die Voraussetzungen der
judischen Religion haben etlichen religionsgeschichtlichen Elementen, die unter ande-
rem fiir die Ausbildung der heidnischen Gnosis mit verantwortlich waren, sogar eine der
gnostischen Entwicklung diametral entgegengesetzte Richtung gegeben. So ist z.B. der
platonische Leib-Seele-Dualismus eine der Voraussetzungen fiir das gnostische Denken,
entsprechend dem der Lichtfunke der Seele aus den Banden des sie an die materielle Welt
gefesselten Kopers durch die Gnosis befreit werden soll. Im Judentum aber entwickelte
sich aus eben demselben dualistischen Denken die Auffassung der konkreten resurrec-
tio carnis, das heifit der Wiedervereinigung des gestorbenen Fleischesleibes mit seiner
Seele beim Jiingsten Gericht als Weiterbildung élterer Voraussetzungen, die im Sinne der
alttestamentlichen Anthropologie nur mit einer Auferstehung der psychophysischen Ein-
heit der menschlichen Existenz rechneten® (Schubert, Problem und Wesen der jiidischen
Gnosis, 4).



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 141

II. Sowohl in der Apokalyptik als auch in der Gnosis ist das ,Wissen®
um die Geheimnisse Gottes von zentraler Bedeutung, doch ist der Inhalt
des jeweiligen Geheimwissens verschieden. In der Gnosis betriftt die
»hohere Weisheit“ in erster Linie das Wissen um den gottlichen ,,Fun-
ken“ im Menschen®®. In der Apokalyptik fehlt die Vorstellung eines sol-
chen ,Funkens“. Die Apokalyptiker hingegen interessieren sich in ers-
ter Linie fiir die Zukunft der Welt und deshalb beriihrt ihre ,hoéhere
Weisheit“ in erster Linie dieses Thema. Ebenso ist die Geschichte zwar
fir die Apokalyptiker von Bedeutung®®, nicht aber fiir die Gnosti-
ker®%s,

ITI. Sowohl in der Apokalyptik als auch in der Gnosis findet sich ein
Pessimismus gegeniiber der Welt: diese Welt (in der Gnosis) oder das
derzeitige Zeitalter (,,dieser Aon“ in der Apokalyptik) wird nicht mehr
von Gott, sondern vom Teufel und seinen Michten, den Archonten und
Démonen, regiert. Doch zeigt sich auch hier ein Unterschied: In der Gno-
sis ist die materielle Welt bose oder minderwertig, in der Apokalyptik
aber ist die Welt eine gute Schopfung des guten Gottes, die erst spi-
ter unter die Herrschaft des Bosen geraten ist. Deswegen ist der gnos-
tische Pessimismus gegeniiber der Welt, d.h. gegeniiber der Natur und
den Menschen, deutlicher ausgepragt als der apokalyptische. Beide glau-
ben an die Erlosung, wenn auch auf unterschiedliche Weise: Wenn die
Erlésung in der Gnosis die Erhaltung der Gnosis und die Befreiung von
der Materie und dem Leib bedeutet, ist sie fiir die Apokalyptiker in ers-
ter Linie eine Befreiung von der Siinde und vom Satan, aber nicht von
der Welt, die Gott geschaffen hat. Die Erlosungstheologie der Apokalyp-
tik war also der Erlosungstheologie des Mehrheitschristentums dhnlicher
als der Gnosis®®.

IV. Es gibt noch viele Themen und Motive, die sowohl in der gnostischen
Literatur als auch in der Apokalyptik vorkommen, so etwa die Himmel-
fahrt der Seele, der Thron Gottes (72271) usw., doch spielen sie in der
Gnosis eine grundsitzlich andere Rolle®””. So wird das Herabsteigen der

603 Le Origini, XXX. S. auch: L.1.4.

604 S, Sabatier, Die jiidische Apokalyptik und die Geschichtsphilosophie. In: Koch;
Schmidt (Hgg.), Apokalyptik, 91-113.

605 Beyschlag, Simon Magus und die christliche Gnosis, 9o.

606 S. auch Schubert, Die Gemeinde vom Toten Meer. Thre Entsehung und ihre Lehren,
Miinchen, Basel 1958, 66-67; vgl. auch: I.1.3.

607 K.-W. Troger schreibt: ,Wenn wir bisher die Ubereinstimmung gnostischer und



142 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Weisheit, von dem in dthHen 42 erzahlt wird, in der Gnosis zum Fall
der Sophia, und auf dem himmlischen Thron, auf dem in der Apokalyp-
tik Gott sitzt, sitzt im Werk ,Vom Ursprung der Welt“ (NHC II,5) Saba-
oth, der Sohn des Demiurgen (d.h. eine niedrigere Gottheit). Fiir diese
Motive gilt, was K. Rudolph iiber die Gnosis tiberhaupt sagte:

Der Gnostizismus hat keine eigene Tradition, sondern nur eine geborgte.
Seine Mythologie ist eine ad hoc geschaffene Uberlieferung aus frem-
dem Gut, das er sich seiner Grundkonzeption entsprechend amalgamiert
hat®08,

Auch I. Gruenwald, der die Berithrungen zwischen Gnosis und jiidischer
Merkava-Mystik untersucht hat, kommt zu den Ergebnissen, dass neben
gemeinsamen Motiven auch Unterschiede zu erkennen sind. So steigt
etwa in der Merkava-Mystik der Mystiker in den Himmel auf und
kommt danach auf die Erde zuriick. In der Gnosis aber bedeutet der
Aufstieg in den Himmel eine endgiiltige Loslosung von der materiellen
Welt. In der Apokalyptik findet der Aufstieg in den Himmel schon
zur Lebzeit des Apokalyptikers statt, in der Gnosis aber erst nach dem
Tode des Menschen®®, Die Flucht aus der materiellen Welt, die fiir
Gnosis charakteristisch ist, ist der Apokalyptik fremd®'®. Deswegen sagt
Gruenwald:

Thus, despite certain structural similarities between tho two (d.h. Gnosis
und Merkava-Mystik - J.L.), the one cannot be adequately characterized
in the terms of the other®!!.

Trotzdem ist er sich sicher, dass gnostische Autoren Aspekte der Mer-
kava-Mystik kannten®'? und die Merkava-Mystik die Gnosis beeinflusst

judischer Vorstellungen und Motive hervorgehoben haben, so ist nunmehr nachdriick-
lich zu betonen, daf3 die Gnosis jedem einzelnen Element, das sie zur Darstellung
ihrer religiésen Weltanschauung benutzte, einen neuen Stellenwert gab. Dieser resultiert
jedoch nicht erst aus der antijidischen Wendung der Gnosis, sondern ist bereits durch ihr
Wesen bedingt. Lichtwelt und Finsterniswelt stehen sich in ihr unverséhnlich gegeniiber,
und diesem radikalen Dualismus wird alles andere untergeordnet, auch der Dualismus
Pneuma/Psyche-Soma. Daher ist der Kosmos im Judentum nicht gleich Kosmos in der
Gnosis. Was gleich klingt, muss nicht das gleiche sein® (Trdger, Spekulativ-Esoterische
Ansitze (Frihjudentum und Gnosis), 315-316).

698 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 772.

609 S. Gruenwald, From Apocalypticism to Gnosticism, 192-193.

610 Tbid, 203-204.

611 Tbid, 205.

612 Thid, 201.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 143

hat®!3. Dennoch kénne man nach Gruenwald die Herkunft der Gnosis
nicht ausschliefSlich aus dem Judentum ableiten, sondern miisse noch mit
anderen Faktoren rechnen®.

3. Fiir H. Koster ist die Weisheit Salomos gnostische Theologie in jiidi-
schem Gewand: Der Weise ist fremd und verachtet in einer Welt,
der er nicht angehort, und erkennt in der Stimme der Weisheit sich
selbst und seinen wahren gottlichen Ursprung®®®. Doch sind Ks-
ters Aussagen nicht tiberzeugend. In der Weisheit Salomos finden
sich solche Ideen ebenso wenig wie andere gnostische Motive, dafiir
aber Einfliisse der griechischen Philosophie®'®.

4. Obwohl es zwischen der Gnosis und der jiidischen Mystik viele
Ahnlichkeiten gibt, sind K. Rudolph®”’, W.C. van Unnik®'$, H.-
J. Schoeps und J. Maier®”® dagegen, die Mystik als ,jidische Gno-
sis“ zu bezeichnen, besitze sie doch streng genommen kein gnos-
tisches Weltbild. H.-J. Schoeps behauptet, dass ,,Gnosis nie etwas
anderes als pagane Gnosis ist“*?’. Er sieht in den vorkabbalisti-
schen Formen jiidischer Mystik eine Heterodoxie, die mit der paga-
nen Gnosis ,,iiberhaupt nichts zu tun hat“ und hochstens als ,,pseu-
dognostisch“ bezeichnet werden kann®!. Der grofite Unterschied
zwischen der jiidischen Mystik und der paganen Gnosis bestiinde
darin, dass weder die Schriften von Qumran noch die rabbini-
schen esoterischen Texte aus talmudischer und nachtalmudischer
Zeit die Lehren der Gnosis von einem goéttlichen Dualismus und
einem Lichtfunken kennen. Nach G. Scholem seien die Wurzeln
der spdteren Gnosis in der frithen jiidischen Mystik zu suchen,
wobei er diese Mystik als ,jiidische Gnosis“ bezeichnet und sie
als ,,(orthodoxe) jiidische Gnosis“ von einer ,hdretisch-jidischen

613 Tbid, 204.

614 Thid.

615 Koster, Einfithrung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsgechichte und
Kulturgeschichte der hellenistischen und rémischen Zeit, 397.

616 §. Kaiser, Die alttestamentlichen Apokryphen, 93 ff.

617 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 782 1T.

618 Van Unnik, Gnosis und Judentum, 75-76.

619 Maier, Geschichte der jiidischen Religion, 193-194; Maier, Jiidische Faktoren bei
der Entstehung der Gnosis? In: Troger (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum - Gnosis,
239-258.

620 Schoeps, Urgemeinde, Judenchristentum, Gnosis, 39.

621 Tbid, 45.



144 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Gnosis“ unterscheidet. J. Maier hingegen behauptet, dass die Exis-
tenz einer vorchristlichen jiidischen Gnosis bislang nur willkiirlich
anhand von Frithdatierungen postuliert worden sei. Zudem beruhe
sie auf einem vagen ,Gnosis“-Begriff, durch den aus zufilligen,
aber nicht charakteristischen Einzelelementen in der Forschung
eine ,jiidische Gnosis“ konstruiert wurde$??. Da es in frithjidi-
scher Zeit kein normatives Judentum gab%?, sei es nach Maier irre-
tithrend, eine jidischen Esoterik als ,,(orthodoxe) jiidische Gno-
sis“ von einer ,hiretisch-jiiddischen Gnosis“ abzugrenzen, wie es
die dltere Schule tat®*. Nach ihm habe die jidische Esoterik nichts

622 Maier, Jidische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 248.

623 Tbid, 249. Eine andere Meinung vertritt J. Iwersen, geht sie doch davon aus, dass
die Herausbildung der ,Rechtglaubigkeit gleich nach der Riickkehr aus Babylonien
begann. Sowohl in Palistina als auch in den Diasporaldndern bildeten sich, basierend
auf der Thora, unterschiedliche Religionsauffassungen und -gemeinschaften, die um den
Status der ,Rechtglaubigkeit konkurrierten. Der jiidische Priester Esra brachte um 398
v. Chr. einen Prozess zum Abschluss, der die Gemeinschaft fest auf die Gesetze der Thora
verpflichtete. Damit hatte sich ein Judentum mit normativer und ethnisierender Tendenz
herausgebildet (Iwersen, Gnosis zur Einfithrung, 15).

624 Maier, Jiidische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 252. Gegen Begriffe
wie ,héretisch-jidische Gnosis®, ,,Randerscheinungen des Judentums und ,jiidische
Heterodoxie® sprechen sich auch Van Unnik, Drijvers u.a. aus. Van Unnik sagt: ,Von
,Randerscheinungen des Judentums; ,jiidischer Heterodoxie® usw. zu sprechen, setzt
voraus, dafl der Rand des Judentums und seiner Orthodoxie genau angegeben wer-
den kann, und das ist historisch bis zu diesem Augenblick unméglich. Dariiber hin-
aus weist man auf die Vielgestaltigkeit des Judentums in der Zeit vor dem Anfang des
2. Jahrhunderts hin, als es nach der Katastrophe von 70 n.Chr. seine Krifte wieder
sammelte und eine Richtung, der Pharisiismus, vorherrschend wurde und der ,nor-
mative Judaism® entstand. Zu dieser Sicht der Dinge, nach der es vor 100 n.Chr. eine
grofle Vielfalt im Judentum gab, die spiter unterdriickt wurde und verschwand, hat die
Entdeckung der Qumran-Gemeinschaft und ihrer Schriften in hohem Mafle beigetra-
gen.“ (Van Unnik, Gnosis und Judentum, 75-76). Auch Schenke schreibt: ,Das Juden-
tum etwa um die Zeitwende, also zur Zeit, da die Gnosis entstanden sein diirfte, war
ja, wie immer deutlicher sichtbar wird, eine vielfaltige und vielschichtige Grole. Schon
im Rahmen des offiziellen Judentums innerhalb und auflerhalb Paldstinas gab es nun
ein ausgeprigtes Sekten- und Konventikelwesen: apokalyptische Schwirmer, Taufsek-
ten, die Essener. Innerhalb der Diaspora wéren hier zu nennen die dgyptischen Juden
mit ihrem Tempel zu Leontopolis, die merkwiirdige Gestalt des Philo, Leute, die sagen
konnten, dass Jahwe und Zeus nur verschiedene Namen fiir denselben einen Gott seien
(Arist 16). Und dann die ausgesprochenen Randerscheinungen! Das anscheinend fiir
den Synkretismus besonders anfillige (vgl. Joh 8, 48) Halbjudentum der Samaritaner,
der jidische Zauber, der Abfall, wie ihn besonders die Fille des Tiberius Alexander
und spiter des Elisa b. Abuja paradigmatisch zeigen (Schenke, Das Problem der Bezie-
hung zwischen Judentum und Gnosis, 133). Schenke fragt: ,Und was heif3t eigent-
lich Rand?!*, und sagt: ,,Es gab iiberhaupt keinen Rand. Die Grenze zwischen Juden-
tum und Nichtjudentum war flielend. Hellenistische Gedanken, Vorstellungen und



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 145

mit der Gnosis im engen Sinne zu tun®®. Derselben Meinung sind
auch viele andere Wissenschaftler®%.

5. Die judischen Ketzer (2"") wurden mit Gnostikern gleichgesetzt.
Der bekannteste unter diesen Ketzern ist Elifa’ben Abuja. Gil-
les Quispel hat versucht, die Anschauungen dieser ,,Héretiker zu
rekonstruieren, doch wurden seine Hypothese heftig kritisiert. So
sagt Johann Maier:

Das Schrifttum der talmudischen Periode enthélt viele Stellen, die mit
der Gnosis in Verbindung gebracht wurden. Selten wurden aber dabei
die Belege in ihren Kontexten gelesen und tiberlieferungsgeschichtlich
untersucht, man rif3 sie aus den Zusammenhéangen oder zitierte aus bereits
vorliegenden Zusammenstellungen®?’.

Auch Elisa’ben Abuja war nach seiner Meinung kein Gnostiker, sondern
wurde erst im Lauf der Zeit zu einem Erzketzer mit gnostischen Ziigen
stilisiert©2s.

Kurt Schubert wirft Quispel vor, aus dem Steinbruch der talmudischen
und midrasch-Literatur das fiir ihn passende Material herauszubrechen,

Gewohnheiten drangen mehr oder weniger weit und tief in das Judentum ein; das Juden-
tum wirkte seinerseits nach draufSen. Dieser ganze nicht offizielle Bereich des Juden-
tums diirfte der Boden sein, auf dem die Gnosis Fuf} fassen konnte und Fuf} gefasst hat“
(ibid).

625 Maier, Jiidische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 253.

626 So schreibt R. Leicht: ,,Fiir die Merkava-Mystik und Hekhalot-Literatur hat G. Scho-
lem mit Verweis auf die Parallelitit u.a. der Gestalt des ,,Jozer Beresit“ mit dem Demi-
urgen, der ,,S'ur Qoma“-Spekulationen mit dem ,Leib der Wahrheit“ des Gnostikers
Markus (so schon Gaster) und den Berichten des Origenes, des gefahrvollen Aufstiegs
des Merkava-Mystikers mit dem Aufstieg der Seele durch die feindlichen Aonen und
schliefSlich der Welt des himmlischen Thronwagens mit dem gnost. Pleroma den Begrift
einer ,,jid. G.“ gepragt. Durch eine Verankerung des Beginns der Merkava-Mystik in der
tannaitischen Epoche brachte Scholem sie auch in enge hist. Nahe zur Gnosis. Wahrend
Scholems Thesen in der Gnosisforschung neben krit. Stimmen (Jonas, Yamauchi) v. a.
bei den Vertretern eines jiid. Ursprungs der Gnosis sehr positiv aufgenommen wurden
(Quispel), stielen sie in der Mystik-Forschung iiberwiegend auf Kritik. Dabei wird weni-
ger die Parallelitat einzelner Motive bestritten, als die véllig andere rel. Grundausrich-
tung hervorgehoben. Der Aufstieg des Merkava-Mystikers ist mit dem Aufstieg der Seele
kaum gleichzusetzen. Ebenso wenig finden sich Entsprechungen fiir den gnost. Dualis-
mus oder die verzweigten gnost. Mythenbildungen in der frithen jid. Mystik (Schafer).
Zu Recht wird daher in der Diskussion eine strenge methodische Neubesinnung gefor-
dert, die neben Modellen einseitiger oder wechselseitiger Abhéngigkeit auch die Mog-
lichkeit von Parallelentwicklungen, gemeinsamen Vorgangern (Apokalyptik) und Mittel-
gliedern (Magie) einschliefit (Alexander). (Leicht, Gnosis/Gnostizismus IV. Judentum.
1. Antike, 1056-1057).

627 Maier, Jiidische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 252.

628 Tbid., 255. S. auch: Maier, Geschichte der jiidischen Religion, 209-211.



146 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

ohne auf die hermeneutischen Grundsitze rabbinischer Darstellungs-
weise zu achten. Den meisten Zitaten sei ein anderer Sinn unterstellt wor-
den. Auf diese Weise habe Quispel eine frithe, aus dem 2. Jahrhundert
n. Chr. oder etwas spéter datierende jiidische Ur- oder Protognosis kon-
struiert®?. Da die Zitate aus einer spiteren Zeit stammten und so fiir die
Entstehung der Gnosis nicht relevant sind, meint Schubert, dass sie eher
auf die Beeinflussung der rabbinischen Aggada durch gnostische Motive
hinweisen als umgekehrt auf eine Beeinflussung gnostischer Vorstellun-
gen durch jiidische Lehren®.

Was die Bezeichnung a1°n anbelangt, meint Johann Maier, dass der
von den Rabbinern fiir alle religiésen Dissidenten geltende Begriff o2
auch auf die Judenchristen bezogen worden sei®!. Auch Alan Segal®
und Peter Schifer®® betonen, dass die Gegner, die in den rabbinischen
Texten als 0°1"n bezeichnet werden, nicht immer und notwendigerweise
denselben Gruppen angehéren miissen®*. Segal rechnet damit, dass
mit dem Begriff %1 die Vertreter so unterschiedlicher Gruppen wie
Samaritaner, Sadduzier, Judenchristen usw. bezeichnet sein kénnen®>.
Ithamar Gruenwald ist ebenfalls kritisch gegeniiber der Anschauung,
nach der o"'n jiidische Ketzer gewesen seien. Er sagt:

The term minut, and its equivalents in Jewish writings of the Talmud
period, is very loosley used and can stand for all kinds of beliefs and views
which existed at the periphery of Judaism®.

Die Polemik gegen die o%» ist hauptsichlich auf ihre Lehre von ,,zwei
Michten im Himmel“ und ihre Auslegung des Wortes 25 als die
,Gotter (im Plural) konzentriert. Fiir die talmudische Zeit ist der Glaube
an zwei gottliche Machte im Himmel sowie die Auslegung, dass das Wort

629 Schubert, Problem und Wesen der jiidischen Gnosis, 2.

630 Ibid.

631 Maier, Geschichte der jiidischen Religion, 206; Maier, Jidische Faktoren bei der
Entstehung der Gnosis?, 252.

632 Segal, Two Powers in Heaven: Early Rabbinic Reports about Christianity and
Gnosticism. Leiden 1977.

633 Schifer, Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums. Tria Corda.
Jenaer Vorlesungen zu Judentum, Antike und Christentum 6. Tiibingen 2010, 36.

034 Tbid.

635 Segal, Two Powers in Heaven, 6-7.

636 Gruenwald, Aspects of the jewish-gnostic Controversy. In: Layton (ed.), The Redis-
covery of Gnosticism. Proceedings of the International Conference on Gnosticism at
Yale New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978. Volume two: Sethian Gnosticism.
(SHR XLI). Leiden 1981, 720.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 147

o7 (viele) ,,Gotter bedeutet, zweifelsfrei belegt, doch besteht fiir Gru-
enwald die Frage, ob man es hierbei mit einer inner- oder auflerjidi-
schen Hiresie zu tun habe, wobei er selbst von der zweiten Moglichkeit
ausgeht®®’. Da das Wort a1 ,ein weites Spektrum von Hiiretikern und
»Sektierern”“ (Dexinger) bezeichnet®®, ist diese Erkliarung auch durch-
aus moglich. Peter Schifer dagegen lésst die Frage, ob au'n die Gegner
von innen, d. h. innerhalb des rabbinischen Judentums, oder von aufien,
d.h. aulerhalb des rabbinischen Judentums, waren, bewuft offen®.
Eine andere Frage ist die inhaltliche Auslegung der polemischen Stel-
len, an denen man iiber zwei Michte im Himmel berichtet oder das
Wort %5 als Plural interpretiert wird. Schon Segal behauptete, dass es
augeschlossen sei, dass die ,,Haretiker®, die zwei Méchte gelehrt haben,
Gnostiker seien. Nach ihm ist eindeutig klar, dass diese Machte zwei
sich gegenseitig ergdnzende, nicht zwei entgegensetzte Michte wie der
hochste und transzendente Gott und der Demiurg in der Gnosis, sind®0,
Peter Schifer meint, dass hinter der Anschauung tiber zwei Machte im
Himmel die Vorstellung steht, dass neben Gott von Anfang an noch ein
gottliches Wesen - vielleicht der Menschensohn, der aus der Apokalyp-
tik bekannt ist - existiert®*!. Da die Vorstellung vom Menschensohn fiir
Christen wichtig war, kann man hier nach der Meinung von Schifer
auch mit Polemik gegen das Christentum rechnen®?. In der Anschau-
ung, nach der das Wort n?h‘gx viele Gotter bedeutet und dass diese Gotter
an der Erschaffung des Menschen beteiligt gewesen sind, kann man nach
Schifer eine Polemik gegen die christliche Trinitétslehre sehen®®. Doch
erlauben die gnostischen und patristischen Parallelen zur Auslegung von
017K als viele géttliche Wesen bei den o%m wenigsten die Vermutung,
dass die Vorstellung, nach der der Mensch durch die Engel geschaf-
fen wurde, auch manchen jiidischen Lehrern bekannt war. Deswegen
erklaren sich einige polemische Stellen in der rabbinischen Texten, wie
z.B. GenR 1,10 zu Gen 1,1 und ExR 13,3 zu 10,1 am besten von der
Gnosis her®. Nach der Meinung von G. Stroumsa ist es moglich, dass

6.
6.
6.
640

@

7 Ibid, 721.
Dexinger, Die Sektenproblematik im Judentum, 277.
Schifer, Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, 65.
Segal, Two Powers in Heaven, 50.
641 Schifer, Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, 66 ff.
642 Tbid., goff.
643 Tbid., 33 ff.
644 Dexinger, Die Sektenproblematik im Judentum, 278. S. auch: Pearson, Friedlander
Revisited: Alexandrian Judaism and Gnostic Origins, 19-20.

@ %
o &®

o~



148 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

auch Elisa’ben Abuja von Anfang an mit der gnostischen Bewegung in
Verbindung gestanden hat. Stroumsa bemerkt, dass sein Beiname Aher
in der rabbinischen Literatur als Bezeichnung fiir Gnostiker verwendet
wurde®.

6. Nachdem die Rollen vom Toten Meer neu entdeckt worden waren,
sahen einige Forscher, allen voran Schubert, in ihnen den lang
ersehnten Beweis fiir eine vorchristliche jiidische Gnosis, doch
wurden derartige Behauptungen bald aufgegeben®.

Trotz aller Berithrungspunkte zwischen Qumran und Gnosis muss auch
auf die Unterschiede hingewiesen werden:

I. ny7 bedeutet in Qumran zwar ebenso ,,Geheimwissen wie yv®dolg in
der Gnosis, doch weist das allein noch nicht auf gnostischen Einfluss
hin®’, ist ,Wissen“ doch ein Wesensmerkmal spitantiker Religiositit
tiberhaupt, wie oben ausgefiithrt wurde. Der Inhalt des Geheimwissens ist
in Qumran nicht der gleiche wie in der Gnosis, die bekanntlich auf dem
Wissen vom géttlichen ,,Funken® im Menschen beruht, eine Vorstellung,
die in Qumran fehlt®*. Daher schlief$t der Autor dieser Arbeit sich der
Meinung von McLachlan Wilson®® und M. Mansoor®® an, die deutlich
machen, dass das Wissen in Qumran keine gnostische yvoug ist, sowie
Rudolph, der in den Hodajot keine ,gnostischen“ Texte im engeren
Sinn sieht®!. Die Wurzeln dieses Wissens liegen wohl in der chasidisch-

645
818.
646
647
648

S. Stroumsa, Aher: A Gnostic. In: Layton (ed.), The Rediscovery of Gnosticism, 817-

Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II., 538.
Burrows, Die Schriftrollen vom Toten Meer, 208.
Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II., 538; Burrows, Die Schriftrollen vom Toten Meer,

211.
649

650

Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II., 538.

Mansoor, The Nature of Gnosticism in Qumran. In: Le Origini, 397. Die Unterschei-
dung zwischen ny7 in Qumran und yvdoig in der Gnosis hat auch H. Ringgren betont
(Ringgren, Qumran and Gnosticism. In: Le Origini, 379-384).

651 Rudolph, War der Verfasser der Oden Salomos ein ,,Qumran-Christ“?, 527. S. auch
Burrows: ,,Charakteristisch fiir den Gnostizismus ist der Gedanke, daf§ die Erkenntnis als
Offenbarung géttlicher Geheimnisse einer beschrankten Gruppe anvertraut sei. Erlosung
wird durch Erkenntnis erreicht, aber durch Erkenntnis von was? Nicht Erkenntnis im
allgemeinen, oder Gelehrsamkeit oder praktische Weisheit bringt die Erlosung. Der
gnostische Gedanke ist, daf} die Erlésung dadurch geschehe, dass einer die Natur der
Wirklichkeit, den Ursprung der Seele, ihre Natur und ihren Zustand in dieser Welt
begreife, und den Weg zur Befreiung aus diesem Zustand. Was die Rollen vom Toten
Meer als Erkenntnis des ,,Mannes der Wahrheit“ beschreiben, ist ganz anders als die
gnostischen Vorstellungen. Was die Rollen mit Erkenntnis meinen, betrifft die Wunder



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 149

apokalyptischen Weisheitstiberlieferung, nach der die ,Weisen® Einblick
in den geheimen Geschichtsplan Gottes und das Schicksal des Menschen
nach dem Tode erhalten®?2. M. Burrows hat betont, dass das Judentum
die Erkenntnis hoch in Ehren halt®>.

I1. Der Dualismus zwischen den ,,Kindern des Lichtes“ und ,,Kindern der
Finsternis®, wobei nur die ersten ,,die Erkenntnis“ (ny+7) haben, stellt zwar
eine Parallele zur Gnosis dar, doch findet sich ein dhnlicher Gegensatz
auch in der Apokalyptik®>*, aus der er wahrscheinlich auch stammt.

I1I. Das Fehlen einer gnostischen Erlgsungslehre in Qumran®.

IV. Die Angelologie, der ,,Ort der Herrlichkeit“ und der Seelenaufstieg
durch die Sphiaren kommen im Judentum und der Gnosis vor, sind aber
judischer Herkunft.

V. Einige gnostische Gruppen (aber nicht alle) fithrten ein streng aske-
tisches Leben, und auch im hellenistischen Judentum gab es ein Aske-
tentum. Doch sind die Ahnlichkeit zwischen beiden nicht grofl genug,
um eine Verwandtschaft nachweisen zu konnen®®. In den Qumrantex-
ten (1. QH 4,29-33; 15,13f; 21 F; 1. QS 11,3 ff.) findet sich mitunter ein
Gegentiber von Fleisch (9%2) und Geist (m17), doch gehen die Gedanken
nicht wesentlich tiber das im AT Gesagte hinaus, auch wenn die Skep-
sis gegeniiber dem menschlichen Vermégen, das Géttliche von sich aus
zu erkennen, im Rahmen des apokalyptischen und weisheitlichen Den-
kens ebenso betont wird wie die Stindhaftigkeit des aus Lehm geformten

von Gottes Schopfung, die Erfiillung der Weissagungen und den Sinn der gottlichen
Gesetze, denen der Mensch gehorchen muf3“ (Burrows, Die Schriftrollen vom Toten
Meer, 209).

52 Hengel, Judentum und Hellenismus, 416.

653 Burrows, Die Schriftrollen vom Toten Meer, 210.

654 Tbid.

55 Burrows, Die Schriftrollen vom Toten Meer, 223. Vgl. Ringgren: ,,The relationship
to Gnosticism presents a special problem. It has been pointed out that knowledge in
Qumran as in Gnosticism can be described as man’s knowledge of himself and of his
nature as revealed by God, and also knowledge of God as Savior and of the way to
salvation. But salvation in Qumran is not as it is in Gnosticism an ascent to the divine and
deification, but it is salvation under the conditions of earthly life* (Ringgren, The Faith
of Qumran, 250).

656 Burrows, Die Schriftrollen vom Toten Meer, 212.



150 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Menschen. Das Fleisch ist eine vergingliche Schopfung, der ,gute Geist*
jedoch eine bleibende Gabe Gottes. Doch nimmt sich Gott auch des ver-
ginglichen Fleisches und des elenden Menschen an. Die einschldgigen
Qumran-Texte denken also durchaus alttestamentlich. Es ist lediglich
das Fleisch, das vom ,verkehrten Geist* oder vom ,Geist Gottes* gelenkt
wird®’.

Ausgehend hiervon kann man behaupten, dass die Qumran-Schriften
nicht gnostisch sind®®, obwohl es eine gewisse Nahe qumranischer Vor-
stellungen zum gnostischen Gedankengut gibt®°. Qumran kann als Ent-
wicklungsstufe angesehen werden, die in der Gnosis kulminierte®®. Bur-
rows vermutet, dass die gedanklichen Uberschneidungen aus der Lehre
des Zoroaster stammen und ihre Wurzeln somit in der Religion des alten
Iran haben. Seiner Meinung nach zeigen uns die Rollen vom Toten Meer
die Stelle, an der zoroastrische Einfliisse in den Strom jiidischer Uberlie-
ferung miindeten. Der Strom verzweigte sich daraufhin, wobei ein Arm
zum Neuen Testament, der andere aber zur Gnosis (bzw. Gnostizismus)
fithrte®e!.

7. Obwohl Lukas den Simon in Act 8 nicht als Gnostiker darstellt¢
und viele Forscher wie G. Schille®®®, K. Beyschlagt®, G. Liide-
mann®®, G. Theiflen®®®, A.H.B. Logan®” und R. Pesch®® davon aus-
gehen, dass die Kirchenviter aus Simon Magus zu Unrecht einen
Gnostiker gemacht haben®®, ist der gnostische Simon-Mythos doch
eines der dltesten gnostischen Systeme®°. Das bedeutet aber nicht,
dass der Ursprung der Gnosis in Samaria zu suchen sei. Das Den-
ken in Filiationen, dem die Kirchenviter anhingen, ist irrefithrend,

657 Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 53.

658 Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II., 538.

%9 Troger, Gnosis und Judentum, 157-158.

660 Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II., 538.

661 Burrows, Die Schriftrollen vom Toten Meer, 212-213.

662 Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 130; Theiflen, Die Religion der ersten
Christen, 317.

663 Schille, Die Apostelgeschichte des Lukas, 208-209.

¢4 Beyschlag, Simon Magus und die christliche Gnosis.

665 Liidemann, Untersuchungen zur simonianischen Gnosis.

666 Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 317 ff.

67 Logan, Simon Magus, 272-276.

668 Pesch, Die Apostelgeschichte, 279.

6% Stephen Haar dagegen lasst die Frage, ob Simon Magus ein Gnostiker war, offen.
S. Haar, Simon Magus. The First Gnostic?, 228 ff.

670 Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 317 ff.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 151

fithrt es doch alle Gruppen auf eine spezifisch samaritanische Gno-
sis zuriick. Neuere Quellenkenntnisse lassen eine solche Schlussfol-
gerung nicht zu®’!.

8. Die metaphysischen Grundprinzipien der Gnosis und des Juden-
tums sind sehr verschieden. Deshalb behauptet A. Adam, dass eine
Entstehung der Gnosis innerhalb des Judentums nicht denkbar
sei, da die gnostische Grundentscheidung in einem ,,Nein“ gegen-
tiber dem Glauben des Alten Testaments bestiinde. Dabei geht es
um mehr als um eine Ablehnung des Alten Testaments als Hei-
lige Schrift. Auch im Diasporajudentum Mesopotamiens habe die
Gnosis nicht entstehen kénnen, da auch dieses an den Grundlagen
der judischen Religionsgemeinschaft, dem Noah-Bund, Abraham-
Bund und Mose-Bund, festhielt. Doch sei eine Ubernahme friih-
gnostischer Ziige in das spitisraelitische Judentum im Zusammen-
hang mit der Ausbildung der Engelsvorstellungen durchaus mog-
lich gewesen®72.

Gegen die jiidische Herleitung der Gnosis betont K.-W. Troger, dass die
Gnosis als religiose Bewegung primér antikosmisch orientiert sei. Sie
rechnet die irdische Welt und den gesamten Kosmos, also die Schépfung
mitsamt den himmlischen Gestirnen, zur Sphére der Finsternis und
protestiert und revoltiert permanent gegen diese, ihrem Wesen nach
widergottliche Welt und alle jene Michte, die fiir ihre Entstehung und
Erhaltung verantwortlich sind. Der Antikosmismus gehort zum Wesen
der Gnosis und ist eine Voraussetzung fiir die spezifisch gnostische
Anthropologie und Theologie®”®. Doch sei er nicht aus dem Judentum
»ableitbar“674,

Nach G. Strecker ist das Hauptargument gegen den jiidischen Ur-
sprung der Gnosis der gnostische Dualismus. Er schreibt:

Das ,,offizielle” Judentum ist nicht in einem konsequenten Sinn dualistisch
konstruiert gewesen; daher ist auch die oft vertretene These, die Gnosis
sei aus dem Judentum erwachsen, jedenfalls insoweit zu relativieren,
als die Entstehung der Gnosis nicht vom genuinen Judentum - so wie
dieses sich in der Geschichte des jiidischen Volkes bis zum Rabbinismus

71 Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
834.

672 Adam, Ist die Gnosis in aramiischen Weisheitsschulen entstanden?, 300.

673 Troger, Gnosis und Judentum, 162.

674 Tbid, 160.



152 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

darstellt — abgeleitet werden kann; eine dualistische Entgegensetzung von
Schopfer- und Erlésergott findet sich in dieser Geschichte nichté”>.

Ahnlich denkt auch A. Bohlig, der sagt:

Man kann wohl kaum von jiidischem Gnostizismus sprechen, weil ja der
strenge Monotheismus dieser Religion die Teilung Gottes in einen frem-
den erhabenen und einen gerechten, ja auch oft bésartigen, zumindest
dummen Gott niemals zuldsst®®.

H.-J. Schoeps fasst die Hauptmerkmale der Gnosis folgendermafien
zusammen: nicht allein ethischer, sondern auch physischer Dualismus,
Bruch in der Gottheit, Liisternheit der Materie, Weltverneinung und
Selbsterlosung. Diese Hauptmerkmale verbéten es, von einer ,,jiidischen
Gnosis“ zu sprechen®”, doch bestiinde die Moglichkeit, dass das ,,hete-
rodoxe“ Judentum die Entstehung der Gnosis beeinflusst habe. Was
aber ist ,,Heterodoxie“? Die Gnosis hat Berithrungspunkte mit verschie-
den jidischen Stromungen, wie z.B. mit der Gemeinde von Qumran,
aber keine einzige von ihnen ist so radikal wie die gnostische Bewe-
gung®’s.

9. Obwohl die Gnostiker jiidischen Stoft benutzten, wurde er in der
gnostischen Literatur griindlich umgearbeitet. Alle Motive jiidi-
scher Herkunft wurden stark umgeformt und spielten eine grund-
satzlich andere Rolle: Der jiidische Schopfer-Gott wurde zu einem
bosen Demiurgen, und der Siindenfall in 1. Mose 3 zu einem
entscheidenden Augenblick in der Heilsgeschichte der Mensch-
heit. Es wurde vermutet, dass die ersten Gnostiker einer jiidisch-
synkretistischen Gruppe entstammten, aber keine solche Gruppe
hat die traditionellen jiidischen Vorstellungen tiber Gott und Welt
derart radikal und total verkehrt und neubewertet wie die Gnos-
tiker®”®. Daher bleibt die Frage bestehen, ob die ersten Gnostikern
Juden waren oder nicht.

675 Strecker, Judenchristentum und Gnosis, 269.

676 Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichiismus, 168. Der jiidische Monotheismus
ist auch fiir Haardt (Haardt, Die Gnosis, 12) und fiir Schubert (Schubert, Problem und
Wesen der jiidischen Gnosis, 2) ein Hauptargument gegen die jiidische Herkunft der
Gnosis.

677 Schoeps, Hans-Joachim. Zur Standortbestimmung der Gnosis. In: Rudolph (Hg.),
Gnosis und Gnostizismus, 474. Dazu sagt Schoeps: ,,Es gibt nun einmal keine schwarzen
Schimmel und keine weiflen Rappen!“ (ibid).

678 Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichéismus, 168.

67 Troger, Gnosis und Judentum, 166.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 153

10. Wie der Beitrag der hellenistisch-griechischen Philosophie, steht
auch der jidische Beitrag an der Entwicklung der Gnosis fest. Doch
beweisen jiiddische Motive im Schrifttum, dass seine Benutzer Juden
waren? Dieser Meinung sind z.B. G. Quispel®®’, P. Pokorny®®!, H.-
M. Schenke®®? und K.-W. Troger®®, doch behaupten W. Schenk®,
R. McLachlan Wilson®> und G.P. Luttikhuizen®¢ das Gegenteil.
Das grundlegende Problem besteht darin, dass nicht nur Juden,
sondern auch Christen die Biicher des Alten Testaments, die jiidi-
schen Apokryphen und Pseudoepigraphen gekannt und gebraucht
haben. Ein grof3er Teil der gnostischen Schriften gehort gleichzeitig
zu den christlichen oder ,,christlich-gnostischen® Schriften. Daher
meint Schenk, dass der jiidische Stoff durch den Filter der Grof3-
Kirche in die Gnosis gekommen ist%’. Gerard P. Luttikhuizen geht
davon aus, dass die gnostische Polemik gegeniiber dem AT und
seinen Helden nicht gegen das Judentum, sondern gegen andere
christliche Gruppen gerichtet war. Er betrachtet die Gnostiker als
Christen:

I have not found clear indications that the critical revision of Old Testa-
ment and Jewish texts and traditions belongs to a direct polemic against
Judaism. It is noteworthy that the most violent attacks against the Old Tes-
tament and its heroes are found in Gnostic writings that are purportedly
addressed to other groups of Christians, Christian believers, that is, who
still held the Old Testament revelation in high esteem (The Second Treatise
of the Great Seth, NHC V11,2, and The Testimony of Truth, NHC IX,4). It
is evident that in these texts, the rejection of the Old Testament was not

80 Quispel, Gnosis, 421.

1 Pokorny, Der soziale Hintergrund der Gnosis, 81-82. Pokorny schreibt: ,,Die
Selbstverstandlichkeit, mit der in der Naassenerpredigt das Alte Testament interpretiert
wird, wobei die Juden nicht unter den Vélkern genannt werden, tiber deren Religion man
in dritter Person berichtet, spricht eher fiir die jidische Herkunft der Gnostiker. Auch die
Autoritit, die die Gnostiker innerhalb einiger christlicher Gruppen auf dem Gebiet der
Diaspora am Ende des ersten Jahrhunderts gewonnen haben, macht es wahrscheinlich,
daf3 sie meist noch geborene Juden waren® (ibid).

682 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 132.

683 Troger, Die Gnosis, 72.

84 Schenk, Textverarbeitung in Friithjudentum, Friihkirche und Gnosis. In: Troger
(Hg.), Altes Testament - Frithjudentum - Gnosis, 299-313.

685 Wilson, Gnosis/ Gnostizismus I1I., 538.

686 Tuttikhuizen, Gnostic mythologizers and biblical tradition. In: Turner; McGuire
(ed.), The Nag Hammady Library after fifty years. Proceedings of the 1995 Society
of Biblical Literature Commemoration. (NHMS XLIV). New-York, Koln 1997, 100-
101; Luttikhuizen, Gnostic Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Traditions.
(NHMS 58). Leiden, Boston 2006, 6-12.

87 Schenk, Textverarbeitung in Frithjudentum, Frithkirche und Gnosis, 299.



154 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

prompted by anti-Jewish feelings. As far as the attacks against the Old Tes-
tament involve a rejection of Judaism, it is a symbolic Judaism rather than
a living Judaism connected to Jewish contemporaries and their faith588.

Zugleich geht er davon aus, dass die Polemik gegen den Gott des Alten
Testaments und die kritische Interpretation der Genesis durch die Gno-
stiker nicht eine Auseinandersetzung mit dem Judentum, sondern eine
innerchristliche Debatte iiber das richtige Verstindnis des Alten Testa-
ments widerspiegele®®. Doch gilt das nur fiir die christlich-gnostischen
Schriften und kann nicht auf die nichtchristlich-gnostischen Texte bezo-
gen werden. Das Vorhandensein solcher Texte spricht jedoch dafiir, dass
die oben genannte gnostische Polemik nicht nur aus der innerchristli-
chen Debatte iiber das AT erklart werden kann.

Das zweite Problem besteht darin, dass wir in der gnostischen Lite-
ratur einer streng antijiildischen Haltung begegnen: Jahwe ist ein boser
oder dummer, niedriger Gott, die sieben Erzengel des Judentums werden
déamonisiert und die Juden zu kosmischen Méchten des Bosen gemacht,
alle jiidischen Propheten einschliefdlich Mose gelten als ,,Liigenprophe-
ten“ und die jiidischen Gesetze werden abgelehnt®°. Fiir Johann Maier®!,
Han J. Drijvers®?, Ithamar Gruenwald®? und Karen L. King®* ist diese
antijidische Haltung das Hauptargument gegen die jiidische Ableitung

688 T uttikhuizen, Gnostic mythologizers and biblical tradition, 100-101.

689 Luttikhuizen, Gnostic Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Traditions, 11.

0 Twersen, Gnosis zur Einfiihrung, 19.

1 Maier, Jiddische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 249-250. Maier ist auch
dagegen, die Samaritaner als Juden, oder ,haretische Juden“ zu bezeichnen, obwohl sie
zweifelsohne als Vermittler biblisch-jiidischer Stoffe an synkretistische Stromungen eine
hervorragende Rolle spielten (Maier, Geschichte der jidischen Religion, 209). Auch Van
Unnik bemerkt: ,,Es ist merkwiirdig, daf} die kirchlichen Héresiologen wohl Samaritaner,
aber nicht Juden am Anfang der Gnosis nennen. [ - - - | Eine Ausnahme bildet die Notiz
von Hegesipp bei Eusebius, H. e. IV 22, 5-7; aber dieser Bericht ist sehr stark stilisiert
und ohne konkrete Angaben, die eine wirkliche, historische Vergleichung erméglichen®
(Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis. In: Rudolph (Hg.),
Gnosis und Gnostizismus, 485).

2 Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
831.

093 S. Gruenwald, Aspects of the jewish-gnostic Controversy, 715-716.

4 King sagt: ,,Although many arguments for the Jewish origin of Gnosticism are
framed genealogically, in fact the crux of the argument lies elsewhere: how to explain
the anti-Jewish animus in Gnostic myth. This question ist particularly poignant for those
supporting the Jewish origin of Gnosticism. If the origin of Gnosticism ist to be found in
Judaism, what kind of Judaism could this have been? How could Jews have produced a
religion in which the creator God of Genesis was portrayed as a weak, arrogant, malicious,
and inferior deity? (King, What is Gnosticism?, 181).



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 155

der Gnosis. Dagegen stellt sie fiir K.-W. Troger kein Problem dar. Die
antijiidische Haltung hat seiner Meinung nach unterschiedliche Griinde,
wie z.B. die Abgrenzung der Gnostiker von den Juden, der spitantike
und christliche Antijudaismus, die Ubernahme vorgeprigter Topoi und
die Auseinandersetzung mit biblischen Traditionen der Grof3kirche®”.
Troger erklart die antijiidische Haltung der Gnostiker also nicht aus-
schlieflich vom Christentum her, womit er sicherlich Recht hat, findet
sich die antijiidische Haltung doch auch in der auflerchristlichen gnosti-
schen Literatur. Troger ist sich sicher, dass die Gnosis bei ihrer Entwick-
lung viele Stadien durchlaufen hat, und behauptet, dass die erste Phase
oder Grundschicht der Gnosis positiv gegeniiber dem Judentum einge-
stellt war. Die antijiidische Wendung erfolgte seiner Meinung nach erst
in der zweiten Phase. Das jiidische Element gehore nach Troger zu den
Grundlagen der Gnosis und erklére sich daher, dass Juden von Anfang
an mit zu den Tragern der Gnosis gehort und ihre Vorstellungen und
Gedanken aus dem Alten Testament und dem Friihjudentum in die Gno-
sis mit einbracht hatten. Aber Troger betont:

Dabei mufl der Begrift ,Jude® sehr weit gefasst werden. Es kamen auch
Nichtjuden in Frage, die im Judentum zu Hause waren und auch solche
Menschen, die mit der jiidischen Religion zwar vertraut gewesen sind,
in ihr aber - aus unterschiedlichsten Griinden - nicht die Erfiillung
ihrer religiosen Erwartung fanden, Suchende also, Enttauschte, Hiretiker,
Schwirmer und Randsiedler. Hinzu kommen die Samaritaner und jene
Diasporajuden (man denke nur an Philo und die dgyptischen Juden), die
sich an der Peripherie des ,offiziellen’ Judentums bewegten®®®.

Auch Maier und Drijvers meinen, dass die ersten Gnostiker Personen
waren, die mit den jiidischen Uberlieferungen vertraut waren. Wer waren
sie also? Wie schon in I.2.4.3.c ausgefiihrt, vertraten A. Adam, C. Colpe,
K.-W. Troger und K. Rudolph die Meinung, dass zu den frithesten
Tragern der Gnosis jiidische Weisheitslehrer und jiidisch-aramaiische
Schreiber zdhlten. W.C. van Unnik fragt sich, ob die ersten Gnostiker
nicht ehemalige Proselyten oder Gottesfiirchtige waren, die in der ein
oder anderen Weise zur Synagoge gehorten, und verweist auf Josephus
(Contra Apionem 11, 10), der berichtet, dass viele der aus dem Heidentum
zum Judentum Ubergetreten spiter wieder von ihm abfielen®”’. Auch

5 Troger, Die Gnosis, 72.
% Troger, Spekulativ-Esoterische Ansitze (Frithjudentum und Gnosis), 318-319.
7 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 493.



156 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

K. Rudolph®? und J. Iwersen®” rechnen damit, dass die ersten Gnostiker
Proselyten des kaiserzeitlichen Judentums gewesen sind. Die Renegaten-
Hypothese vertreten auch K.-W. Troger’® und J. Maier”°!.

Dennoch bleibt die Frage, wie man die antijiidische Haltung der Gno-
stiker erkldren kann. Nach R. Grant ist die Ursache das Fehlschlagen
der apokalyptischen Hoftnungen nach der Katastrophe des grof3en Auf-
stands von 70 n.Chr’®. Eine dhnliche Meinung vertritt auch G. Thei-
en. Er behauptet, dass Juden hiernach ihre Bindung an JHWH als Ein-
schrankung erlebt hitten, mussten sie doch eine Sondersteuer entrichten.
Die Abwertung des Schopfergottes zu einem eifersiichtigen und unwis-
senden Demiurgen konnte einigen Juden unter diesen Umstdnden plau-
sibel erscheinen’®. W.C. van Unnik und K. Berger haben eine andere
Sichtweise. Van Unnik behauptet, dass der Zusammenbruch im Jahr 70
schwerlich die Ursache der Gnosis sein konnte. Wo man die Fragen nach
dem Ausloser der Krise des Judentums stellte, wie im 4. Esrabuch und
in der Baruchapokalypse, geht es um Anderes als die Gnosis’®. Ahnlich
argumentiert auch K. Berger, der schreibt:

Negative Erfahrungen in der Geschichte Israels waren, so hat insbeson-
dere R.M. Grant vermutet, Ansatzpunkt fiir die Entwicklung gnostischer
Gedanken, mit denen eine Art Totalabwertung der bisherigen innerwelt-
lich sei. Nun ist freilich jidische Theologie im Ergreifen und Beantwor-
ten negativer Erfahrungen in der Geschichte nicht gerade ungeiibt gewe-
sen. Was die Katastrophe des Jahres 70 n.Chr. betrifft, so wird sie wohl
auch von neutestamentlichen Judenchristen mit Zweifeln an Gottes Welt-
regierung, nicht aber positiv mit gnostischen Konzeptionen beantwor-
tet’%>,

Merkwiirdigerweise erzihlt die mandiische Mythologie von Verfolgun-
gen der Mandder durch Juden. Im Detail sind diese Vorgdnge in den
Quellen kaum rekonstruierbar’%, doch wire das eine Erklarung fiir den

%8 Rudolph, Die antike Gnosis — Probleme und Fakten, 36.

699 Twersen, Gnosis und Geschichte, 211 ff.

700 Troger, Gnosis und Judentum, 166.

701 Maier, Jiidische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 249-250. Vgl. dagegen
Pearson, der sagt: ,,These people were religious intellectuals, not secularized apostates
...“ (Pearson, The Emergence of the Christian Religion, 146).

792 Grant, Gnosticism and Early Christianity.

703 Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 317.

704 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 484.

795 Berger, Gnosis/ Gnostizismus L. Vor- und auflerchristlich. In: TRE, Bd. XIII. Berlin,
New York 1984, 532-533.

7% Twersen, Gnosis zur Einfithrung, 20.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 157

gnostischen Antijudaismus: Vielleicht stammten die ersten Gnostiker
aus religiosen Gruppen, die von Juden verfolgt wurden? Die Mandder
waren nicht vom Christentum beeinflusst, doch darf man nicht verges-
sen, dass es auch im frithen Christentum eine streng antijiidische Hal-
tung gab’"’. Van Unnik meint, dass das jiidische Element durch den Fil-
ter der Grofikirche in die Gnosis gelangte’®. Die Frage, ob diese Meinung
richtig ist, wird im II. Teil dieses Buches untersucht.

I.2.5. POLYKAUSALE HERLEITUNG DER GNOSIS

Den Ursprung der Gnosis hat man im Lauf der Zeit in der altbabyloni-
schen, altagyptischen, und altiranischen Religion, im Judentum und in
der griechischen Philosophie sehen wollen. Zurzeit herrscht die Ansicht
vor, dass man die Gnosis aus keiner einzigen Religion allein herleiten
kann. Schon H. Leisegang schrieb:

Die gnostischen Systeme, die wir kennen, atmen nicht den Geist einer
bestimmten orientalischen Religion, sie enthalten vielmehr jiidische,
christliche, persische, babylonische, dgyptische und griechische Elemente
in verschiedener Stirke und Zahl nebeneinander, so daf3 sie gleichsam ein
Mosaik darstellen, das aus unzahligen kleinen Steinen verschiedenster Art
und Herkunft zusammengesetzt ist. Die religionswissenschaftliche und
philologische Forschung hat bisher die mithsame Arbeit geleistet, dieses
Mosaik auseinander zunehmen und auf Grund sorgféltiger Untersuchun-
gen die iiber die ganze von Rom bis Babylon sich dehnende Fliche zer-
streuten Ursprungsorte der einzelnen Teile festzustellen. Es wurde dabei
aber viel zu wenig darauf geachtet, dafl dieses Mosaikbild, ganz abgese-
hen von der Herkunft seines Materials, etwas darstellt, das seinen Sinn in
sich selbst hat, einen Sinn, der nur aus dem Geiste seiner Schopfer begrif-
fen werden kann. Sinn und Stimmung, die ein Bild ausdriickt, sind nicht
nur von den Stoffen abhéngig, die zu seiner Herstellung verwandt wurden,
sondern vor allem von dem schopferischen Willen und der ganzen geis-
tigen Eigenart des Kiinstlers, die in ihm sich objektivieren. Sollen daher
die uns seltsam erscheinenden Gebilde gnostischen Denkens auf ihre Her-
kunft untersucht werden, so hat man vor allem nach ihrer geistigen Struk-
tur zu forschen: nicht nur das Was, sondern auch das Wie gibt ihnen den
Charakter”%.

707 Dazu s. Fischer, Das Urchristentum, 134 ff.
7% Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 488.
7% Leisegang, Die Gnosis, 5.



158 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Ahnlich denken auch H. Jonas”'?, W.C. van Unnik’"!, K.-W. Troger’?
und viele andere. Die Mehrheit der Forscher geht davon aus, dass bei
der Entstehung der Gnosis Elemente verschiedener Religionen beteiligt
waren, allen voran der jiidischen, iranisch-zoroastristischen und griechi-
schen Tradition”!®. Troger sieht in den Motiven unterschiedlicher Her-
kunft die ,,Bauelemente® der Gnosis. Seiner Meinung nach haben die
Gnostiker Vorstellungen aus den verschiedenen Religionen und aus der
griechischen Philosophie tibernommen, um mit ihrer Hilfe ihre eigenen
Grundideen zum Ausdruck zu bringen”'. Selbst Forscher, die die Gno-
sis nur aus einer einzigen Religion ableiten wollen, rechnen mit ande-
ren Einfliissen. Dabei wurde ein fiir die Gnosis sehr charakteristischer
Zug betont: die aus anderen Religionen entliehenen Motive haben in
der Regel einen Wandlungsprozess durchlaufen und wurden gnostisch
uminterpretiert’’>. Wie schon bei der jiidischen Herleitung der Gnosis

710 Jonas schreibt: ,,Asking next the question where or from what historical tradition
Gnosticism originated, we are confronted with an old crux of historical speculation: the
most conflicting theories have been advanced in the course of time and are still in the
field today. The early Church Fathers, and independently of them Plotinus, emphasized
the influence upon a Christian thinking not yet firmly consolidated of Plato and of
misunderstood Hellenic philosophy in general. Modern scholars have advanced in turn
Hellenic, Babylonian, Egyptian, and Iranian origins and every possible combination of
these with one another and with Jewish and Christian elements. Since in the material of
its representation Gnosticism actually is a product of syncretism, each of these theories
can be supported from the sources and none of them is satisfactory alone; but neither is
the combination of all of them, which would make Gnosticism out to be a mere mosaic
of these elements and so miss its autonomous essence“ (Jonas, The Gnostic Religion,
33).

711 Van Unnik sagt: ,,Es scheint oft ein menschliches Bediirfnis zu sein, alles auf eine
Wurzel zuriickzufiihren. Das ist hier jedoch unméglich. Aus vielen Brunnen quillt das
Wasser, ssmmelt sich aber in einem Becken, in dem es seine eigenartige Mischung erhalt“
(Van Unnik, Die jidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 483).

712 Troger behauptet, dass zur religionsgeschichtlichen Perspektive fiir das Verstidndnis
der Gnosis ,,das Judentum ebenso wie der Hellenismus und die Verflechtung beider Pha-
nomene gehort; dazu gehort das Christentum und der Samaritanismus, der Platonismus
und das Griechentum genauso wie der spitantike Synkretismus in allen seinen Erschei-
nungsformen und nicht zuletzt auch die iranische Komponente. Jedenfalls 1463t sich das
religionsgeschichtliche Problem der spitantiken Gnosis nach wie vor nicht durch diese
oder jene einseitige Ableitung l6sen” (Tréger, Gnosis und Judentum, 168).

713 Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 525 ff.; Ru-
dolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des Gnosti-
zismus, 779; Rudolph, Die Gnosis, 294 ff.; Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als
religionsgeschichtliches Problem, 789 ff.; Troger, Die Gnosis, 66 ft.

714 Tbid.

715 Troger, Die Gnosis, 66-67.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 159

gesagt, wurden fast alle Motive jiidischer Herkunft in der Gnosis stark
umgeformt und spielen eine grundsitzlich andere Rolle’!6. Dasselbe gilt
es auch fiir Motive aus anderen Religionen”!”.

Die polykausale Herleitung der Gnosis bedeutet keineswegs, dass der
Anteil der Motive verschiedener Religionen in der Gnosis, bzw. der Bei-
trag der unterschiedlichen Religionen und Philosophien bei der Entste-
hung der gnostischen Bewegung gleich sei. Wie oben ausgefiihrt, ist der
Beitrag des Mittelplatonismus und des Judentums grof3er als jener der
altmesopotamischen oder -dgyptischen Religion. Die polykausale Her-
leitung bedeutet, dass neben dem religionsgeschichtlichen Hintergrund
der Gnosis auch ihr kultureller und sozialer Hintergrund in die Betrach-
tung eingeschlossen werden muss. Des Weiteren wurde die Entstehung
der Gnosis auch philosophisch und psychologisch erklart.

a. Existentialphilosophisches Ursprungsmodell der Gnosis — Gnosis als
Daseinshaltung

Obwohl man in der Gnosis Elemente aus verschiedenen Religionen
findet, betonte man im 20. Jahrhundert, dass die Gnosis keine Mischung
dieser Elemente, also kein ,,Synkretismus* sei, sondern ein neues Ganzes
darstelle.

Schon H. Leisegang hat behauptet, dass die Gnosis ,ein Mosaik",
d.h. ein Ganzes, darstelle, das einen iibergeordneten Sinn in sich selbst
habe’!8. Nach Rudolf Bultmann besteht das Wesen der Gnosis nicht in
ihrer synkretistischen Mythologie, sondern in einem ,,der antiken Welt
gegeniiber neuen Welt- und Selbstverstindnis“’!®. Die Mythologie ist
Bultmanns Meinung nach nur das Ausdrucksmittel dieses Welt- und
Selbstverstdndnisses’?. Ahnlich argumentiert auch Leisegang, der in
den jiidischen, christlichen, persischen, babylonischen, agyptischen und
griechischen Religionselementen lediglich das Baumaterial, ,,die Mosa-
iksteine*’?!, der Gnosis sieht, die jedoch nicht mit deren iibergeordneten
geistigen Struktur identisch seien’??. Bultmanns Schiiler Hans Jonas, der
»von allen Ableitungsversuchen mit ihren unendlichen Verdstelungen

716
717

S.1.2.4.3j.

S.z.B.1.2.1.3undl 2.1.4.

718 Leisegang, Die Gnosis, 5.

719 Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, 168.

720 bid.

721 Vgl. mit ,,Bauelemente” der Gnosis bei Troger (Troger, Die Gnosis, 66 ff.).

722 Vgl. Rudolph, der iiber die Gnosis sagt: ,,Sie ist Synkretismus, aber darin erschépft



160 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Abschied nimmt“ und stattdessen mit Hilfe einer von Heidegger inspi-
rierten Existentialanalyse zur Wesenschau vorstoflen will’?, sieht in der
Gnosis eine bestimmte ,,Daseinshaltung und eine von dieser getragene
urspriingliche Seinsdeutung“7**. Nach Jonas lasst sich die Gnosis nicht aus
der Summierung verschiedener mythischer Motive erklaren. Fiir ihn ist
Gnosis hauptsichlich ein besonderes Verstindnis von Gott, Mensch und
Welt’®. Die Grundhaltung des Gnostikers, wie Jonas sie beschreibt, ist
die Empfindung des Menschen, in einer ihm fremden Welt zu leben, in
der er sich fiirchten muss. Das wahre Leben ist jenseitig. Darum sehnt
sich der Gnostiker nach einer Erlosung, die ihn von der Welt und dem
Leib befreit. Typisch gnostische Begriffe sind demzufolge z.B. Angst,
Irren, Heimweh, Betdubung, Schlaf, Trunkenheit, Fall, Sinken, Gefing-
nis, Finsternis und Fremde’2°.

Diese Sichtweise hat in der Gnosisforschung viele Anhanger gefunden.
So behauptet H.-M. Schenke, dass die Gnosis grundsitzlich nicht ableit-
bar sei, nicht aus dem Judentum noch von woanders her, stelle sie doch
mehr dar als die Summe ihrer Vorstellungselemente, die von einer ihr
innewohnenden geistigen Kraft zusammengehalten wiirden. Diese Kraft
sei eine im Umfeld der Spatantike entstandene neue, charakteristische
und unverwechselbar negative Daseinshaltung und Weltanschauung’.
Eine dhnliche Meinung vertraten nach ihm C. Colpe”?, K.-W. Troger’%,

sich nicht ihr Wesen; das synkretistische Material dient dem Ausdruck einer eigenen
Weltauffassung® (Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus,
551).

72 Klauck, Die religose Umwelt des Urchristentums II, 164. Im Streit der Ursprungsfra-
gen entschied sich Jonas fiir das ,,orientalisierende Lager*, da er die orientalische Form
der Gnosis als ,urspriinglichsten Ausdruck der in Frage stehenden Daseinsverfassung
ansieht (Jonas, Gnosis und spatantiker Geist I, 8), aber wie R. Haardt bemerkt hat, gehort
diese Feststellung zum Ursprungsproblem letzlich jedoch weder zu den Voraussetzungen
noch zu den Ergebnissen seiner existenzial-ontologischen Interpretation (Haardt, Zur
Methodologie der Gnosisforschung, 194; Haardt, Die Gnosis, 25).

724 Jonas, Hans. Gnosis und spitantiker Geist. Teil 1, 8o.

7% Jonas. Gnosis und Spitantiker Geist. I Bd.; Jonas, The Gnostic Religion.

726 Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 3.

727 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 126.

728 Colpe sagt: ,,Mit Gnosis im engeren Sinne bezeichnet man eine religidse Bewegung
der Spatantike, die nicht mehr als die jeweils kontinuierliche Fortsetzung der in den Mit-
telmeerlandern, in Mesopotamien und Iran originiren Religionen verstanden werden
kann, sondern ihnen allen gegeniiber etwas im zentralen religiosen Impuls Neues dar-
stellt“(Colpe, Gnosis I. Religionsgeschichtlich. In: RGG, 2. Bd. 3. Aufl. Tiibingen 1958,
1649).

72 Troger, Gnosis und Judentum, 161.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 161

A. Bohlig”?, H. Koster”?! und K. Rudolph”??, was aber nicht bedeutet,
dass sie sich gegen religionsgeschichtliche Untersuchungen der Gnosis
gestellt hitten. So erklart Rudolph:

Die in allen gnostischen Uberlieferungen mehr oder weniger ausgeprigte
»Daseinshaltung“ oder das ihnen zugrunde liegende Existenz- und Welt-
verstindnis ist als solches nicht ableitbar, d.h. es ist weder im Juden-,
Griechen-, und Christentum noch im Zoroastrismus in gleicher Weise
nachweisbar. [ - ] Der spatantike Gnostizismus ist eine einmalige, typi-
sche und historische Erscheinung von unverkennbarer Originalitit. Alle
in ihm vereinigten Elemente der unterschiedlichsten Herkunft werden von
dieser typisch gnostischen Eigenart zusammengehalten (Weltanschauung,
Textauslegung und -aneignung). [ - | Die Ableitung der im Gnostizis-
mus vereinigten Elemente aus der vorherliegenden religiésen und philo-
sophischen Uberlieferung des Orients und Griechenlands ist im Einzel-
nen weithin moglich und erforderlich, kann aber niemals dazu fiihren, die
oben genannte Grundhaltung oder Weltanschauung als solche zu erkla-
ren’®,

Auch Schenke, Colpe, Troger und Bohlig erkennen Einfliisse verschie-
dener Religionen in der Gnosis, doch sehen auch sie in ihnen ledig-
lich das Baumaterial, das die Gnostiker als Ausdrucksmittel fiir ihre
eigene ,Daseinshaltung® gebrauchten. Rudolphs Meinung nach ist die
gnostische Grundhaltung oder Weltanschauung prinzipiell erklarbar. Er
sagt:

Die Feststellung tiber Griinde und Ursachen, die zur Entstehung der gnos-

tischen Weltauffassung gefithrt haben, ist durch eine komplexe Forschung
von Sozial-, Wirtschafts-, Kultur- und Religionswissenschaft moglich”>*.

Viele Forscher haben in dieser Richtung gedacht und dabei auch die
Psychologie miteinbezogen.

b. Soziologische und psychologische Ursprungsmodelle der Gnosis

Philosophien, Religionen und religiése Bewegungen entstehen unter
bestimmten historischen Bedingungen in bestimmten politisch-gesell-
schaftlichen Verhiltnissen. Das gilt auch fiir die Gnosis. Betrachtet man

730 Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichiismus, 167.

731 Koster, Einfithrung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsgeschichte und
Kulturgeschichte der hellenistischen und rémischen Zeit, 395.

732 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 774.

733 Tbid.

734 Tbid.



162 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

sie als eine spezifische Weltsicht und Daseinshaltung, kann man mit
K.-W. Troger fragen: Was waren die gesellschaftlichen Umstinde, in
denen jene Menschen lebten, deren Erfahrungen und Lebensumstinde
zur Entstehung der gnostischen Heilslehre beigetragen haben”?>? Wer
waren die Trager dieses neuen Welt- und Daseinsverstandnisses und zu
welcher sozialen Schicht gehorten sie?

Die Quellenlage fiir eine soziologische Untersuchung der Gnosis ist
schlecht”, doch wurden zahlreiche Vermutungen iiber ihren sozialen
Hintergrund und die sozial-psychologischen Griinde ihrer Entstehung
angestellt. In erster Linie wurde dabei auf die tief greifenden gesell-
schaftlichen Umwilzungen im Mittelmeerraum und Vorderen Orient im
Zuge der imperialen Herrschaft der Griechen und der Rémer”¥” sowie
auf die 6konomischen und geistigen Verdnderungen durch den Helle-
nismus hingewiesen, die viele Menschen in politische und soziale Kon-
flikte, in Verunsicherung und Vereinsamung stiirzten’*. Nicht wenige
hatten unter den neuen Linder iibergreifenden Macht- und Wirtschaft-
strukturen’®, der kulturellen und religiésen Vielfalt und Vermischung
(Synkretismus)”*, den politischen, sozialen und weltanschaulichen Kon-
flikten zwischen Herrschenden und Beherrschten, zwischen Fremden
(Besatzern) und Einheimischen, Reichen und Verarmten, Stidtern und
Dorfbewohnern sowie den Vertretern einer neuen und den Anhéngern
der alten Ordnung zu leiden’!. Menschen, die zuvor zur Elite eines
Landes gehorten, wurden entmachtet oder zuriickgesetzt, verloren Ein-
fluss und Privilegien und in Folge dessen oft ihre Identitét, ihr Selbst-
bewusstsein, ihren Halt. Da solche Degradierten keine Moglichkeit zu
politischem Protest und legaler Opposition hatten oder nach negativen

735 Troger, Die Gnosis, 13.

736 Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht. In: 36. Jg. Heft 1,
Tiibingen 1971, 119; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus,
552; Haardt, Die Gnosis, 25.

737 Ibid.; Rudolph, Die Gnosis, 308-310. Rudolph sagt: ,Der Charakter dieses Entste-
hungsgebietes (der Gnosis - J.L.) als Durchgangsland beinhaltet zugleich, dafl gerade hier
durch die stindigen Auseinandersetzung der grofien und kleinen politischen Machte ein
Unsicherheitsgefithl Wurzel schlug, das infolge der stindig sich ablosenden Fremdherr-
schaften zu einem Weltpessimismus besonderer Prigung (sowohl in Laien- als auch in
Bildungskreisen) fithren konnte“ (Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und des
Gnostizismus, 775).

738 Troger, Die Gnosis, 13.

73 Tbid.; Rudolph, Die Gnosis, 308-309.

740 Tbid; ibid, 306-307; Jonas, The Gnostic Religion, 14 ff.

741 Troger, Die Gnosis, 13; Rudolph, Die Gnosis, 309-310.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 163

Erfahrungen darauf verzichteten, suchten sie ihre Enttauschung in einer
Religion oder Philosophie zu kompensieren’#%. Die ,,innere Emigration®
entwurzelter Menschen, die sich in der Welt fremd und verloren fiihl-
ten, bot die Moglichkeit zur Herausbildung einer neuen Identitat’*. So
stellt die Gnosis in gewisser Weise einen Protest von sozial Degradier-
ten dar’#4. Die Verwerfung des religiés-moralisch Konventionellen sowie
der irdischen und iiberirdischen Herrschaft, die fiir die Gnosis cha-
rakteristisch ist, kann somit als Versuch gedeutet werden, die sozialen
Probleme der Zeit durch eine doppelte Weltiiberwindung zu bewdlti-
gen’®.

Wer aber waren die Tréger der frithen Gnosis? Bevor auf diese Frage
geantwortet werden kann, muss auf drei Tatsachen hingewiesen werden:

1. Die grofiten Zentren der Gnosis befanden sich im Orient, in Syrien,
Mesopotamien, Kleinasien und Agypten”°.

2. Die meisten Zentren befanden sich in Stidten, weswegen man
die Gnosis ebenso wie das frithe Christentum auch als stidtische
Religion bezeichnen kann’*’.

3. Es ist schwer vorstellbar, dass die Gnostiker mit ihrem kompli-
zierten Glaubenssystem den niedrigsten Schichten der Bevolkerung
angehort haben sollten”®.

Max Weber hat in seinem posthum erschienenen Werk Wirtschaft und
Gesellschaft die Frage nach der Entsprechung zwischen sozialer Schicht
und spezifischer Religiositat behandelt’®, wobei er die Gnosis als ,,Intel-
lektuellenreligion™ bezeichnet:

742 Troger, Die Gnosis, 13-14; Rudolph, Die Gnosis, 309-310. 313-314; Jonas, The
Gnostic Religion, 13-14. Vgl. auch Rudolph: ,,Durch die Verteufelung des Demiurgen
und damit der Welt, ein Ausdruck der tiefen Entfremdung des Menschen (der ,,stidtische
Bevolkerung®) von der Wirklichkleit, verwarfen die Gnostiker die Verantwortung fiir das
tagliche Leben® (Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht. In: 36. Jg.
Heft 1, Tiibingen 1971, 123).

74 Klauck, Die religiose Umwelt des Urchristentums II, 167.

74 Troger bezeichnet die Gnosis als ,eine Art Protestreligion” (Tréger, Die Gnosis, 14).

745 Rudolph, Die Gnosis, 313.

746 Tbid, 311.

747 Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht, 121; Rudolph, Die
Gnosis, 311-312; Pokorny, Der soziale Hintergrund der Gnosis, 86-87. P. Pokorny loka-
lisierte die Tridger der Gnosis in der kleinbiirgerlichen Schicht der Stidte des 6stlichen
Mittelmeerraumes (ibid, 86).

748 Tbid.

749 Twersen, Gnosis und Gesellschaft, 6.



164 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Die vorderasiatischen Erlosungslehren des Manichdismus und der Gno-
sis sind beide ganz spezifische Intellektuellenreligionen, sowohl was ihre
Schépfer, wie auch was ihre wesentlichen Trager und auch was den Cha-
rakter ihrer Erlosungslehre angeht”°.

Die Ursache, warum eine solche Religionsform in der Spitantike ent-
stand und sich verbreitete, war Webers Meinung nach die Entmilitarisie-
rung und Entpolitisierung der sozial privilegierten Schichten, die Weber
mit den Intellektuellen gleichsetzte. Sie wurden von der biirokratisch-
militarischen Zentralgewalt entmachtet’>!. Das gnostische Weltgefiihl
und die gnostische Daseinshaltung sind nach Webers Theorie also eine
Gegenreaktion der Intellektuellen auf ihre soziale Lage unter rémischer
Fremdherrschaft.
Webers Ansichten haben viele Forscher beeinflusst. So schreibt H.
Kippenberg:
Da sie (d.h. die Gnostiker) in den groflen hellenistischen Stadten lebten,
waren diese Denker Angehorige einer entmiindigten Intelligenz, welche

nach Max Weber immer am ehesten als Tréger einer Erlosungsreligion in
Frage kommt”>2.

Das kosmische Modell der Gnostiker ist fiir Kippenberg eine nega-
tive Projektion, eine Ablehnung des autoritdren romischen Verwaltungs-
staates”>*. Kurt Rudolph meint, dass die ersten Gnostiker Angehérige
einer politisch durch die Fremdherrschaft entmachteten, im syrischen
und dem angrenzenden &stlichen Gebiet (Provinz Syria und Mesopota-
mien) beheimateten Bildungsschicht waren”>*. Er geht davon aus, dass
»die Gnosis von Haus aus eine auf die abhingigen Klassen der helle-
nistischen Stadte bezogene Ideologie darstellt, die zur Gewinnung einer
neuen Identitit beitragen sollte, nachdem ihre abgestammte geistige Welt
weithin zerbrochen war“’>>. Er versteht die Gnosis somit als sozialen

750 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. Hg.
J. Winkelmann, 1. Halbband. Kéln, Berlin 1964, 393.

751 1bid, 394.

752 Kippenberg, Versuch einer soziologischen Verortung des antiken Gnostizismus. In:
Numen 17 (1970), 222.

753 Ibid, 221. S. auch: Kippenberg, Intellektualismus und antike Gnosis. In: Schluch-
ter (Hg.), Max Webers Studie tiber das antike Judentum. Frankfurt/M. 1981, 201-
218.

754 Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht. In: 36. Jg. Heft 1, Tiibin-
gen 1971, 121-122; Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und des Gnostizismus,
776.

755 Rudolph, Die Gnosis, 312.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 165

Protest des abhédngigen, aber sich ideologisch-religios zur Freiheit beru-
fen fithlenden Kleinbiirgertums®. Carsten Colpe und Alfred Adam sind
noch konkreter und haben die ersten Gnostiker unter den araméischen
Schreibern gesucht, die in der Diadochenzeit in einem griechisch domi-
nierten Kulturbetrieb keine Perspektive mehr hatten”. Diese ,, Ausweg-
losigkeit“ habe nach Adam die ,,Hinwendung zur grundsitzlichen Skep-
sis, die enkratitische, d.h. leibfeindliche Beurteilung der Welt und die
Flucht in eine radikale Spiritualisierung® bewirkt und damit zur ,,gno-
stischen Weltdeutung® gefithrt’>. Henry A. Green hat in den Initiato-
ren der Gnosis reiche jiidische Intellektuelle in Agypten gesehen, die
wegen des wirtschaftlichen Erfolges auf ihre jiidische Identitét verzich-
teten’>. Birger A. Pearson sieht in ihnen jiidische Intellektuelle in Palds-
tina und der Diaspora, die mit den Antworten, die das traditionelle
Judentum ihnen auf ihre Fragen bot, nicht zufrieden waren’®, und

756 Ibid, 313.

757 Colpe, Gnosis II (Gnostizismus), in: RAC, Bd. 11. Stuttgart, 1981, 600.

758 Adam, Dogmengeschichte, 55 f.

7% Green, The Economic and Social Origins of Gnosticism. Atlanta, Georgia 1985.
Greens Theorie hat eine Parallele in der Zeit vor dem Makkabderkrieg. Die hellenisierten
Juden, die unter dem Schutz des Konigs Antiochus IV. Epiphanes hellenistische Reformen
in Jerusalem durchzufithren versuchten, formulierten ihr Programm folgendermafien:
sWir wollen einen Bund mit den fremden Volkern schliefien, die rings um uns herum
leben; denn seit wir uns von ihnen abgesondert haben, geht es uns schlecht“ (I. Makk 1,
11).

Hier wird zwar die traditionelle Anschauung festgehalten, dass das Unheil in der
Geschichte die Strafe fiir das Fehlverhalten des Volkes sei, jedoch ihr Inhalt umgekehrt:
nicht die Nachahmung der Voélker und ihres Gotzendienstes, sondern die Absonde-
rung habe die Katastrophen der vergangenen Geschichte verursacht. Als ,,Strafe” fiir
die Absonderung mochten die Reformer neben den politischen Katastrophen der Ver-
gangenheit die wirtschaftliche, politische und geistige Isolierung des jidischen Eth-
nos empfunden haben (Hengel, Judentum und Hellenismus, 491). Die Reformer (ver-
mutlich die Mehrheit des Priester- und Laienadels) hatten ein Ziel gehabt: der bis-
her durch die religiésen Vorurteile der konservativen Gruppen behinderten Ausbrei-
tung hellenistischer Zivilisation und Sitte sollte offene Bahn geschaffen und die Schran-
ken, die sie an einem uneingeschrankten wirtschaftlich-kulturellen Austausch mit der
nichtjidischen Umwelt hinderten, abgebaut werden (ibid, 505). Die Reformer errich-
teten in Jerusalem ein Gymnasium (I. Makk 1, 14), liefen bei sich die Beschnei-
dung riickgingig machen (I. Makk 1, 15) und wollten Jerusalem zu einer griechischen
Polis machen (II. Makk 4, 9). Nach I. Makk 1, 44-50 gab Konig Antiochus IV. ein
Edikt heraus, in dem die jiidische Religion verboten wurde, der Tempel wurde dem
Zeus Olympios geweiht (IL. Makk 6, 2). Es ist aber wahrscheinlich, dass ,die Hel-
lenisten den Konig darum baten, dieses Edikt zu erlassen (Gunneweg, lisraeli aja-
lugu, 159; Hengel, Judentum und Hellenismus, 515ff.). Das wurde zum Anlass fiir den
Makkabéerkrieg.

760 S, Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic* Literature, 145-146.



166 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

auch Karl-Wolfgang Troger hat die ersten Triger der gnostischen Uber-
lieferungen in intellektuellen Kreisen gesucht’®!.

Da die gnostischen Systeme héufig sehr komplex sind und vertiefte
Kenntnisse in der Philosophie sowie abstraktes Denken voraussetzen, ist
es absolut sicher, dass Intellektuelle an der Entstehung der Gnosis betei-
ligt gewesen sind. Da die Gnosis mit dem Judentum viele Berithrungs-
punkte hat, ist ebenso wahrscheinlich, dass sich unter den Begriindern
der Gnosis auch jidische Intellektuelle befanden. Gegen Max Weber
muss dennoch betonen werden, dass nicht alle Trager der gnostischen
Bewegung Intellektuelle waren — sicherlich gab es unter ihnen Vertreter
verschiedener sozialer Schichten. Auch die Theorie von Green kann in
zwei Punkten kritisiert werden: 1) Man kann fragen, ob die gesellschaft-
liche Situation aus den mythologischen Texten auf die Art und Weise
rekonstruiert werden kann, wie H. Green es getan hat. Sicherlich spie-
geln mythologische Texte die gesellschaftliche Wirklichkeit wider, doch
besteht die Frage, in welchem Maf3. 2) Greens These von einem Anteil
der intellektuellen Gnostiker an einer religiosen Rebellion ist urkundlich
schwach belegt’®2. Abgesehen davon, zu welcher Bevélkerungsschicht
die ersten Trager der gnostischen Bewegung gehorten, ist es psycholo-
gisch hochst glaubhaft, dass zu den Entstehungsbedingungen der Gnosis
das Ungeniigen der traditionellen Religionen und die Unzufriedenheit
mit ihnen gehort haben. Die Gnosis versprach, sie alle zu iiberbieten.
Eine Verheiflung, die besonders attraktiv fiir all jene war, die gerade eine
Abwertung ihres abgestammten Glaubens erlebt hatten. Aber wie Gerd
TheifSen zu Recht betonte, ist eine solche Abwertung nicht der Grund fiir
die Entstehung der Gnosis, sondern lediglich fiir eine gesteigerte Emp-
fanglichkeit ihr gegeniiber”®.

Eine soziologische Betrachtung der Gnosis aus feministischem Blick-
winkel hat E. Pagels versucht, wobei sie davon ausgeht, dass sich die
Gesellschaftsstruktur in der Religion widerspiegelt. Im katholischen
Christentum offenbare sich eine patriarchale Gesellschaftsstruktur, wes-
wegen man hier betont hat, dass Gott der Vater sei, und geistliche Amter
ausschliefilich fiir Manner reserviert seien. Pagels meint, dass die Gnosis
eine Kontra-Kultur war, die eine méchtige Alternative zum Katholizis-

761 Troger, Die Gnosis, 15.

762 Marjanen, What Is Gnosticism? From the Pastorals to Rudolph. In: Marjanen (ed.).
Was There a Gnostic Religion? Helsinki. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2005, 49.
S. auch: Williams, Rethinking ,,Gnosticism®, 229.

763 S. Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 316.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 167

mus anbot: Die Gnostiker lehrten, dass Gott sowohl Vater als auch Mutter
sei’®, wobei die Figur der gottlichen Mutter in der Gnosis sehr wichtig
war’%, Zugleich konnten Frauen in der Gnosis auch Priesterinnen und
Bischofinnen werden’®. Die Katholiken betonten, dass die Kirche als
Institution heilsnotwendig sei fiir die Erlangung des ewigen Lebens. Die
Gnostiker hingegen suchten Gott nicht in einer Institution, sondern in
individueller Selbsterfahrung. Pagels behauptet, dass die Gnosis in einer
Atmosphire existierte, die der Entwicklung von Institutionen entgegen
stand’®’.

Uber die Thesen von Pagels wurde viel diskutiert. Sicherlich hat sie die
Stellung der Frau idealisiert. Trotz und neben der praktisch-kultischen
Gleichstellung der Frauen in den gnostischen Gemeinden findet sich
eine frauenfeindliche Haltung sowie eine Verteufelung des Weiblichen
tiberhaupt’®. K. Rudolph sieht hier eine interessante Beziehung. Er
behauptet, dass die Abwertung der Frau und des Weiblichen in der
Gnosis durch die Aktivitit von Frauen im Gemeindeleben und die
grofle Rolle, die dem weiblichen Aspekt in der Mythologie zugeschrie-
ben wurde, kompensiert worden sei. Letztendlich aber sei es auch in
der Gnosis bei der fiir die Antike mafgeblichen traditionellen Einschat-
zung der Frau als einem dem Mann nachgeordneten Wesen geblie-
ben’®.

In der Entstehung der Gnosis hat man auch eine Folge konkreter
sozialer Katastrophen gesehen. So sieht R.M. Grant im Zusammenbruch
judischer apokalyptischer Hoffnungen durch die Zerstérung Jerusalems
im Jahre 70 ,,the impetus toward Gnostic ways of thinking ”’°. Fiir ihn steht
am Anfang der Gnosis das Erlebnis der Erschiitterung des Glaubens an
Gott, an sein Gesetz und seine VerheifSungen””!. Er sagt:

The anticosmic aspect arises out of a belief that the God of this cosmos has
failed to act on behalf of his people””%.

764 Pagels, The Gnostic Gospels, 72.

765 Ibid, 72 1F.

766 Tbid, 81.

767 Ibid, 115 ff.

768 Rudolph, Die Gnosis, 291. Auf diese Aspekte hat auch Ch. Markschies hingewiesen,
doch betont er zugleich, dass Hinweise auf eine ,Gleichberechtigung® der Frau in der
Gnosis nicht zahlreich sind (Markschies, Die Gnosis, 113).

769 Rudolph, Die Gnosis, 292.

770 Grant, Gnosticism and Early Christianity, 34.

771 Ibid.

772 1bid, 37.



168 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Obgleich sich diese These von Grant nicht allgemein durchgesetzt hat
und viel kritisiert wurde, hat sie doch auch Anhéinger gefunden, so etwa
G. Theilen’”. Die These von Grant und Theiflen ist nun zwar nicht
ausgeschlossen, aber doch kaum wahrscheinlich’”#. Ein ernsthafter Ein-
wand gegen diese These ist die Tatsache, dass der Fall Jerusalems in der
gnostischen Literatur keine zentrale Rolle spielt’”>. Sicherlich hat das
Ereignis eine innerjiidische Krise ausgelost und einen gewissen Pessimis-
mus erzeugt, doch ist es lokal zu begrenzt, um als Ausloser der gnosti-
schen Bewegung insgesamt fungiert zu haben. Grants These erscheint zu
begrenzt, seine Herleitung zu einseitig’’%. Sicherlich aber enthilt sie eine
particula veri — die groflen gesellschaftlichen Katastrophen, von denen
die Juden betroffen waren, darunter auch die Katastrophe im Jahre 70
n. Chr,, trugen sicherlich dazu bei, dass sich unter den Juden ein pes-
simistisches Weltgefiihl verwurzelte und verbreitete, das in der Gnosis
seinen radikalsten Ausdruck fand.

Neben religionsgeschichtlichen und gesellschaftlichen Griinden fiir
die Entstehung der Gnosis hat man in der Forschung auch nach psy-
chologischen Faktoren gesucht. Schon H. Jonas hat gezeigt, dass Emo-
tionen wie Angst, Geworfenheit und Welthass haufig in gnostischen
Dokumenten zu finden sind””’. Unter dem Einfluss der Theorien Gustav
Carl Jungs haben Henry Charles Puech’’8, Karl Kerenyi’”® und Gilles
Quispel”® gnostische Vorstellungen als mythischen Ausdruck der Selbs-
terfahrung, also als Projektion gedeutet. Die Selbsterfahrung hat eine
zentrale Stelle in der Gnosis inne und besteht darin, ,,daf$ der Mensch
sich seines Ursprunges erinnert und sich der Gottlichkeit seines in Dun-
kel gehiillten Selbst bewufSt wird“’8!. Die ganze Gnosis ist fiir Quispel die
Entdeckung des unbewussten Geistig-Gottlichen im Menschen, worin
zugleich auch die gnostische Erlosung bestiinde”®. Seine psychologische

773 8.1.2.4.3 j.

774 S. Berger, Gnosis/ Gnostizismus L, 532-533.

775 Trotzdem kommt der Fall Jerusalems als Thema auch in der gnostischen Literatur,
genauer in der mandiischen Literatur und in TestVer, vor.

776 Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forshungsbericht, 98.

777§, Jonas, Gnosis und spitantiker Geist I, 94 ff.

778 Puech, Le Manichéisme. Son fondateur - sa doctrine. Paris 1949.

779 S. Kerenyi, Mythologie und Gnosis. In: Kerenyi, Humanistische Seelenforschung.
Miinchen, Wien 1966, 150-202.

780 Quispel, Gnosis als Weltreligion. Ziirich 1951.

781 1bid, 17.

782 Tbid.



I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS 169

Interpretation unterfiittert er mit soziologischen Argumenten. So cha-
rakterisiert er die gesellschaftliche Situation, in der die Gnosis entstand,
folgendermafien:

Staunend und gebannt stand der Mensch vor der Tiefe in sich. Seine
Einordnung in das Universum ging ihm abhanden: der Kosmos wurde
mehr und mehr entgottlicht und dédmonisiert. Die Polis, das Imperium
waren keine organischen Verbande mehr: der Staat war eine dirigierte
Biirokratie, die den einzelnen nicht beanspruchte, die Grof3stidte machten
den Menschen unsagbar einsam. Da blieb nur die Flucht in die Erotik und
die Flucht in sich selbst; das heifdt, diese Kultur war sterbend und dem
Untergang gewidmet, weil sie nicht mehr exzentrisch war®.

Wenn die gnostische Daseinshaltung auch nicht direkt aus den gesell-
schaftlichen Umstidnden ableitbar ist, steht es doch aufler Zweifel, dass
die Unzufriedenheit mit den gesellschaftlichen Umstdnden zur Entste-
hung der Gnosis beigetragen hat. Diese Unzufriedenheit hatte verschie-
dene Griinde, nicht nur politische, kulturelle, soziale und religiose Aus-
grenzungen, sondern auch Ubersittigung, Staatsverdrossenheit, Stagna-
tion u.a.m. Auch Eliten kénnen von Frustration und Ausweglosigkeit
betroffen sein und ,revoltieren’%4. Bei der Gnosis handelte es sich nicht
nur um eine ,Revolte, sondern sie kann nach K.-W. Troger als religi-
ose ,Revolution® bezeichnet werden. Dabei fiihrte sie nicht zu einem
gesellschaftlichen Wandel, den sie auch gar nicht anstrebte, sondern im
Gegenteil zur Desintegration einer Gruppe von Menschen. Sie diente
also nicht — wie sonst in der Regel Religion - der gesellschaftlichen Inte-
gration”®.

1.2.6. ZUSAMMENFASSUNG —
THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Zurzeit dominiert in der Forschung die polykausale Herleitung der Gno-
sis: Betrachtet man sie religionsgeschichtlich, findet man in der Gno-
sis Einfliisse aus verschiedenen Religionen. Dabei wurde die religions-
geschichtliche Sichtweise oft durch eine soziologische oder psychologi-
sche ergianzt. Auch das kirchengeschichtliche Ursprungsmodell findet
weiterhin Anhanger (Ch. Markschies). Fiir die gegenwirtige Forschungs-
situation ist also eine Vielfalt von Ursprungsmodellen charakteristisch.

783 Quispel, Gnosis als Weltreligion, 20.
784 Troger, Die Gnosis, 14.
785 1bid, 23.



170 I.II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Aus den Ursprungstheorien und der Auseinandersetzung mit ihnen
konnen diese Folgerungen gezogen werden:

1. Obwohl viele gnostische Systeme und Werke die christliche Gno-
sis vertreten, in der das christliche Gedankegut eine herausra-
gende Rolle spielt, gibt es Beweise dafiir, dass es neben der christli-
chen auch eine nichtchristliche Gnosis gab. Deswegen ist es hochst
unwahrscheinlich, dass die Gnosis im Rahmen des Christentums
entstanden ist (gegen Markschies).

2. Unter den Vorstellungen und Ideen, die von den Gnostikern aus
den verschiedenen Religionen und Philosophien geliehen wurden,
dominieren neben dem Christentum Vorstellungen und Ideen aus
dem Judentum und der platonischen Philosophie. Babylonische
und &gyptische Ideen und Vorstellungen spielen in der Gnosis
lediglich eine geringe Rolle, und direkte Einfliisse der iranischen
Religion finden sich nur im Manddertum und Manichédismus. Die
Kombination aus Judentum und Platonismus drangt die Frage auf,
ob man die Gnosis nicht mit dem hellenistischen Judentum in
Zusammenhang bringen miisse.

3. Mitunter sind die alttestamentlichen und jiidischen Motive in der
Gnosis auch dort von Bedeutung, wo Einfliisse der griechischen
Philosophie fehlen (wie z. B. im Manddertum). Diese Beobachtung
legt die Frage nahe, ob man die Gnosis nicht mit den verschiedenen
Kreisen des Judentums, d. h. auch mit solchen in Verbindung brin-
gen miisse, die nicht stark vom Hellenismus beeinflusst wurden.

Wie schon in der Einleitung erwéhnt, geht die vorliegende Studie von
der prigenden Rolle des jiidischen Elements bei der Entstehung der
Gnosis aus. Doch muss man fragen, ob der ,geistige Raum®, in dem
die gnostische Daseinshaltung erstmals in der Antike auftauchte, in
judischen Kreisen zu suchen ist. Bevor die Berithrungen zwischen Gnosis
und Judentum naher betrachten werden, soll in zwei Exkursen der
Frage nach der Entstehungszeit und dem Entstehungsort der Gnosis
nachgegangen werden.



[.3. EXKURS I: ENTSTEHUNGSZEIT DER GNOSIS

Beschiftigt man sich mit dem Ursprung der Gnosis, wird man auch
nach ihrer Entstehungszeit fragen und sich der Frage stellen miissen,
ob es iiberhaupt eine vorchristliche Gnosis gab'. In der Forschungs-
geschichte wurde hieriiber kontrovers diskutiert. Wahrend Friedlan-
der, Kessler, Anz, Bousset, Reitzenstein und Gunkel oder, spater, Bult-
mann, Schmithals, Lohse, Quispel, Adam, Vielhauer und Heussi von der
Existenz einer vorchristlichen Gnosis ausgingenz, sahen Harnack, Percy,
Pétrement, Berger und Markschies in ihr ein aufischliefllich innerchrist-
liches Phianomen?. Die dritte Gruppe von Wissenschaftlern, zu der Haen-
chen, Schenke* und Lohse gehoren, behauptet, dass es eine vorchrist-
liche Gnosis gab, wobei sie darunter ausschliefllich die nichtchristliche
Gnosis verstehen®, die ungefihr gleichzeitig mit dem Christentum ent-
stand®. Auch Casey’, McLachlan Wilson®, Pokorny?, Fischer!, Haardt!!,
Klauck!?, Theiflen'® und Troger!* meinen, dass die Gnosis etwa gleichzei-
tig mit dem Christentum, doch unabhéngig von ihm entstand und somit
ein auflerchristliches Phanomen ist.

1
2

So lautet auch der Titel eines Artikels von Haenchen.
Conzelmann; Lindemann, Arbeitsbuch zum Neuen Testament, 214.

38, La.a.

* Schenke, Einfithrung. In: NHD, 1. Bd., 4-5.

5 Dazu bemerkt Drijvers mit Recht: ,,Nichtchristlich heifit nicht ohne weiteres vor-
christlich® (Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Pro-
blem, 820).

¢ Schenkes Meinung nach ist die Gnosis nicht lange vor der Entstehung des Christen-
tums oder gleichzeitig mit ihm entstanden (Schenke, Hauptprobleme der Gnosis, 592).

7 Casey, R.P. Gnosis, Gnosticism and the New Testament. In: Davies (ed.) u.a., The
Background of the New Testament and its Eschatology 1964, 52-55.

8 Wilson, Gnosis/Gnostizismus II., 536.

9 Pokorny, Der soziale Hintergrund der Gnosis, 77; Pokorny, Der Ursprung der
Gnosis, 751.

19 Fischer, Das Urchristentum, 139.

11 Haardt, Die Gnosis, 9.

12 Klauck, Die religiose Umwelt des Urchristentums II, 165.

13 Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 320-321.

4 Troger sagt: ,Von den Quellen her steht fest, daf3 die Gnosis das Christentum
nicht voraussetzt. Es gibt nicht-christliche gnostische Texte und Systeme und solche, die
eine sekunddre Verchristlichung klar erkennen lassen. So wie sich die christliche Gno-
sis und das gnostische Christentum auf christlichem Boden entwickelt haben, ist die



172 I1.3. EXKURS I: ENTSTEHUNGSZEIT DER GNOSIS

Schon im 19. Jahrhundert behauptete die Religionsgeschichtliche
Schule, dass die Gnosis in vorchristlicher Zeit entstanden sei'®. So
schreibt Bousset:

Es ist neuerdings immer allgemeiner anerkannt, daf$ die Bewegung der
christlichen Gnosis nur unter der Voraussetzung verstindlich wird, daf}
in ihr eine schon im vorchristlichen Zeitalter vorhandene und unabhin-
gig vom Christentum (und Judentum) entstandene Geistesstromung von
ganz charakteristischer Haltung in das Christentum ihre Wellen hinein-
schlagt!®.

Gemeinsam verlegten sie die Wurzeln der Gnosis in eine sehr frithe
Zeit". Bultmann und seine Schule schlossen sich diesem Standpunkt an,
und auch heutzutage gibt es Wissenschaftler, die an die Existenz einer
vorchristlichen Gnosis glauben (Schmithals). Sie erkennen in der Gno-
sis eine primdr nichtchristliche Erscheinung, die sich langsam mit christ-
lichen Vorstellungen anreicherte, bis sie als eine eigenstindige ,,christ-
liche Gnosis® in Erscheinung trat'®. Sie verweisen dabei auf gnostische
Texte, die keinerlei christlichen Einfluss aufzeigen'®, auf die aulerchrist-
liche Herkunft der Mandier?® und die simonianische Gnosis?'.

nicht-christliche, pagane Gnosis unabhingig vor oder neben dem Christentum entstan-
den. Die Gnosis als iibergreifendes Phanomen kann deshalb ihren Ursprung nicht im
Christentum haben® (Tréger, Die Gnosis, 73).

58 L2.1.

16 Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, XI.

178, L2.1.

18 Fiir K. Heussi ist das eine Tatsache: ,,Schon in vorchristlicher Zeit hatte es eine heid-
nische und eine jiidische ,,Gnosis“ gegeben. Diese Stromung suchte sich des Christentums
zu bemichtigen. Der christliche Gnostizismus ist also nicht ein Ergebnis einer inner-
kirchlichen Entwicklung ...“ (Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte. Tiibingen
1991, 48).

19 Conzelmann; Lindemann, Arbeitsbuch zum Neuen Testament, 214.

20 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 129-130.

2l Haenchen, Gab es eine vorchristliche Gnosis? In: ZThK, 49, 1952, 316-349;
Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 130. Nach Jus-
tin (1. apol. 26, 3), Origenes (Cels V,62) und Eusebius (H. e. II, 1,11) haben die Jiinger
von Simon Magus sich als Christen ausgegeben. Deswegen sind nach Irendus in der Lehre
von Simon Magus auch christliche Elemente vorhanden: Simon sei unter den Juden als
Sohn erschienen, in Samarien als Vater und bei den iibrigen V6lkern als der Heilige Geist
(IrenHaer I 23, 1). Die Ennoia ist das verlorene Schaf des Evangeliums (I 23,2). In Judda
glaubte man, dass Simon als Sohn gelitten habe (d. h. er ist Christus), obgleich er in Wirk-
lichkeit gar nicht habe leiden kénnen (I 23, 3). H.-M. Schenke betont, dass diese christ-
lichen Elemente keine organische Verbindung mit der tibrigen Lehre haben. Dadurch
erweisen sie sich als sekundér und zeigen zugleich, dass der Simonianismus vorchristlich
ist (Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 130). Auch
E. Lohse (Lohse, Umwelt des Neuen Testaments, 198) und E. Haenchen (Haenchen, Gab



1.3. EXKURS I: ENTSTEHUNGSZEIT DER GNOSIS 173

Die Theorie einer vorchristlichen Entstehung der Gnosis wurde je-
doch auch kritisiert. So schreibt Berger:

In der im wesentlichen durch die Arbeiten von R. Reitzenstein und W.
Bousset représentierten ,religionsgeschichtlichen Schule® sind Versuche
der Herleitung der Gnosis aus vorchristlichen und auflerjiidischen Reli-
gionen unternommen worden, wobei im Hinblick auf den Dualismus der
von Zarathustra begriindeten Religion besonders an einen iranischen Hin-
tergrund gedacht wurde. Von daher ist die Annahme einer vorchristlichen
Richtung der Gnosis geradezu ein Schulmerkmal vor allem der deutsch-
sprachigen, von R. Bultmann beeinflufiten Richtung der neutestament-
lichen Wissenschaft geworden. Denn diese Annahme gehort zu den fes-
ten Bestandteilen eines theologischen Gesamtkonzeptes. E.M. Yamauchi,
der die Diskussion zusammenfasst, kann daher eine tiefe Kluft zwischen
der deutschen Schulmeinung konstatieren, die es fiir begriindet halt, eine
Jlogische® Herleitung selbst dann zu treffen, wenn es dafiir keine frithen
objektive Belege gibt, und der englischen Schulmeinung, die derartige
Argumente als subjektiv und spekulativ ansieht. Freilich hat sich auch in
der deutschen Forschung auflerhalb der strengen Bultmann-Richtung die
Forschungslage insbesondere seit den bahnbrechenden kritischen Arbei-
ten von C. Colpe verdndert und einer differenzierteren Einschitzung
Raum gegeben. Das gilt nicht nur fiir die Existenz eines vorchristlichen
fertigen Mythos vom ,erlosten Erloser®, sondern fiir die Frage abgeschlos-
sener Systembildungen in vorchristlicher Zeit iiberhaupt. Keiner der Texte
erlaubt die Annahme vorchristlicher Gnosis, aber auch mit Vorstufen wird
nicht gerechnet?.

Gegen Berger kann angefiihrt werden, dass es im 20. Jahrhundert auch
englische und franzdsische Forscher gab, die an die Existenz einer vor-
christlichen Gnosis glaubten. Sicherlich hat er aber Recht damit, dass die
Hypothese der Religionsgeschichtlichen Schule durch Bultmann in der
Forschung bekannt gemacht wurde.

Die Hauptargumente gegen die Existenz der Gnosis in vorchristlicher
Zeit fasst McLachlan Wilson folgendermafien zusammen:

es eine vorchristliche Gnosis?, 316 ff.) bezeichnen den Simonianismus als ,,vorchristliche
Gnosis®. Diese Bezeichnung ist aber irrefithrend. Wenn Schenke davon ausgeht, dass die
Gnosis ungefihr gleichzeitig mit dem Christentum entstanden ist (Schenke, Hauptpro-
bleme der Gnosis, 592), wire es richtiger, diese Gnosis als ,,nichtchristliche- oder neben-
christliche Gnosis“ zu bezeichnen. Zugleich muss man betonen, dass die urspriingliche
Lehre von Simon nicht zu rekonstruieren ist. Die Beziehungen zwischen Simon und der
Gnosis sind daher problematisch (s. Haar, Simon Magus. The First Gnostic?), und wahr-
scheinlich wurde er nachtraglich zu einem Gnostiker gemacht (s. Lahe, Kas Siimon No6id
oli gnostik?).
22 Berger, Gnosis/Gnostizismus L., 519-520.



174 I.3. EXKURS I: ENTSTEHUNGSZEIT DER GNOSIS

1. Einige Vorstellungen in der Gnosis sind zweifelsohne vorchrist-
lich?3, doch kann keines der bekannten gnostischen Dokumente in
eine Zeit vor der Entstehung des Neuen Testaments datiert werden.

2. Einige der Nag-Hammadi-Texte weisen Zeichen einer Christiani-
sierung auf, doch gibt es von ihnen keine nichtchristlichen oder
vorchristlichen Versionen.

3. Es gibt kein entwickeltes System vor dem zweiten christlichen Jahr-
hundert®*.

Diese Tatsachen sind gewichtig, und alle Argumente fiir die Existenz
einer vorchristlichen Gnosis wirken im Vergleich mit ihnen fadenschei-
nig®.

Nur wenige Wissenschaftler sind heute noch von dem Vorhandensein
einer vorchristlichen Gnosis tiberzeugt. Dennoch kann man davon aus-
gehen, dass es eine frithe Gnosis schon im 1. Jahrhundert n. Chr. gab und
dass sie unabhingig vom Christentum entstand. Hierfiir sprechen fol-
gende Fakten:

2 Im seinem Buch ,,Gnosis und Neues Testament* erklirt Wilson: ,,Es stimmt freilich,
daf einzelne Ideen weit zuriickverfolgt werden konnen: in die vorchristliche Periode bis
zu ihren Wurzeln in Agypten oder Babylonien oder Persien. Waren aber diese Ideen
schon in ihrem Ursprungsland gnostisch, oder wurden sie es erst spéter, und wann?
Hier, so scheint es, gibt es tatsichlich eine Moglichkeit, unser Verfahren klar zu machen,
wenn wir an Entwicklung und Wachstum denken. Die Ideen sind, das sei zugegeben,
vorchristlich, jedoch ihre Verbindung miteinander und die Art ihrer Verschmelzung,
die Assoziationen, die sie bekommen, mogen nur im Zusammenhang mit spezifisch
gnostischen Systemen gnostisch sein. Das aber wiirde bedeuten, daf3 die Ideen selbst
nicht unbedingt gnostisch sein miissen. Die Gnostiker passten das Material, das sie
tibernahmen, ihren eigenen Zwecken an“ (Wilson, Gnosis und Neues Testament, 16).

24 ‘Wilson, Gnosis/Gnostizismus II., 536. Vgl. Drijvers: ,Trotz aller Hypothesen auf
diesem Gebiet wissen wir nichts von einem vorchristlichen gnostischen System. [ - ]
Zwar kénnen Motive, die im Gnostizismus vorkommen, bis in die vorchristliche Zeit
zuriickverfolgt werden, das impliziert aber nicht das Vorhandensein des Gnostizismus
im eigentlichen Sinne“ (Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschicht-
liches Problem, 822).

% So fragt z.B. Schmithals: ,,... ob die Suche nach schriftlichen Dokumenten iiber-
haupt angemessen ist, wenn man die zeitlichen Anfinge der Gnosis bestimmen mochte.
Die Gnosis ist ihrem Wesen nach eine enthusiastische Bewegung. Auch in ihrer spiteren
Zeit stand ihr der Geist hoher als der Buchstabe. Das geschriebene und iiberlieferte Wort
ist Ersatz fiir das erlahmte Pneuma, und der enthusiastische Wurzelboden der Gnosis
laf3t sich aus allen frithen Nachrichten {iber sie und selbst noch aus ihren eigenen litera-
rischen Dokumenten deutlich ablesen. Nicht methodische Willkiir, sondern die methodi-
sche Notwendigkeit, der Gnosis entsprechende Fragestellungen zu verwenden, reflektiert
auf eine moglicherweise sehr lang wahrende unliterarische Phase der gnostischen Bewe-
gung® (Schmithals, Neues Testament und Gnosis, 14). Die letzte Behauptung ist ganz
unbegriindet.



1.3. EXKURS I: ENTSTEHUNGSZEIT DER GNOSIS 175

1. Bei den Irrlehrern, gegen die in den Pastoralbriefen und im 1. und
2. Joh polemisiert wird, also in Texten, die aus dem Ende des 1. und
Anfang des 2. Jahrhunderts stammen, lassen sich gewisse Motive
am besten unter Verweis auf die Gnosis erklaren®.

2. In der patristischen Literatur finden sich Angaben tiber Gnosti-
ker, die im 1. Jahrhundert gelebt und gewirkt haben. Zu ihnen
gehort etwa Simon Magus, der erst nachtréglich zu einem Gnostiker
gemacht wurde. Irendus® schrieb iiber den Gnostiker Menander,
der ein Schiiler Simons war und gleichfalls aus Samarien stammte,
jedoch im Antiochia (Syrien) wirkte und wohl bis etwa 8o n.Chr.
gelebt hat?®. Auch wenn das Werk von Irendus aus dem 2. Jahrhun-
dert stammt, ist das kein Beweis fiir die Behauptung, dass Menander
im Nachhinein zu einem Gnostiker gemacht wurde.

Der Autor dieses Buches meint, dass das Hauptargument gegen das Vor-
handensein einer Gnosis im 1. Jahrhundert ist, das kein uns bekanntes
gnostisches Dokument aus dieser Zeit stammt. Dennoch kann man auf
Grund der oben genannten Indizien behaupten, dass die Existenz der
Gnosis im 1. Jahrhundert méglich und &uflerst wahrscheinlich war. In
der Religionsgeschichte finden sich viele Beispiele dafiir, dass religiose
Bewegungen frither als ihre dltesten Quellen entstanden. So stammen
etwa die dltesten Quellen des Buddhismus aus dem 3. Jahrhundertv. Chr.,
doch existierte der Buddhismus schon im 6. Jahrhundert v. Chr. Auch in
diesem Fall wurde die Existenz des Buddhismus nur auf Grund von Indi-
zien postuliert. Die Argumente fiir eine auflerchristliche Herkunft der
Gnosis wurden in I.2.3. vorgestellt.

26 Zu den Pastoralbriefe s. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Religion, 226;
Fischer, Das Urchristentum, 145-146; Koster, Einﬁihrung in das Neue Testament, 743;
Roloff, Der erste Brief an Timotheus. (EKK XV). Neukirchen 1988, 228 ff.; 234; Pokorny,
Der Brief an Paulus an die Kolosser. (ThHK 10/I). Berlin 1987, 98; Merkel, Die Pastoral-
briefe. (NTD 9/1). Géttingen 1991; Lohse, Paulus. Eine Biographie. (Bsr 1520). Miinchen
2003, 271; Tréger, Die Gnosis, 87; Klauck, Die religose Umwelt des Urchristentums II,
148; Weiser, Der zweite Brief an Timotheus. (EKK XV1/1). Ziirich 2003, 210 ff.; Schnelle,
Einleitung in das Neue Testament. (UTB 1830). Gottingen 2005, 389 (dort auch die Argu-
mente); Zu 1. und 2. Joh z. Vogler, Die Briefe des Johannes. (ThHK 17). Leipzig 1993, 16-
20; Klauck, Der erste Johannesbrief. (EKK XXIII/1). Ziirich, Neukirchen-Vluyn 1991,
34-42; Wengst, Hiresie und Ortohodoxie im Spiegel des ersten Johannesbriefes. Giiters-
loh 1976; Fischer, Das Urchristentum, 149-150; Koster, Einfithrung in das Neue Testa-
ment, 632 f.; Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur, 470 ff.; Schnelle, Einlei-
tung in das Neue Testament, 490 ff. (dort auch die Argumente).

27 IrenHaer I 23, 5.

28 Rudolph, Die Gnosis, 319.






[.4. EXKURS II: ENTSTEHUNGSORT DER GNOSIS

Der Entstehungsort der Gnosis hangt direkt von ihrer religionsgeschicht-
lichen Herkunft ab: Wer die Anfinge der gnostischen Bewegung in der
altagyptischen Religion sucht, geht davon aus, dass die Gnosis in Agyp-
ten entstanden ist. Wer diese jedoch in der altiranischen Religion sucht,
verlegt ihren Entstehungsort in den Iran, usw.

Obwohl die gnostische Bewegung in verschiedenen Gebieten des
Romischen Reichs, in Form des Manichdismus auch im Sassanidenreich
und spéter sogar im arabischen Kalifat und im chinesischen Imperium,
verbreitet war, kann man davon ausgehen, dass die wichtigsten Zentren
der Gnosis in Syrien, Mesopotamien, Kleinasien und Agypten, d.h. in
den Ostprovinzen des Imperiums lagen. Auch in der Hauptstadt des
Imperiums, Rom, wirkten und lebten gnostische Lehrer!.

Die Pastoralbriefe, in denen der Begriff ,,Gnosis“ erstmals als Bezeich-
nung der gnostischen Bewegung verwendet wird, stammen vom Ende
des 1. Jahrhunderts aus Kleinasien?. Zu dieser Zeit wirkte dort nach
den patristischen Uberlieferungen der Gnostiker Kerinth®. Auch die
Briefe von Ignatius von Antiochia aus dem ersten Viertel des 2. Jahr-
hunderts enthalten Anspielungen auf die Gnostiker. Sie sind an ver-
schiedene Gemeinden in Kleinasien adressiert und spiegeln die dortigen
Lebensumstande wieder. Aus der gleichen Zeit stammen auch drei Briefe
des Johannes?, die gegen gnostische Ansichten polemisieren® und wahr-
scheinlich in Kleinasien verfasst wurden®.

1 S. Rudolph, Die Gnosis, 311; vgl. Haardt, Die Gnosis, 9.

2 Die meisten Forscher meinen, dass sie vielleicht in Ephesus abgefasst wurden.
S. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur, 237; Schnelle, Einleitung in das
Neue Testament, 380.

3 S. iiber ihn: IrenHaer 1, 26,1; 111, 3,4 = H. e. IV, 14,6. Kerinthos lebte und wirkte
nach K. Heussi um 100 n.Chr. (Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, 50) und
nach Rudolph etwas spiter, zwischen 120-130 n. Chr. (Rudolph, Die Gnosis, 406).

4 S. Lohse, Die Enstehung des Neuen Testaments, 121; Schnelle, Einleitung in das
Neue Testament, 479 fT.

> S. Lohse, Die Entstehung des Neuen Testaments, 121; Schmithals, Neues Testament
und Gnosis, 106; Fischer, Das Urchristentum, 148 ff.; Vielhauer, Geschichte der urchrist-
lichen Literatur, 470ff,; 475 ff.; Wengst, Haresie und Ortothodoxie im Spiegel des ersten
Johannesbriefes; Schnelle, Einleitung in das Neue Testament, 507 ff.

¢ S. Lohse, Die Enstehung des Neuen Testaments, 121; Schnelle, Einleitung in das
Neue Testament, 479 fT.



178 I.4. EXKURS II: ENTSTEHUNGSORT DER GNOSIS

In Antiochia (Syrien) wirkte, wie Justin der Mértyrer” und Irendus®
berichten, der Gnostiker Menander, der etwa bis 80 n. Chr. gelebt hat’.
Ebenfalls aus Syrien, genauer aus Antiochia oder Daphne im Jordan-
quellgebiet, stammte der Gnostiker Satornil, der um 120-130 n. Chr. in
Antiochia lebte und lehrte'®.

In Agypten wirkten im 2. Jahrhundert die beriihmten Gnostiker Basi-
lides!! und Valentinus, wobei Letztgenannter Mitte des 2. Jahrhunderts
auch in Rom lebte'?. Wahrscheinlich wurden auch einige gnostische
Werke von Nag Hammadi im 2. Jahrhundert in Agypten abgefasst!>.

Geht man davon aus, dass bei der Entstehung der Gnosis Juden eine
wichtige Rolle spielten, kommen als Entstehungsort vor allem Gebiete
in Frage, in denen viele Juden lebten, wie etwa in Paldstina und im
agyptischen Diasporajudentum. Die Gnostiker Simon Magus und Men-
ander stammten aus Samarien'4, wohin auch die Spuren der sethiani-
schen Gnosis zuriickfithren!. Da die Mandder hochstwahrscheinlich
aus Paldstina nach Mesopotamien auswanderten'é, und auch manche
Schriften von Nag Hammadi Wortspiele enthalten, die aus dem palasti-
nischen Aramiisch stammen'’, gehen Puech!®, Koster!'?, Schenke?, Tro-
ger?!, Rudolph?? und Béhlig?® davon aus, dass die gnostische Bewegung
im syrisch-paldstinischen Raum entstand. Da die frithesten Spuren der

7 1. apol. 26.

8 TrenHaer I, 23,5.

° Rudolph, Die Gnosis, 319.

19 Tbid., 406; s. iiber Satornil: IrenHaer I, 24,1-2 = Ref VII, 2.

1 Er wirkte unter den Kaisern Hadrian und Antonius Pius (117-161) (Rudolph, Die
Gnosis, 333).

12 140 n. Chr. ging er nach Rom (ibid, 343).

13 So z.B. UW (s. Bethge, ,Vom Ursprung der Welt“ (Einleitung). In: NHD, 1. Bd.,
237), HA (s. Kaiser, Die Hypostase der Archonten (Einleitung). In: NHD, 1. Bd., 218)
und die Schriften der hermetischen Gnosis (wie z.B. OgdEnn; s. dazu: Troger, ,Uber
die Achtcheit und Neunheit® (Einleitung). In: NHD, 2. Bd., 501-502 (dort auch die
Argumente)).

14§ 2.4.3.1.

15 Tbid.

S.I1.2.1.15.

S.11.2.1.14.3.

Puech, Das Problem des Gnostizismus, 312.

Késter, Einfithrung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsgechichte und
Kulturgeschichte der hellenistischen und romischen Zeit, 65o.

20 Schenke, Hauptprobleme der Gnosis, 592.

21 Troger, Spekulativ-Esoterische Ansitze (Frithjudentum und Gnosis, 317).

22 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 774-775. S. auch: Rudolph, Die antike Gnosis — Probleme und Fakten, 31.

2 Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichaismus, 158 ff.

19



I.4. EXKURS II: ENTSTEHUNGSORT DER GNOSIS 179

Gnosis fast gleichzeitig in verschiedenen Gebieten des Romischen Impe-
riums auftauchen, entstand die Gnosis moglicherweise gar nicht in einer
,Urheimat®, sondern an verschiedenen Orten in den Ostprovinzen des
Imperiums?®*. Palistina zidhlte dabei sicherlich zu den Orten, an denen
die ersten Triger der gnostischen Bewegung lebten und wirkten.

24 Das meint auch P. Pokorny, der auf die Frage, wo die Gnosis entstanden sei, ant-
wortet: ,,Ganz allgemein kann man sagen, daf3 es im Bereich der jiidischen Diaspora war®
(Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 761), wobei er v.a. an Agypten und Kleinasien denkt
(ibid, 761-762). Der wahrscheinlichere Entstehungsort scheint ihm jedoch Agypten zu
sein (s. Pokorny, Der soziale Hintergund der Gnosis, 79)). Auch Schenke sagt: ,,Ganz
ungewifd ist es, ob die Gnosis innerhalb des bezeichneten Raumes von mehreren Orten
zugleich oder von einem einzigen Ort ihren Ausgang genommen hat. Jedenfalls darf man
sich wohl allgemein vorstellen, da die Zeit fiir die Gnosis reif war, dafl die Geburt einer
neuen religiésen Bewegung mit einer solch negativen Weltanschauung gewissermaflen
in der Luft lag. Die Intuition eines prophetischen Menschen und ein Funke, der von ihm
dann auf eine Menschengruppe tibersprang, gentigten, um sie auszulosen” (Schenke, Die
Gnosis, 395).






I.5. ZUSAMMENFASSENDE DEFINITION
DER GNOSIS IN HINBLICK AUF IHREN URSPRUNG

Die Definition von Gnosis steht und fallt mit der jeweiligen Ursprungs-
theorie. So ist etwa Harnacks Aussage, die Gnosis sei eine ,,akute Helle-
nisierung des Christentums®, sowohl eine Gnosis-Definition als auch ein
Postulat tiber die Herkunft der Gnosis. Deswegen ist es nahe liegend,
nach der Darstellung und Analyse der Ursprungstheorien nochmals zur
Definition der Gnosis zuriickzukehren. Ausgehend von den bisherigen
Ausfiihrungen, definiert der Autor dieses Buches Gnosis als interreligi-
ose Bewegung der Spitantike, die ungefihr gleichzeitig mit, aber unab-
héngig vom Christentum im Osten des Mittelmeerraums entstand, in
den ersten Jahrhunderten nach Christus im ganzen Mittelmeerraum ver-
breitet war und sich durch folgende Hauptcharakteristika auszeichnet: 1)
Vorstellung vom gottlichen Funken im Menschen und von einer Konsub-
stantialitdt dieses Funkens mit Gott; 2) Antikosmismus; 3) Mythos, der
den gegenwirtigen Zustand des Menschen erklart (Mythos vom Fall),
und die Idee von der Erlésung durch die Gnosis; 4) Dualismus zwischen
dem wahren Gott und dem Demiurgen und seinen Archonten; 5) Dua-
lismus zwischen Gott und Welt; 6) Dualismus zwischen Geist und Leib.

Obwohl einige dieser Wesensziige auch anderen religiésen Bewegun-
gen und Philosophien der Spitantike eigen sind und auch auflerhalb der
Gnosis, etwa im Mittel- und Neuplatonismus oder im Neupythagor-
ertum, vorkommen, haben sie in der Gnosis eine spezifische Prigung,
die die Gnosis auszeichnet und als eigene religiése Bewegung erkennbar
macht. In einigen gnostischen Texten finden sich alle genannten Wesen-
ziige, doch sind sie in den verschiedenen gnostischen Systemen und Tex-
ten in unterschiedlicher Anzahl und Kombinationen vertreten. Gemein-
sam bilden sie die differentia specifica der Gnosis, die sie von anderen
Religionen der Spitantike, z.B. den Mysterienkulten und dem Mehr-
heitschristentum, unterscheidet.






I.6. ZUSAMMENFASSUNG DES I. TEILS

I. METHODOLOGISCHE GRUNDLAGEN:
DER BEGRIFF ,,GNOSIS“ UND SEINE DEFINITION

Das Wort yv@oig stammt aus dem Griechischen und bedeutet ,,Erkennt-
nis‘, ,Wissen®, ,,Einsicht®. In der Sprachgeschichte finden sich erste Belege
fir sein Vorkommen bei den Vorsokratikern. Als terminus technicus
wurde der Begriff ,,Gnosis“ zuerst in der Philosophie verwendet. Schon
bei Plato hat der Begriff einen religiosen Aspekt: Erkenntnis im plato-
nischen Sinn ist Teilhabe an und Aufstieg zur transzendenten Welt der
Ideen, deren Zentralidee das Gottliche ist. In spétantiker Zeit verstirkte
sich dieser religiose Aspekt: im kaiserzeitlichen Mittelplatonismus wurde
die Gnosis zum einem Wissen um gottliche Geheimnisse, die entweder
auf direkter Erfahrung oder auf Einweihung in die esoterischen, gehei-
men Traditionen eines Offenbarungsglaubens beruhten. Die Idee von
der Erkenntnis durch Offenbarung findet sich in verschiedenen religios-
philosophischen Bewegungen wie den Mysterienkulten, dem Neuplato-
nismus, dem Hermetismus, Neupythagoreismus, Judentum (bei Philo, in
Qumran) und dem Urchristentum. Sie ist auch in jener geistigen Bewe-
gung der Spatantike von zentraler Bedeutung, die unter der Name ,,Gno-
sis“ bekannt ist. Obwohl die Gnosis in der gleichnamigen Bewegung zen-
tral ist, haben ihre Anhidnger sich selbst nur ausnahmsweise als ,,Gnosti-
ker® (yvwotwrol, gnostici, mandaji) bezeichnet. Der Begriff ,,Gnosis“ als
Sammelbegriff fir die ,,gnostische Bewegung® stammt von ihren Geg-
nern und ist also eine Fremdbezeichnung. So findet er sich etwa bei Ire-
nédus von Lyon (um 200 n. Chr.), der eines seiner Werke ,,Entlarvung und
Widerlegung der falschlich so genannten Gnosis“ betitelte (entstanden
um 180 n. Chr.). Seine Gnosisbezeichnung geht auf 1. Tim 6,20 (um 100
n.Chr.) zuriick, in dem der Autor des Briefes, fiktiv der Apostel Paulus,
vor den Lehrsdtzen der ,,falschen Gnosis“ warnt. Viele Forscher gehen bis
heute davon aus, hier den éltesten Beleg fiir die ,,Gnosis“ als Bezeichnung
der gnostischen Bewegung der Spitantike vorzufinden.

In der neuzeitlichen Forschung unterscheidet man zwischen Gnosis
im engeren Sinn und Gnosis im weiteren Sinn. Letztere ist die Idee
von der Befreiung durch eine hohere Erkenntnis, die in verschiedenen



184 1.6. ZUSAMMENFASSUNG DES I. TEILS

Religionen (im Hinduismus, im Buddhismus, in der islamischen Mys-
tik usw.) bekannt ist; unter Gnosis im engeren Sinn versteht man hin-
gegen eine konkrete religiose Bewegung der Spitantike, die sich durch
eine Reihe charakteristischer Wesensziige von der ,,Gnosis“ als univer-
selles Phanomen der Religionsgeschichte unterscheidet. Auf Grund eines
Forschungskonsenses konnen die wichtigsten Merkmale der Gnosis im
engeren Sinne in sechs Punkten zusammengefasst werden:

1. Die Vorstellung vom goéttlichen Funken im Menschen und von
einer Konsubstantialitit dieses Funkens und Gottes.

2. Ein ausgeprigter Antikosmismus.

3. Ein Mythos, der den gegenwirtigen Zustand des Menschen erklart
(Mythos vom Fall), und die Idee von der Erl6sung durch die Gnosis.

4. Der Dualismus zwischen dem wahren Gott und dem Demiurgen
und seinen Archonten.

5. Der Dualismus zwischen Gott und Welt.

6. Der Dualismus zwischen Geist und Leib.

II. THEORIEN UBER DEN URSPRUNG DER GNOSIS

Im Verlauf der Forschungsgeschichte wurden viele verschiedene Ur-
sprungshypothesen der Gnosis aufgestellt. Sie lassen sich drei Grundty-
pen zuordnen:

1. Die vorwiegend motiv- und religionsgeschichtlich argumentieren-
den Theorien gliedern sich in fiinf Ursprungsmodelle auf:
a. das kirchengeschichtliche Ursprungsmodell (Gnosis als eine

innerchristliche Bewegung);

das griechisch-hellenistische Ursprungsmodell;

das orientalische Ursprungsmodell;

das jiidische bzw. jiidisch-heterodoxe Ursprungsmodell;

und einen Mischtyp aus den verschiedenen Ursprungsmodellen.

2. Reduktiv argumentierende Thorien erkliren den Ursprung der
Gnosis durch Phidnomene, die auf anderer Ebene angesiedelt sind.
So wird der Konstitutionsprozess der gnostischen Bewegung etwa
psychologisch oder soziologisch erklart.

3. Philosophische Abhandlungen zum Ursprung der Gnosis.

P A0 T

Die vorliegende religionsgeschichtliche Arbeit konzentriert sich auf
Grundtyp 1. Eine Analyse aller religionsgeschichtlichen Ursprungstheo-
rien fithrt zu folgenden Ergebnissen:



I1.6. ZUSAMMENFASSUNG DES I. TEILS 185

1. Viele gnostische Systeme und Werke vertreten die christliche Gno-
sis. Da aber geniigend Beweise fiir die Existenz auch einer nicht-
christlichen Gnosis vorliegen, ist es hochst unwahrscheinlich, dass
die Gnosis im Rahmen des Christentums entstand.

2. Unter den Vorstellungen und Ideen, die von den Gnostikern aus
den verschiedenen Religionen und Philosophien tibernommen
wurden, dominieren neben dem Christentum Vorstellungen und
Ideen aus dem Judentum und der mittelplatonischen Philosophie.
Babylonische und agyptische Ideen und Vorstellungen spielen in
der Gnosis nur eine geringe Rolle, und direkte Einfliisse der irani-
schen Religion finden sich lediglich im Mandé4ertum und Manichi-
ismus. Die Kombination aus Judentum und Platonismus drangt die
Vermutung auf, ob die Gnosis nicht mit dem hellenistischen Juden-
tum in Verbindung gebracht werden kann.

3. Mitunter kommt in der Gnosis alttestamentlichen und jiidischen
Motiven gerade in solchen Richtungen zentrale Bedeutung zu, in
denen Einfliisse der griechischen Philosophie fehlen (wie z.B. im
Mandiertum). Diese Beobachtung legt nahe, die Gnosis mit den
verschiedenen Kreisen des Judentums in Verbindung zu bringen,
dabei auch mit solchen, die nicht stark vom Hellenismus beeinflusst
wurden.

Kurzum: Nach eingehender Analyse der religionsgeschichtlichen Ur-
sprungstheorien geht die vorliegende Studie davon aus, dass die Gnosis
am wahrscheinlichsten dem antiken Judentum entsprang oder zumin-
dest unter starkem Einfluss des Judentums entstand. Fiir den Autor dieses
Buches ist diese Theorie eine Arbeitshypothese, die es kritisch zu iiber-
priifen gilt, was Aufgabe des zweiten Teils dieses Buches ist.






II. TEIL

DIE FRAGE NACH DEN BEZIEHUNGEN
ZWISCHEN GNOSIS UND JUDENTUM






II.1. FRAGESTELLUNG

Die im ersten Teil vorgestellte Theorie, nach der das antike Judentum
bei der Ausformung der Gnosis eine grofie und vielleicht sogar eine her-
ausragende Rolle spielte, soll fiir den zweiten Teil dieses Buches als Aus-
gangshypothese dienen. Um die Bedeutung des Judentums bei der Ent-
stehung der Gnosis zu bestimmen, sollen im Folgenden jiidische Motive
in der gnostischen Literatur ndher analysiert werden. Einige gnostische
Texte, darunter die dltesten manichdischen Texte und einige valentinia-
nische Texte, sowie einige patristische Berichte mussten aufgrund des
Umfangs der Arbeit und aus inhaltlichen Erwégungen beiseite gelassen
werden’.

1 S. Einleitung, L.






I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND
JUDISCHER STOFF IN DER GNOSTISCHEN LITERATUR

Die wichtigsten Beriihrungspunkte zwischen Gnosis und Judentum stel-
len Gestalten, Namen und Erzédhlungen, Zitate, Anspielungen, Paraphra-

sen und Topoi dar, die in der Gnosis aus dem AT iibernommen wur-

den!.

In der fritheren Forschung ging man davon aus, dass die Gnostiker
das AT verworfen hitten?. Heutzutage ist man von dieser Meinung
abgekommen, gilt doch als zweifelsfrei bewiesen, dass die Gnostiker
auf verschiedene alttestamentliche Biicher zuriickgriffen®. Doch stellt
sich die Frage, in welchem Umfang die Texte des Alten Testaments von
ihnen gekannt wurden und welche Methode der Schriftauslegung sie
benutzten.

Willem Cornelis van Unnik und Johann Maier behaupten, dass die
Gnostiker von den Texten des AT lediglich die Anfangskapitel der Gene-
sis verwendeten*, doch wird man dieser Ansicht widersprechen miis-
sen. Die italienischen Gnosisforscher Giovanni Filoramo und Claudio
Gianotto haben in einer computergestiitzen Berechnung von 600 alt-
testamentlichen Bibelstellen in gnostischen Texten und patristischen
Berichten iiber die Gnosis gezeigt, dass die Gnostiker auch auf andere

! Troger, Gnosis und Judentum, 165.

2 So sagt schon Adolf von Harnack in seiner berithmten Gnosis-Definition, dass die
Gnosis eine ,acute Verweltlichung, resp. Hellenisierung des Christentums darstellt (mit
Verwerfung des A.T.)“ (Lehrbuch der Dogmengeschichte, 250). Auch nach K. Heussi ist
charakteristisch fiir die Gnosis, dass dort ,,das Alte Testament meist verworfen wird“
(Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, 49). Das gilt zwar fir Marcion, doch ist
seine Beziehung zur Gnosis umstritten (s. dazu: I.14).

3 S. zu diesem Thema: Troger, (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum - Gnosis;
Rudolph, Bibel und Gnosis. Zum Verstindnis jiidisch-biblischer Texte in der gnostischen
Literatur, vornehmlich aus Nag Hammadi. In: Rudolph, Gnosis und spatantike Religions-
geschichte; Pearson, Old Testament Interpretation in Gnostic Literature. In: Pearson, The
Emergence of the Christian Religion, 99-121; Wintermute, A Study of Gnostic Exegesis
of the Old Testament. In: Efird (ed.), The Use of the Old Testament in the New and Other
Essays. Studies in Honour of William F. Stinespring. Durham 1972, 241-270; Wilson, The
Gnostics and the Old Testament. In: Bergman et al. (ed.), Ex Orbe Religionum (Studia
Geo Widengren oblata). Leiden 1972, 164-168.

* Van Unnik, Die jidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 490; Maier,
Jiidische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 242.



192 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

alttestamentliche Biicher zuriickgriffen®. Laut ihrer Statistik stammt die
Hilfte der alttestamentlichen Zitate in den gnostischen Texten aus dem
Pentateuch, wobei der Schwerpunkt aber auf der Genesis liegt (230 Stel-
len bzw. 70%)°®, wobei tatsichlich die Kapitel 1-11 (200 Stellen, bzw.
90%) dominieren’. Doch zeigt die Statistik, dass den Gnostikern auch
die Propheten und Hagiographen gut bekannt waren®, und nach McLach-
lan Wilson stammt der am héufigsten zitierte Bibeltext der Gnostiker aus
dem Buch Jesaja (Jes 45,5)°. Zudem gilt zu bedenken, dass die Berech-
nung von Filoramo und Gianotto sich nur auf die direkten Zitate aus
dem AT stiitzt, neben denen sich in den gnostischen Schriften aber auch
Anspielungen auf Texte finden, die mitunter nur aus einem einzigen
Wort bestehen®.

Wie dem auch sei, die Statistik macht deutlich, dass die AT-Kenntnisse
der Gnostiker keinesfalls ungeniigend gewesen sind, wie van Unnik und
Maier behaupten. Eher kann man Kurt Rudolph zustimmen, der bei den
Gnostikern von einem ,,selektiven Gebrauch der Bibel“ spricht, wurden
doch nur solche Bibelstellen benutzt, die mit den gnostischen Grund-
aussagen kompatibel waren'!, und dhnlich verfuhren sie auch mit ande-
ren religiosen und philosophischen Texten. In diesem Prozess der Aneig-
nung erhielten die Texte, Textteile und einzelnen Stellen unter gnosti-
schem Vorzeichen héufig einen ganz neuen Sinn, der dem urspriing-
lichen nicht selten diametral entgegengesetzt war. Diesen Vorgang des
Umschreibens vorhandener Schriften wird ,,Protestexegese” genannt!2.

5 Filoramo; Gianotto, Linterpretazione gnostica dellAntico Testamento: Posizioni
ermeneutiche e techniche esegetiche. In: Augustinianum 22 (1982), 53-74.

¢ Ibid, 55-56. Vgl. Auch: Wilson, The Gnostics and the Old Testament, 1973, 165.

7 Filoramo; Gianotto, Linterpretazione gnostica dellAntico Testamento, 55-56.

8 Ibid, 56-74.

9 Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II. Neues Testament, Judentum, Alte Kirche, 538.
Nach der Berechnung von R. McLachlan Wilson kommt dieses Zitat aus dem Buch des
Prophetes Jesaja in den verschiedenen gnostischen Texten insgesamt 43 Mal vor (Wilson,
The Gnostics and the Old Testament, 1973, 165).

10°S. dazu: Wintermute, A Study of Gnostic Exegesis of the Old Testament, 251.

1 Rudolph, Bibel und Gnosis. In: Rudolph, Gnosis und spitantike Religions-
geschichte, 198. Dies meinen auch Karl-Wolfgang Tréger (s. Tréger, Die Gnosis, 112-
113) und Robert McLachlan Wilson (s. Wilson, Gnosis/ Gnostizismus II, 538).

12 Troger, Die Gnosis, 66-67. 112—-113. M. Williams hat diesen Begriff kritisiert. Er
meint, dass der Begriff ,,Protestexegese durch das haresiologische Gnosis-Bild beein-
flusst wurde, das in der Gnosis eine Rebellion sieht. Der ,,Protest der Gnostiker sei aber
nie einheitlich gewesen, variieren doch die Objekte und Werte, gegen die protestiert wird,
ebenso wie die Intensitat, Art und die Weise des Protests (Williams, Rethinking ,,Gnosti-
cism’, 54-79). Mit der zweiten Behauptung von Williams kann man nur einverstanden
sein.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 193

Wie andere Religionen hat auch die Gnosis ein unverwechselbares Koor-
dinatensystem!3. Obwohl die Gnostiker eine spezifische Vorstellung von
Gott, der Welt und dem Menschen hatten, benutzten sie zur Darstellung
und Entfaltung ihrer Heilslehre Textvorlagen unterschiedlichster Her-
kunft, auch des Alten Testaments!®. Diese Eigenheit der Gnosis wurde
von Ugo Bianchi und Kurt Rudolph wertungsfrei als ,,parasitirer Cha-
rakter der Gnosis* bezeichnet!.

Warum aber benutzten die Gnostiker tiberhaupt das Alte Testament?
Nils Dahl meint, die Gnostiker hatten hiermit gegen ihre jidischen Geg-
ner polemisieren wollen'®. Das konnte tatséchlich der Fall sein, wenn
nicht zwei Argumente dagegen sprichen: 1) Die Gnostiker benutzten
die Texte des ATs nicht nur polemisch, war die ,,Protestexegese“ doch
nur eine Schriftauslegungsmethode unter anderen. 2) Die Gnostiker grif-
fen auf das AT nicht nur in ihrer Polemik gegen das Judentum, sondern
auch gegen das Christentum zuriick!”. Daher ist wahrscheinlicher, dass
ihre Liebe zum AT darauf beruht, dass es auch fiir sie eine Heilige Schrift
war!8, oder dass sie von Personen abstammten, die das AT (oder zumin-
dest einen Teil davon) als Heilige Schrift anerkannten, wie es wohl bei
den Mandéern und den nichtchristlichen Sethianern der Fall ist. Wie bei
den hermetischen Gnostikern kann mitunter vermutet werden, dass die
alttestamentlichen und jiidischen Motive lediglich als Illustrationsmate-
rial verwendet wurden. Doch waren viele Gnostiker davon iberzeugt,
dass die Texte des ATs Aussagen iiber Gott und das wahre Wesen der

13 Troger, Die Gnosis, 66.

14 Tbid, 66-68. 112.

15 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 772. Vgl. Williams, Rethinking ,,Gnosticism*, 81-95.

16 Dahl, The arrogant Archon and the lewd Sophia. Jewish Traditions in Gnostic
Revolt. In: Layton (ed.), The Rediscovery of Gnosticism. Vol. 2., 698.

17°S. Koschorke, Die Polemik der Gnostiker gegen das kirchliche Christentum. Unter
besonderer Beriicksichtigung der Nag-Hammadi-Traktate ,,Apokalypse des Petrus®
(NHC VIL3) und Testimonium Veritatis“ (NHC IX,3). (NHS 12). Leiden 1978; Ko-
schorke, Die Polemik der Gnostiker gegen das kircliche Christentum. Skizziert am
Besipiel des Nag-Hammadi Traktates Testimonium Veritatis. In: Krause (ed.), Gnosis
and Gnosticism. Papers read at the Seventh International Conference on Patristic Stu-
dies (Oxford, September 8th-13th 1975). (NHS VIII). Leiden 1977, 43-49; Pellegrini,
Der zweite Logos des grofien Seth (NHC VII,2). Einleitung. In: NHD, 2. Bd., 570-
580.

18 Schenk, Textverarbeitung in Frithjudentum, Frithkirche und Gnosis. In: Troger
(Hg.), Altes Testament - Frithjudentum - Gnosis, 300; Wintermute, A Study of Gnostic
Exegesis of the Old Testament, 256.



194 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Menschen enthielten'. So diente das AT der Legitimation gnostischer
Vorstellungen®. Dasselbe gilt auch fiir das N'T, das aber nicht mehr das
Thema der vorliegenden Arbeit ist.

Die ,,Protestexegese” war also nur eine mogliche Auslegungsweise der
Bibel. Peter Nagel hat die Moglichkeiten zur Auslegung, Anwendung
und Verwerfung des AT in den zentralen Texten der Gnosis wie folgt
gruppiert:

1. Auslegung im Gegensinn durch Rollen- und Funktionstausch?!
(HA, UW; ApcAd; Peraten).

2. Hohnische Absage an Gestalten und Begebenheiten des AT (2Log-
Seth; TestVer).

3. Korrektive Auslegung in engem Anschluss an die zweite Gruppe
(AJ; Ophiten).

4. Inanspruchnahme ,,neutraler” Passagen mittels allegorischer Deu-
tung (Baruchbuch des Justins; Naassener; Pistis Sophia).

5. Eklektische Bezugnahme auf Einzelsitze des AT zur Bestitigung
eigener Lehrsdtze oder Kultpraktiken (Valentinianer; libertinisti-
sche Gnostiker).

6. Atiologische oder typologische Deutung des AT, teilweise mit sote-
riologischer Tendenz (TractTrip; EV; EvPhil; ExAn; PistSoph)*.

Zwischen den einzelnen Gruppen bestehen sowohl hinsichtlich Tendenz
und Methode Wechselbeziehungen und Uberlagerungen, die gelegent-
lich auch in ein und demselben Text wahrnehmbar sind. Am engsten
verbunden und gegen die anderen abgegrenzt sind die ersten drei Grup-
pen, die zu einem aggressiv-polemischen Interpretationstyp zusammen-
gefasst werden konnen. Wenn auch eine klare Gruppenbildung nicht in
jedem Fall moglich ist, erlaubt die Typisierung doch, das Proprium des
gnostischen AT-Verstandnisses schirfer herauszuarbeiten als unter den
summarischen Gesichtspunkten der Polemik und der Allegorie?.

Eine andere Gruppierung bietet Birger A. Pearson, der drei verschie-
dene Haltungen der Gnostiker gegeniiber dem AT ausmacht: eine nega-
tive Sicht (2LogSeth), die dem Typ 1 bei Nagel entspricht, eine positive

19 Wintermute, A Study of Gnostic Exegesis of the Old Testament, 256.

20 Rudolph, Die Bibel und Gnosis, 198-199.

2 D.h. die ,,Protestexegese” im engeren Sinne.

22 Nagel, Die Auslegung der Paradieserzahlung in der Gnosis. In: Troger (Hg.), Altes
Testament - Frithjudentum - Gnosis, 51.

2 Ibid.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 195

Sicht (ExAn), die dem Typ 6 entspricht, und eine mittlere Sicht (Brief von
Ptolemius an Flora), die den Typen 2-5 und teilweise auch dem Typ 6
entspricht®%,

Die Feststellung sachlicher Differenzen allein fiihrt jedoch in der
Verhiltnisbestimmung von Gnosis und AT nicht weiter. Erst der Auf-
weis unterschiedlicher Behandlungen von Traditionen in der Auslegung
und Deutung eines weithin benutzten Stoffes sowie die Darstellung des
Traditionszusammenhangs und der Versuch einer konkreten Verortung
bestimmter Auslegungen vermogen Aufschluss iiber die realen Verbin-
dungen zwischen Gnosis und Judentum zu geben?. Deswegen sollen
im Weiteren die verschiedenen ,Interpretationstypen” des alttestament-
lichen Stoffes in der gnostischen Literatur besonders berticksichtigt wer-
den.

Mit Maier muss man dabei zwischen ,,alttestamentlich® und ,,jiidisch*
unterscheiden®. Die alttestamentlichen Texte machten auch in der
christlichen Kirche einen Teil der Bibel aus. Sie waren in griechischer
Ubersetzung zur Entstehungszeit der Gnosis auch auflerhalb des Juden-
tums bekannt und wurden von Interessenten in unterschiedlichster
Weise benutzt und ausgelegt?’. Deswegen ist der Gebrauch des AT noch
kein Beweis dafiir, dass die Autoren gnostischer Texte Juden waren.
Wie oben ausgefiihrt, ging man davon aus, dass der alttestamentliche
Stoff durch den Filter der Grof3-Kirche in die Gnosis gelangt sei*®. Dies
kann aber nur fiir die christlich-gnostischen Schriften und nicht fiir die
Texte gelten, in denen christliche Einfliisse fehlen, aber dennoch altes-
tamentlicher, jiidischer Stoff zu finden ist*. Von jiidischen Einfliisse bei

24 Pearson, Old Testament Interpretation in Gnostic Literature. In: Pearson, The
Emergence of the Christian Religion, 103-104.

% Troger, Gnosis und Judentum, 164.

26 Maier, Jiidische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 239. Maier sagt: ,,Im Blick
auf die jiidischen Faktoren wird oft zu kurzschliissig ,,biblisch® und ,,jiidisch* gleichgesetzt
und fast immer ,,jiidisch so verwendet, als sei von einer selbstverstandlich definierbaren
GrofSe die Rede” (Maier, Zwischen den Testamenten, 300).

27 Tréger, Gnosis und Judentum, 165. Vgl. Dodd, The Bible and the Greeks. Vol. I-
II. London 1935; Momigliano, Hochkulturen im Hellenismus. Miinchen 1979, 112f;
Cook, The Interpretation of the Old Testament in Greco-Roman Paganism. (STAC 23).
Tiibingen 2004.

2 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 488; Schenk,
Textverarbeitung in Frithjudentum, Friihkirche und Gnosis. In: Troger (Hg.), Altes
Testament — Frithjudentum - Gnosis, 299-313. Vgl. den Titel des ersten Abschnittes
seines Aufsatzes ,,Die Kirche als Mittlerin des Alten Testaments an die Gnosis®. S. 1.2
4.3.10.

29 S, 1.2.3.



196 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

der Verwendung alttestamenlicher Texte bei den Gnostikern kann nur
dann gesprochen werden, wenn man nachweisen kann, dass die gnosti-
schen Autoren spezifisch jiidische Schriftauslegungsmethoden verwen-
deten oder jiidische Uberlieferungen kannten, die in christlichen Quel-
len nicht vorhanden sind. Birger Pearson und Alexander Bohlig sind
davon iiberzeugt, solche Methoden und Uberlieferungen in den gnos-
tischen Texten gefunden zu haben.

Der juidische Stoft in der gnostischen Literatur beschrankt sich nicht
auf alttestamentliche Erzahlungen und Helden, sondern umfasst auch
Gestalten, Namen und Erzidhlungen, Zitate, Anspielungen, Paraphrasen
und Topoi aus der auflerbiblischen apokalpyptischen und pseudoepi-
gaphischen Literatur®®. Da dieser Stoff oft auf das AT zuriickgeht, ist
eine scharfe Trennenung zwischen ,alttestamentlich® und ,,jidisch® nur
schwer moglich. Zugleich wird man von verschiedenen Auslegungs- und
Anwendungsmethoden sprechen miissen, die denen des ATs dhneln.

Im jiidischen Stoff der gnostischen Literatur nehmen Mythologeme
eine herausragende Stellung ein, also Vorstellungskomplexe mit eindeu-
tig jiidischem Hintergrund. Zu ihnen zihlen etwa die Unterscheidung
zwischen dem unbekannten Gott und dem Demiurgen, die Vorstellung
von den sieben Planetenherrschern und Engeln, die an der Schopfung
beteiligt oder fiir sie verantwortlich sind, der Vorstellungskomplex vom
Gott ,Mensch’, die Gestalt der Weisheit und der ,,Sophia-Mythos“ sowie
die Vorstellung vom Gottesgeist im Menschen. Sie datieren teilweise bis
auf das AT zuriick, weswegen eine Trennung zwischen ,,alttestamentlich*
und ,,judisch® kompliziert ist. In einem besonderen Unterkapitel wird
niher auf sie eingegangen?!.

Im Folgenden sollen drei Fragen beantwortet werden:

1. Welche alttestamentlichen und auflerbiblisch-jiidischen Erzéhlun-
gen und Vorstellungen finden sich bei den Gnostikern?

2. Wie wurde der alttestamentliche und jiidische Stoft benutzt?

3. Kann mit Hilfe dieses Stoffs erkldrt werden, welche Rolle jiidische
Elemente in der Gnosis und besonders bei der Entstehung der
Gnosis gespielt haben?

Der alttestamentliche und jiidische Stoff soll unter Miteinbeziehung
der Nag-Hammadi-Schriften, der mandaischen und der einschldgigen

30 Troger, Spekulativ-esoterische Ansitze, 314.
31§ I1.2.1.13.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 197

patristischen Texte thematisch sortiert und traditions- und motivge-
schichtlich analysiert werden, wobei die Basis hierfiir der in der Einlei-
tung erwihnte Motiv-Katalog bildet®>.

II.2.1. SCHOPFUNGSBERICHTE

Fiir die gnostische Literatur ist ,,die Besinnung auf das, was am Anfang
geschah', charakteristisch®. Die Gnostiker waren am Urzustand der Welt
interessiert, weil sie glaubten, dass hier die Erkldrung der gegenwirti-
gen Situation des Menschen, d. h. seine Gefangenschaft in der materiellen
Welt, zu finden sei. Deswegen sind Theogonie, Kosmogonie und Anthro-
pogonie in fast allen gnostischen Systemen von zentraler Bedeutung. Alle
drei sie unauflosbar miteinander verbunden, aus praktischen Erwégun-
gen werden sie in der vorliegenden Arbeit aber in eigenen Unterkapiteln
behandelt.

Uber die Erschaffung der Welt und des Menschen findet sich in den
Schriften von Nag Hammadi zwei lingeren Erzahlungen: Das Werk
»Vom Ursprung der Welt“ des Codex II (NHCI], 5) und das Apokryphon
des Johannes (NHC1I, 1; NHCIII, 1; NHC1V, 1), wihrend in der Hypo-
stasis der Archonten (NHC II, 4) nur von der Schépfung des Menschen
berichtet wird. Anspielungen auf die Schopfung der Welt und des Men-
schen finden sich auch im Tractatus Tripartitus NHCL,5). In der Apoka-
lypse des Adam (NCH YV, 5), im ,,agyptischen Evangelium® (NHC III, 2;
NHCV, 2) und im Text Der zweite Logos des grofien Seth (NHC VII,2)
wird ausschliefSlich auf die Schépfung der Menschen eingegangen. Wei-
terhin finden sich Berichte tiber die Erschaffung der Welt und des Men-
schen in der mandiischen Literatur (Ginza, Johannesbuch), im ,,Poi-
mandres“ (CH I), bei Irendus (IrenHaer I 30) und Hippolyt (Ref V,24-

27).

32 S. Einleitung, I

3 Betz, Was am Anfang geschah. Das jiidische Erbe in den neugefundenen koptisch-
gnostischen Schriften. In: Betz; Hengel; Schmidt (Hgg.), Abraham ist unser Vater. Juden
und Christen im Gesprach tiber die Bibel. Festschrift fiir Otto Michel zum 60. Geburtstag.
Leiden, Kéln 1963, 27.



198 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOEF
I1.2.1.1. Schopfung der Welt

a. Die Kosmogonie im Werk ,Vom Ursprung der Welt“

Nach dem Text ,,Vom Ursprung der Welt“ entstand, nachdem ,,die Natur
der Unsterblichen aus dem Unendlichen vollendet war® aus der Pistis
»eine Gestalt®, die man ,Sophia“ nannte. Aus dem Willen der Sophia
entstand ein Werk (epron), das dem zuerst existierenden Licht glich.
Danach entstand etwas, das wie der Himmel aussah. Es war ein Vor-
hang, der die Menschen und die Bewohner des Himmels trennte. Dann
entstanden ,die Schatten’, die Finsternis und der Abgrund, der auch
»das grenzenlose Chaos® genannt wurde. Dieser chaotische ,,Urzustand*
wurde mit einem bodenlosen Wasser gleichgesetzt. Im Chaos entstand
die Materie, die eine wdssrige Substanz war. Aus dem Wasser trat nach
dem Willen der Pistis Sophia ein mannweiblicher Archon, der Demiurg,
lowenartig in seiner Erscheinung, hervor. Er hief3 Jaldabaoth oder Ariael.
Der Archon dachte, dass er als einziger existiere. Sein Gedanke nahm
Gestalt an im Wort, das als Geist in Erscheinung trat, der sich auf den
Wassern hin- und herbewegte. Der Archont sonderte die wassrige Sub-
stanz vom Trocken. Darauf schuf sich Jaldabaoth aus der Materie einen
Wohnsitz und nannte ihn ,Himmel“; und er machte sich einen Fuf3-
schemel und nannte ihn ,,Erde® Danach schuf er durch das Wort sechs
Miachte, die seine Sohne sind: Jao, Sabaoth, Adonaios, Eloaios, Oraios
und Astaphaios, die allesamt mannweiblich sind. Jaldabaoth schuf fiir
seine Sohne sechs Himmel als Wohnorte und sagte: ,,Ich bin Gott, und
kein anderer existiert auler mir.“** Als Pistis die Gottlosigkeit des grofen
Archon sah, wurde sie von Zorn erfiillt und sprach:

Du irrst dich, Samael. Ein unsterblicher lichter Mensch existiert vor dir.
Dieser ist es, der sich in euren Gebilden offenbaren wird. Er wird dich
zertreten, wie Topferton zertreten wird. Und du wirst mit den Deinigen
hinabfahren zu deiner Mutter, dem Abgrund. Denn am Ende eurer Werke
wird der ganze Mangel aufgelost werden, der aus der Wahrheit hervor-
gegangen ist. Und er wird vergehen und wird sein, als wiére er nie gewe-
sen.

Als Sabaoth, der Sohn Jaldabaoths, die Stimme der Pistis horte, pries
er sie, denn sie hatte ihn iber den unsterblichen Menschen und sein
Licht belehrt. Als nun Sabaoth erleuchtet war, empfing er grofie Macht
iiber alle Gewalten des Chaos. Er hasste seinen Vater, die Finsternis,

3 Zitert nach der Ubersetzung von Hans-Gebhard Bethge (In: NHD, 1. Bd., 242-262).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 199

und seine Mutter, den Abgrund. Wegen seines Lichts aber waren alle
Michte des Chaos neidisch auf ihn und sie entfachten einen Krieg in den
sieben Himmeln. Als Sophia dies wahrnahm, sandte sie sieben Erzengel
zu Sabaoth. Sie entriickten ihn in den siebten Himmel. Sabaoth war
durch seine Bufe zu diesem Ort der Ruhe gelangt. Hier schuf er sich
eine Wohnung und einen Thron, der sich auf einem viergesichtigen
Wagen, genannt ,,Cherubim®, befand. Der Cherubim hatte an jeder seiner
vier Ecken Figuren, Lowen, Rinder, Menschen und Adler, zusammen
vierundsechzig an der Zahl, und er erschuf sieben Erzengel, die vor ihm
stehen. Sabaoth erschuf auch drachenéhnliche Engel, Seraphime, die ihm
allzeit Lobpreis sangen. Und so safi er auf seinem Thron, eingehiillt von
einer lichten Wolke?.

Ein wenig spdter, so erzdhlt man, trat der Eros in Erscheinung. Hier-
nach entsprangen die Baume, das Paradies, die Blumen, alle Pflanzen,
Tiere und Vogel, sie alle wurden nach ihrer Art geschaffen, und zuletzt
wurden die Sterne als Leuchten an den Himmel gesetzt*S.

Dieser Schopfungsbericht enthilt viele Motive, die aus dem AT stam-
men bzw. Parallelen im nachbiblischen Judentum haben. Er folgt in den
Grundziigen der Genesis, doch beginnt seine Erzahlung bereits, bevor
Himmel und Erde geschaffen wurden, ,,in der Zeit vor der Zeit®

Hinter der Gestalt der ,Sophia“ steht zweifelsohne die Gestalt der
Weisheit, die auch in der jiidischen Weisheitsliteratur préaexistent ist und
eine kosmogonische Rolle spielt (vgl. Prov 8,22)%. Das ,,Urlicht“ kommt
sowohl in Gen 1,3 als auch in der jiidischen Weisheitsliteratur vor und
wird schon dort mit der Weisheit gleichgesetzt®®. Alexander Bohlig weist

3 NHCIL5 p. 98,11-106, 3.

3 NHCIL5 p. 109,2-111,20.

37°S. z.B. Quispel, Gnosis. In: Vermaseren (Hg.), Die orientalischen Religionen im
Romerreich, 418-420; Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis, 130; Schenke, Die
Gnosis. In: Leipoldt; Grundmann (Hgg.), Umwelt des Urchristentums. Bd. I, 380;
Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus. In: Rudolph, (Hg.),
Gnosis und Gnostizismus, 530; Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das
Problem der Entstehung des Gnostizismus. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und Gnostizismus,
790; Rudolph, Sophia und Gnosis. Bemerkungen zum Problem ,,Gnosis und Frithjuden-
tum® In: Troger (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum - Gnosis, 221-237; Klauck, Die
religiose Umwelt des Urchristentums. II. Bd., 166; McRae, The Jewish Background of the
Gnostic Sophia Myth. In: NT, 12, 1970, 86-101; Troger, Die Gnosis, 36; Dahl, The arro-
gant Archon and the lewd Sophia, 689-712; Lahe, Vier gnostische Mythologeme und ihr
jiidischer Hintergrund. Trames. Journal of the Humanities and Social Sciences, 2007, 11
(61/56), 3, 264-268. Ausfiihrlicher dazu s. I.2.4.3.c und I.2.1.13.d.

38 Weish 7,29-30, Aristobul bei Eusebius (P. e., 13,12,9-11). S. auch Hengel, Judentum
und Hellenismus, 3001T., bes. 304.



200 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

darauf hin, dass ihm auch in den spiteren jiidischen Uberlieferungen
grofle Bedeutung zukommt, doch wird es hier von Gott aus der Schop-
fung abgezogen und fiir die verstorbenen Gerechten und die kommende
Welt im Garten Eden aufbewahrt*. Hinter der Vorstellung vom Vorhang
(mapamétaoua), der die Menschen und die Himmlischen trennt?, ver-
birgt sich wohl der Vorhang vor dem Thron Gottes, der schon im AT*!
und spéter auch in den alttestamentlichen Apokryphen, den Pseudepi-
graphen und der rabbinischen Literatur*? bezeugt ist*. Nach der Mei-
nung von Kurt Rudolph kann hinter den ,,Schatten® die bereits bei Philo
von Alexandria bezeugte Vorstellung vom ,,Schatten Gottes“ stehen*,
der als Werkzeug bei der Schopfung fungiert®. Die Vorstellung vom
Chaos stammt aus der griechischen Mythologie*®, doch kommen Fins-
ternis und Wasser auch in der Schopfungsgeschichte des AT (Gen 1,2)
vor. Von hier kann auch die Vorstellung vom Abgrund (aifn, dBvoocog)
stammen (Gen 1,2).

Hinter der Gestalt des ,,unsterblichen lichten Menschen® (p. 103,19;
107,261.), von dem Jaldabaoth durch Pistis informiert wird, steht der
in der Gnosis weit verbreitete Vorstellungskomplex vom Gott ,,Mensch',
der auf dem AT beruht und Parallelen im hellenistischen Judentum,
besonders aber bei Philo von Alexandria hat¥’. In der Gnosis ist ,,der
Mensch® eine Hypostase der obersten Gottheit, in UW ist er aber der
oberste Gott selbst, bezieht sich die Antwort der Pistis Sophia auf Jalda-

3 Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi. In: Le Origini dello Gnosticismo, 1205 s. Strack; Billerbeck, Kommentar
zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch., 4. Bd: Die Briefe des Neuen Testa-
ments und die Offenbarung Johannis. Miinchen 1965, 891.

40" Mit diesem Vorhang ist der Fixsternhimmel gemeint, der die Grenze zwischen dem
Pleroma und der unteren Welt bildet. Nach Bethge ist diese Vorstellung nicht ungew6n-
lich, auch nicht die Bezeichnung des Firmaments als Vorhang, wohl aber die Funktion
des Vorhanges als Schattenwerfer und im Zusammenhang damit die Vorstellung von der
kosmogonischen Funktion des Schattens (Bethge, ,Vom Ursprung der Welt®, 185-186
mit Anmerkungen 1 und 2 (s. 186)).

41 'Wie z.B. Ps 17,10.12 LXX; Hiob 22,14.

4 Wie z.B. ExR 15,22; GenR 3,4; LevR 31,6.

43 S. Hofius, Der Vorhang vor dem Thron Gottes. (WUNT 14). Tiibingen 1972, 4-19.
41.
44 Vgl. Philo, AILII 96.

45 S. Rudolph, Die Gnosis, 82; Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbe-
richt. In: ThR. Neue Folge. 34. Jahrgang, Heft 2. Tiibingen 1969, 147.

46 Vgl. Hesiodos, Theogonie 116,133; Ovidius, Metam 1,5-20.

47 0p I 34f, Al T 31-108, II 4. S. auch Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis,
122 ff.; Wedderburn, Philo’s ,,Heavenly Man", 301-326. S. dazu niher: I1.2.1.13.c.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 201

baoths Ausspruch, er sei Gott (,,Du irrst dich, Samael. Ein unsterblicher
lichter Mensch existiert vor dir®), doch auf den wahren Gott, der allein
berechtigt sei, eine Aulerung dieser Art von sich zu geben*®. Die Etymo-
logie seines Namens ist unklar*’, doch kommt er noch in vielen ande-
ren gnostischen Texten vor®’. Auch Ariael (Ariel), mit dem der Schopfer
hier gleichgesetzt wird, stammt aus dem Judentum und ist in der judi-
schen Magie bekannt’!. Der Geist, der sich auf den Wassern hin- und

48 S. z.B. Puech, Das Problem des Gnostizismus. In: Rudolph (Hg.), Gnosis und
Gnostizismus, 316; Haardt, Die Gnosis, 12; Haardt, Gnosis. In: SM. Zweiter Bd. Freiburg,
Basel, Wien 1968, 477-478; Rudolph, Die Gnosis, 83; Dahl, The arrogant Archon and
the lewd Sophia, 689-712. F Fallon meint, dass in der Gestalt von Jaldabaoth drei
unterschiedliche Personen zu einer verschmolzen sind — der Gott des Alten Testaments,
der Leiter der gefallenen Engel (Satan) und der Zeitgott Olam (Fallon, The Enthronement
of Sabaoth, 25-26). Auch O. Betz, O. Wintermute und H.-G. Bethge sind {iberzeugt, dass
die Gestalt des Satans ein Prototyp von Jaldabaoth gewesen ist. Alle drei Wissenschaftler
weisen darauf hin, dass die Prahlworter des Jaldabaoth (,,Ich bin Gott ...“) im Werk
»Die Himmelfahrt Jesajas“ dem Anfiihrer der rebellischen Engel in den Mund gelegt
wurden. O. Betz sieht eine Parallele zwischen dem Anketten des Satans in d&thHen und
Offenbarung des Johannes und dem Fesseln Jaldabaoths in UW. H.-G. Bethge geht
angesichts der Lowengestaltigkeit Jaldabaoths davon aus, dass der anfingliche Prototyp
Jaldabaoths der iranische Zeitgott Zervan oder der Gott Aion im Mithras-Kult gewesen
ist, der erst sekunddr mit dem Gott des AT gleichgesetzt wurde (Bethge, ,Vom Ursprung
der Welt®. Die fiinfte Schrift aus Nag Hammadi Codex II. Neu hg. und unter bevorzugter
Auswertung anderer Nag-Hammadi-Texte erklirt. Theol. Diss. Berlin 1975 (Ms.), 202-
203). Zugleich meint er, dass auch die Gestalt des Satans ein Prototyp Jaldabaoths
gewesen ist — dafiir sprechen die Tatsache, dass der Name Samael, der der zweite Name
Jaldabaoths ist, im Judentum oft nur ein andrer Name fiir Satan ist (ibid, 233) und
dass dem Teufel die Ketzerei, Gott gleich zu sein, geldufig ist (ibid, 234). Deswegen
sagt Bethge: ,Es sieht also so aus, als ob UW hier voraussetzt, daf3 der Demiurg und
Herr der unteren Welt im Grunde der Satan ist“ (ibid). Die Anschauung, dass der Satan
»der Herr dieser Welt® ist, stammt aus der jiidischen Apokalyptik und findet sich auch
im Neuen Testament (Joh 12,31; 14,30; 16,11; Kor. 4,4). Es ist merkwiirdig, dass der
Satan auch im Johannesevangelium (Joh 12,31; 14,30; 16,11) die Benennung ,,Archon”
(6 doywv ol ndopov tovtov) trigt. Die Lowengestaltigkeit des Jaldabaoth bzw. des
obersten Archonten ist ein bekannter Zug gnostischer Schriften (vgl. HA p. 94,17; AJ
BG 2 p. 37,20f; PistSoph 28,18f.), wie iiberhaupt Archonten und andere héhere Wesen
der unteren Welt Tiergestalt haben (vgl. Auch HA p. 87,27-29; A] BG 2 p. 41,18-42,8;
2BJ 304,24-27) (ibid, 205).

4°S. z.B. Schenke, Vom Ursprung der Welt. ThLZ 84/1959, 249. 251; Adam, Ist die
Gnosis in aramiischen Weisheitsschulen entstanden?, 291-301; Bohlig, Der jtidische
und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von Nag Hammadi, 115-116;
Rudolph, Die Gnosis, 83; Bethge, ,Vom Ursprung der Welt*, 199-203; Painchaud, Ecrit
sans titre. Traité sur I’ origine du monde (NH IL5 et XIIL2 et Brit. Lib. Or. 4926[1]). Par
Louis Painchaud; avec deux contributions de Wolf-Peter Funk (BCNH.T 21). Québec,
Louvain 1995, 264-266.

08 11.2.1.14.1.

1S, dazu: ibid.



202 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

herbewegte, stammt aus Gen 1,2, ebenso wie das Motiv der Trennung
von Wasser und Land durch den Schopfer (Gen 1,9-10) und die Schop-
fung des Himmels und der Erde (Gen 1,1. 8. 10). Die sechs S6hne Jalda-
baoths tragen Namen, die zumeist semitisch-jiidischen Ursprungs sind
und teilweise verschiedene Namen des Gottes Israels bilden>2. Die Worte
Jaldabaoths ,,Ich bin Gott, und kein anderer existiert aufSer mir®, sind ein
Zitat aus dem Buch des Propheten Jesaja (Jes 45,5; 46,6) und ein wichti-
ger Beleg dafiir, dass hinter der Gestalt des Jaldabaoth u.a. auch der Gott
Israels steht. Aus dem Mund des Demiurgen horen wir dieses Zitat auch
in den Apokryphen des Johannes (A] NHC II p. 11,19-21 par), in der
Hypostase der Archonten (HA p. 94,21f; 86,28-31), im Zweiten Logos
des groflen Seth (2LogSeth p. 53,27-31) und bei Irendus (IrenHaer I, 5.
4). Auch der Name ,,Samael®, den Jaldabaoth hier tragt, ist im Judentum
als Name des Satan bekannt®.

Unter den So6hnen Jaldabaoths spielt in UW Sabaoth die Hauptrolle.
Von seiner Intronisierung berichten auch AJ und HA. Sein Name** und
sein Sitz in einer Wolke>® weisen darauf hin, dass sich auch hinter ihm
der Gott des AT verbirgt56, worauf auch der Ort der Ruhe, zu dem Saba-
oth schlief3lich gelangt, hinweist. So hat Otfried Hofius gezeigt, dass sich
hinter diesem ,,Ort der Ruhe“ eine altjiidische Vorstellung verbirgt, nach
der Gott im siebten Himmel wohnt und seinen ,,Ruheort” hat*’. B. Pear-
son und E Fallon vermuten, dass man bei der Gestalt des Sabaoth aber
auch mit anderen Prototypen rechnen muss und fithren das Motiv der
Inthronisierung des Sabaoth auf die Inthronisierung Henochs im zwei-
ten Henochbuch zuriick. E Fallon sieht zudem eine Parallele zwischen
UW, AJ und HA und der Inthronisierung des Mose bei Ezechiel Tra-
gicus®®. Hinter der Vorstellung vom Thron des Sabaoth verbirgt sich
sicherlich auch die Vorstellung vom Thron Gottes (7227n), die eben-
falls dem AT enstammt® (Ez 1,10) und sowohl in der Apokalyptlkéo, als
auch in der spiteren jiidischen ,,Merkava-Mystik“ eine herausragende

52 S. dazu: ibid.

53 S, dazu: ibid.

>+ S, dazu: ibid.

% Vgl. z.B. Ex 19,9.

%6 S, Fallon, The Enthronement of Sabaoth, 20.

57 Hofius, Katapausis. Die Vorstellung vom endzeitlichen Ruheort im Hebrierbrief.
(WUNT 11). Titbingen 1970, 99f.

8 P e. 9,29; s. Hofius, Katapausis, 34-37.

% S.z.B.Ez 1,10.

60 S.z.B. ApkAbr 18.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 203

Rolle spielt®!. Fiir Hans-Gebhard Bethge sind die jiidischen Einfliisse
bei dieser Schilderung besonders stark: Daher sei nicht ausgeschlossen,
»dass die Beschreibung des Thrones in UW auf einen Gnostiker oder
einen Kreis zuriickgefiihrt werden muf3, der ein guter Kenner des Juden-
tums und seiner Literatur war, wenn es sich nicht sogar — was immerhin
denkbar wire - um einen ehemaligen Juden oder Judenchristen han-
delte“®?. Die sieben Erzengel in UW stammen aus der jiidischen Apo-
kalyptik, in der sie die Namen Uriel, Rafael, Raguel, Michael, Saraqael,
Gabriel und Remiel tragen und an der Spitze der Engel stehen®. Auch
die hier genannten 72 Engel stammen aus der Apokalyptik®’. Der Che-
rubim und die Seraphime stammen aus dem AT®, doch kommt ihnen
auch in der apokalyptischen Literatur eine wichtige Rolle zu®®. Der ,,uns-
terbliche lichte Mensch® (p. 103,19; 107,26 f.), tiber den Jaldabaoth durch
Pistis informiert wird, ist jener Gott in Menschengestalt, der hiufig in
gnostischen Texten vorkommt. Er ist eine Hypostase des obersten Gottes
oder eine seiner Gestalten®’. Die Vorstellung von einem Gott ,,Mensch*
hat jiidischen Hintergund, ihre Wurzeln liegen im AT®S.

61 S. Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten
von Nag Hammadi, 118; Troger, Spekulativ-Esoterische Ansitze (Frithjudentum und
Gnosis), 315; Fallon, The Enthronement of Sabaoth; Scholem, Jewish Gnosticism, Merka-
bah Mysticism and Talmudic Tradition; Scholem, Kabbalah. Jerusalem 1974; Gruenwald,
Apocalyptic and Merkavah Mysticism.; Bethge, ,Vom Ursprung der Welt®, 248 ff.; Maier,
Vom Kultus zur Gnosis. Studien zur Vor- und Friithgeschichte der ,,jiidischen Gnosis®
Bundeslade, Gottesthron und Mérkabah. Kairos 1/1964, 131-146. Niher dazu 1.2.4.3.e.

62 Bethge, ,Vom Ursprung der Welt, 251-252.

% Die ilteste Liste der Erzengel ist in 4thHen 9, 1 enthalten. Ihre Zahl betrigt hier
nur vier. Die Liste in c. 20 bietet stattdessen zum ersten Mal die Namen von sieben
Erzengeln. Die wichtigsten unter ihnen sind Michael, Uriel, Gabriel und Rafael. Michael
ist der Anfithrer der himmlischen Heere (22, 16), der Gerichtsengel, der die Geheimnisse
der Endzeit kennt (c. 10), der Mittler zwischen Gott und den Menschen (1QMXVIL.7),
der Drachentéter (Apk 12, 7-9; vgl. Dan 7, wo er mit dem einem Menschen Gleichen
identisch ist) und der Vorkampfer Israels im eschatologischen Kampf (Dan 12, 1). Uriel
ist der Erkunder der Bahnen der Gestirne, tiber deren Gang er wacht (dthHen 72-82,
vgl. 33, 3f.). Als solcher gehort er zu den Engeln, die das Jiingste Gericht vollziehen (Sib
2, 215). Spater ist er zum angelus interpres, zum Deuteengel geworden. Gabriel ist der
Bote des gottlichen Willens (dthHen 9, 21). Zusammen mit Michael, Uriel und Rafael
beobachtet er, was auf Erden geschieht, um es Gott zu melden (dthHen 9, 11f.). Rafael
aber trigt die Gebete der Gerechten vor Gott, begleitet sie auf ihren Wegen und heilt ihre
Krankheiten (Tob 12, 12-15). S. Kaiser, Die alttestamentlichen Apokryphen, 65-66.

64 S.1.2.4.3.b.

65 S. Gen 3,24; Jes 6,2.

% S. dthHen 61,10; s. auch Fallon, The Enthronement of Sabaoth, 105 und Bethge,
»Vom Ursprung der Welt", 255.

7 Ibid, 215.

68 S 11.2.1.13.c.



204 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Die Erzdhlung von der Entstehung der ,irdischen Dinge“ im UW
geht auf den Schopfungsbericht des AT zuriick. So erzdhlt Gen 1,11-
14 von der Schopfung der Baume und Pflanzen, Gen 1,21. 24f. von der
Schopfung der Tiere und Vogel und Gen 1,14-19 von der Schopfung
der Sterne. Hans-Martin Schenke zihlt ,Vom Ursprung der Welt" zu den
Texten, die eine gnostische Paraphrase des ersten Teils der Genesis dar-
stellen®. Nach Alexander Bohlig ist UW der Text der Nag-Hammadi-
Schriften, in dem die Schopfungsgeschichte am ausfiihrlichsten dar-
gestellt wird”?. Die Erzdhlung von der Entstehung der Welt in ihm
stimmt mit dem ,,Programm des 1., 4., 5. und 6. Tages“ des Hexame-
ron iiberein: die Schopfung beginnt hier wie in Gen 1,3 mit der Erschaf-
fung des Urlichts am ersten Tag und endet wie in Gen 1,26ff. mit
der Erschaffung des irdischen Menschen”. Die Schopfungsgeschichte
der Genesis bildet im UW auch den Rahmen fiir Ereignisse, die nicht
aus dem AT stammen: Die Entstehung des Demiurgen aus den Was-
sern des Chaos, die Erschaffung der sechs Sohne des Demiurgen, die
spezifisch gnostische Gestalten sind, die Erschaffung des himmlischen
Throns und der sieben Erzengel durch Sabaoth, deren Hintergrund zwar
jiidisch, aber nicht alttestamentlich ist, oder die Entstehung des Eros,
der aus der altgriechischen Mythologie stammt. Es ist charakteristisch
fir UW, dass die Vorstellungen und Gestalten aus verschiedenen reli-
giosen und philosophischen Traditionen nebeneinander existieren. So
finden sich griechisch-hellenistische und popularphilosophische Ele-
mente, wie die Theogonie von Hesiod, Eros und Psyche, Heimarmene
und Pronoia, Gestalten aus der altagyptischen Mythologie, wie Pho-
nix, Apis und Mnevis, neben jiidischen Traditionen’? und christlichen

¢ Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 126-127.

70 Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 119.

71 Ibid, 120. Hans-Gebhard Bethge meint dagegen, dass die Reihenfolge der einzelnen
Schépfungstage von Gen 1 mit den jeweiligen Schopfungswerken nicht eingehalten wird,
und dass von keinem genauen zeitlichen Ablauf die Rede sein kann (Bethge, ,.Vom
Ursprung der Welt, 206). Was die genaue Reihenfolge der einzelnen Pflanzen und Tiere
anbetrifft, muss man ihm Recht geben (s. ibid, 3191f.), doch gilt das nur fiir Details und
nicht fiir das Ganze.

72 Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht, 148-149; Colpe, Heid-
nische, jiidische und christliche Uberlieferung in den Schriften aus Nag Hammadi. IV.
In: JAC, 1975, 153-154; Bethge, Introduction to ,,On the Origin of the World*. In: Robin-
son (Hg.), The Nag Hammadi Library in English. Translated by Members of the Cop-
tic Gnostic Library Project of the Institute for Antiquity and Christianity. Leiden 1984,
161; Bethge, Einleitung zum Werk ,Vom Ursprung der Welt® In: NHD, 1. Bd., 237;



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 205

Elementen’?, wobei letztere nicht besonders hervor treten. Jesus wird nur
zweimal, beildufig und in untergeordneter Rolle erwahnt’*. Wihrend das
christliche Element also kaum von Bedeutung ist, gehort das jiidische zur
Tiefenstruktur des Textes. Es gibt sogar Stellen, die ganz auf hebréischen
oder aramidischen Wortspielen beruhen”. An vielen Stellen wird sicht-
bar, dass er tiber Gen 1-3 hinaus auch auf anderen friihjiidischen Tradi-
tionen beruht, etwa auf d&thHen, aber auch auf Jub, ApkMos oder VitAd
und auf andern nicht tiberlieferten literarischen Werken. Ob die Rezep-
tion rein literarisch oder dariiber hinaus lebensweltlichen Hintergrund
hat, ldsst sich nicht ausmachen®. Sowohl der alttestamentliche als auch
der auf3erbiblisch-jiidische Stoff wird im UW griindlich uminterpretiert:
der Schopfergott des ATs wird zu einem niederen Demiurgen, und die
Selbstmanifestation Jahwes in Jes 45,5 wird als Hochmut des Demiurgen
uminterpretiert. Auf diese Weise wird die ganze Schopfungsgeschichte
der Genesis im UW zu einer ,,Unheilsgeschichte“ verkehrt””. Der Schop-
fungsbericht im UW ist somit ein gutes Beispiel fiir die gnostische ,,Pro-
testexegese®, deren Zweck es war, die Entstehung der materiellen Welt,
die Gefangenschaft der Menschen in dieser Welt und ihr Erlosungsbe-
diirfnis zu erkldren.

Bohlig, Religionsgeschichtliche Probleme aus der Schrift ohne Titel des Codex II von
Nag Hammadi. In: Bohlig, Mysterion und Wahrheit. Gesammelte Beitridge zur spétanti-
ken Religionsgeschichte. (AGSU 6). Leiden 1968, 120-121.

73 Bethge, Einleitung zum Werk ,Vom Ursprung der Welt, 237. 241-242; Bethge,
»Vom Ursprung der Welt, 256; Wilson, Gnosis und Neues Testament, 119.

74 Ibid; Bohlig; Labib, Die koptisch-gnostische Schrift ohne Titel aus Codex II Nag
Hammadi. Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Institut fiir Orientfor-
schung. Veroffentlichung Nr. 58. Berlin 1962, 33; Bohlig, Religionsgeschichtliche Pro-
bleme aus der Schrift ohne Titel des Codex II von Nag Hammadi. In: Bohlig, Myste-
rion und Wahrheit. Gesammelte Beitrdge zur spatantiken Religionsgeschichte. Leiden
1968, 123; Bohlig, Gnostische Probleme in der titellosen Schrift des Codex II von Nag
Hammadi. In: Bohlig, Mysterion und Wahrheit. Gesammelte Beitrige zur spitantiken
Religionsgeschichte. Leiden 1968, 130; Uber die Gestalt Jesu in UW s. auch Fallon, The
Entthronement of Sabaoth, 107-108.

75 8. 11.2.1.14.3.

76 Bethge, Einleitung zum Werk ,Vom Ursprung der Welt“. In: NHD, 1. Bd., 239-240.

77 S. Tréger, Die Gnosis, 112. Rudolph sagt: ,,Als Ziel der Allegorese, die uns hier ent-
gegentritt, ist die Depotenzierung des Schopfergottes und die Schilderung ,,der ungliick-
lichen Umstdnde®, die den ,,Menschen® in die Welt brachten, anzusehen (Rudolph, Gno-
sis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht. In: ThR. 34. Jg. Heft 2. Tiibingen 1969,
142).



206 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

b. Die Kosmogonie im Apokryphon des Johannes

Nach dem ,,Apokryphon des Johannes® existierte am Anfang eine ,,Ein-
heit® (Monac), ein Ursprung tiber dem kein Ursprung war, denn nichts
existierte vor ihm. Diese ,,Einheit” wurde ,,Gott®, ,Vater des Alls“ und der
»Heilige“ genannt und war ,,unbegrenzbar®, ,der Unerforschliche®, ,der
Unermessliche, ,,der Unsichtbare®, ,,der Ewige®. Sie war das unermessli-
che Licht”8. Aus ihr entstand eine weibliche Gestalt, die erste Ennoia, das
Denken, die auch Barbelo genannt wird”®. Auf Veranlassung der Barbelo
entstanden weitere Lichtwesen, eine zweite Ennoia, die Vorerkenntnis,
die Unverginglichkeit und das ewige Leben®’. Der Vater und Barbelo
zeugten miteinander einen Sohn, den Einziggeborenen (MoNorennc)
oder Christus®!, auf dessen Veranlassung weitere Lichtwesen entstanden:
der Verstand, der Wille und das Wort (@axe)%2. Christus schuf durch das
Wort das All, das aus vier grofien Lichtdonen bestand, iiber denen je ein
Lichtengel waltete und die in je drei Unterdonen gegliedert waren:

1. Der Lichtdon des Lichtengels Harmozel mit den drei Unterdonen
Gnade (xapic), Wahrheit (axneela) und Gestalt (Mopéh).

2. Der Lichtdon des Lichtengels Oroiael mit den drei Unterdonen
Vorsehung (mponoia), Wahrnehmung (ecencic) und Erinnerung.

3. Der Lichtdon des Lichtengels Daveithe mit den drei Unterdonen
Einsicht (cyngecic), Liebe (aramn) und Idee (1aea).

4. Der Lichtdon des Lichtengels Eleleth mit den drei Unterdonen
Vollkommenheit, Friede (+punn) und Weisheit (cogia)®.

Gemeinsam stellten sie die obere Lichtwelt dar. Doch beging das unterste
Wesen der Lichtwelt, Sophia, einen Fehler: Sie erzeugte aus sich heraus
ein Wesen. Ohne Mann brachte sie ein Kind hervor, das das Gesicht
einer Schlange und eines Lowen hat. Sophia verstief$ ihren verunstalteten
Sohn aus dem Reich des Licht, doch umgab sie ihn mit einer leuchtenden
Wolke und setzte in auf einen Thron in der Mitte dieser Wolke, damit
niemand das Kind erblicken méoge, ,,aufler dem heiligen Geist, der Leben
(Zoe) genannt wird, die Mutter aller Lebendigen.“®

BG 2, p. 22,21 1f.

7 BG 2, p. 27,6 1.

BG 2, p. 28,7-29, 11.
81 BG 2, p. 29,241t

82 BG 2, p. 31,71

8 BG2p.31,27-34.8.
BG2p. 36,17-38,17.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 207

Sophias Sohn bekam den Namen Jaldabaoth, doch wird er im Apo-
kryphon des Johannes auch Sakla genannt. Nach dem Vorbild der obe-
ren Lichtwelt schuf er die untere Himmelswelt der Archonten. Zuerst
erschuf er zwolf untere Aonen mit je einem Engel. Sie hielen Jaoth, Her-
mas, Galila, Jobel, Adoniaios, Sabaoth, Kainan, Kae, Abiressine, Jobel,
Harmoupiael, Adonin und Belias. Danach schuf er sieben Himmelsko-
nige: Jaoth, das Lowengesicht, Eloaios, das Eselsgesicht, Astaphaios, das
Hyénengesicht, Jao, das siebenkopfige Schlangengesicht, Adonaios, das
Schlangengesicht, Adoni, das Affengesicht, und Sabbataios, das leuch-
tende Feuerflammengesicht. Jaldabaoth befahl, dass die sieben Konige
tiber die Himmel und damit tiber die Weltordnung herrschten®. Als er
mit seinem Schopfungwerk fertig war, sprach er: ,,Ich bin ein eifersiich-
tiger Gott, und es gibt keinen anderen Gott aufler mir“®. Da horte er
aber eine Stimme, die sprach: ,,Es existiert der Mensch und der Men-
schensohn®, und dieser ,Mensch“ erschien wahrhaftig®”. Die Archonten
sahen im Wasser der Tiefe das Spiegelbild eines Menschen und schufen
ihn nach dem Spiegelbild und gaben ihm den Name ,, Adam"®.

Zwischen dem Schopfungsbericht im Apokryphon des Johannes und
im Werk ,Vom Ursprung der Welt“ gibt es viele Gemeinsamkeiten: Wie
im UW die Sophia, so entsteht auch im Apokryphon zuerst ein Wesen,
das den weiblichen Aspekt des Vaters reprisentiert — die Barbelo, die
eine Art gnostische Muttergottheit darstellt. Weiterhin begegnen wir
dem Demiurgen Jaldabaoth, der Michte erschaftt, die zumeist diesel-
ben Namen tragen wie die Archonten im UW. Weiterhin findet sich
in beiden Schriften eine Schilderung des Throns von Jaldabaoth, auch
sind die Worte, die ihm in den Mund gelegt werden, dhnlich. In bei-
den Schriften ist der himmlische ,Mensch® eine zentrale Gestalt. Unter-
schiedlich ist lediglich die ,untere Kosmogonie®, also die Schopfung
der irdischen Welt, die im UW ausfiihrlicher geschildert wird als im
Apokryphon, dessen Hauptinteresse ganz auf der ,,oberen Kosmogonie®
liegt.

Auch im Schopfungsbericht des Apokryphon findet sich eine Reihe
von Motiven mit alttestamentlichem oder jiidischem Hintergrund. So
steht hinter der Gestalt der Barbelo doch wohl die Sophia, deren Prototyp

8 BG 2 p. 39,5-44,11.

86 BG 2 p. 44,12 ff. Zitiert nach der Ubersetzung von Michael Waldstein (In: NHD, 1.
Bd., 101-150).

87 BG 2 p. 47,17-48,6.

8 BG 2 p. 48,10-49,10.



208 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

die Weisheit als die kosmogonische Kraft ist®. Barbelo wird im AJ als
Mutter des Alls beschrieben. Eine Parallele findet sich bei Philo von
Alexandria, der Sophia ebenfalls als Mutter des Alls schildert®. Birger
A. Pearson vermutet, dass sich der Name ,,Barbelo“ aus einem Wort-
spiel mit dem gottlichen Tetragrammaton erkldrt®’. Im Apokryphon des
Johannes stehen vier Lichtengel, Armozel, Oriel, Daveithai und Eleleth,
bei Christus (NHC II, 1 p. 8, 4-23 und par.). Den Prototyp dieser Vier-
heit, die ein wichtiges Merkmal der ,sethianischen Gnosis® ist”, findet
man in der Vierheit der Erzengel im Judentum, die erstmalig in 4thHen
9, 1 belegt ist und auch in der rabbinischen Literatur auftaucht®®. Und in
den vier Wesen, die in der Vision des Prophetes Ezechiel den Thronwa-
gen Gottes tragen®. Auch Barbelos Name mit dem typischen Bestandteil
-el ist semitischer Herkunft®. Hinter ,,Sophias Fehler steht der gnosti-
sche Mythos von Sophias Abfall, hinter dem wiederum das Motiv vom
Abstieg und Wiederaufstieg der Weisheit, das in dthHen 42, 1-3 vor-
kommt, steht®®. Birger A. Pearson vermutet, dass der Mythos von der
Geburt bzw. Fehlgeburt des Jaldabaoth die biblischen Uberlieferungen

8 G 1L.2.1.13.d.

% S. dazu: Friichtel, Die kosmologischen Vorstellungen bei Philo von Alexandrien.
Ein Beitrag zur Geschichte der Genesisexegese. (ALGH]J II). Leiden 1968, 172 ff.

9 mbx vaaxa ,God is in four (letters)®. S. Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic*
Literature, 23. S. I1.2.1.14.1.

92 Zu den Hauptmerkmalen des ,,Sethianismus“ s. Schenke, Das sethianische System
nach Nag Hammadi-Handschriften. In: Nagel (Hg.), Studia Coptica. (BBA 45). Berlin
1974, 166f.

3 Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten
von Nag Hammadi, 114. Der Name ¢wcThp (Erleuchter), den diese Wesen tragen,
fithrt Bohlig auf die iranische Lichtlehre zuriick, auch wenn der Titel erst bei Mani
greifbar ist (Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht, 165). Uber
den vermutlichen iranischen Hintergrund der vier Phostere s. auch Colpe, Heidnische,
jidische und christliche Uberlieferung in den Schriften aus Nag Hammadi. V1. In:
JAC 20, 1977, 162. Colpe sagt: ,,Auf das iranische Weltenjahr fithrt die Interpretation
der vier kosmischen Phostere Armozel, Oroiael, Daveithe und Eleleth als urspriinglich
vier Gestirne, die je eine Jahreszeit des Weltenjahres regieren® (ibid.). S. auch Schenke,
Das sethianische System nach Nag-Hammadi-Handchriften, 168-169. S. I1.2.4.3.2.

9 S Bz 1,51

% In der Gnosis gibt es viele gottliche und damonische Wesen, deren Namen mit
der Endung -el gebildet sind: Seth-el, Sauriel usw (s. dazu: Bohlig, Der Name Gottes in
Gnostizismus und Manichdismus. In: Bohlig, Gnosis und Synkretismus. L. Teil, 97-99).
Hinter dem Namen Oroiael versteckt sich sicherlich der Erzengel Uriel aus der jiidischen
Apokalyptik. Uber die verschiedenen Wesen, deren Namen mit der Endung -el enden s.
I1.2.1.14.1.

% G 1I.2.1.13.d.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 209

vom Fall Evas (Gen 3,4-6), der Geburt Kains (Gen 4,1) und den Fall der
~Gottessohne® (Gen 6,1) in einer obskuren Uminterpretierung wieder-
spiegeln®”. Wie im UW, so ist auch im AJ der Prototyp Jaldabaoths der
Gott Israels®®. Aus dem AT stammen auch die Worte des Jaldabaoths (Ex
20,5 und Jes 46,9 (LXX))%® sowie die Wolke, in der er sich wie Sabaoth im
UW aufhilt (Ex 24,15 f1.)!%. Das Motiv der Gottesldsterung des Jaldaba-
oth ist Pearsons Meinung nach eine Wiederspiegelung der Diskussion
iber die ,,zwei Michte im Himmel die in den rabbinischen Quellen
belegt ist'%!. Judischen Hintergrund haben im AJ auch der Thron Jalda-
baoths, dessen Prototyp gleich dem von Sabaoth im UW die Merkava
ist, die sieben Himmelskonige, deren Vorlage die sieben Erzengel sind!%2,
und der himmliche Mensch, der hier mit dem ,,Menschensohn® gleich-
gesetzt wird. Auch wenn sich hinter seiner Gestalt jiidische Spekulatio-
nen iiber einen himmlichen Menschen verbergen1°3, stammt der Name
»Menschensohn“ doch sicherlich aus der Apokalyptik. Erstmalig wird er
in Dan 7, 13 erwahnt. In Dan 7, 18 wird der Menschensohn mit dem
eschatologischen Israel, dem ,,Heiligen des Hochsten® identifiziert, d.h.
er ist hier keine Einzelperson!®. Viele Forscher gehen davon aus, dass die
Vorstellung vom Menschensohn dazu beigetragen hat, dass im Judentum
der Glaube an einen Erloser und Messias entstand, der aus dem Himmel
herabsteigen wiirde und ein iibernatiirliches Wesen sei'®. Im II. Esra-
buch ist der Menschensohn bereits ganz ein tibernatiirliches, transzen-
dentes und priexistentes Wesen, das in der himmlischen Welt lebt und
mit dem Messias gleichgesetzt wird. Wenn seine Zeit kommt, wird er,

97 Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic“ Literature, 23.

8 Luttikhuizen, Gnostic Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Tradition, 1;
Dahl, The arrogant Archon and the lewd Sophia, 689 ff. G. Quispel meint dagegen, dass
der Protoyp Jaldabaoths im AJ der orphische Gott Phanes ist (s. Quispel, The Demiurge in
the Apokryphon of John. In: Wilson (ed.), Nag Hammadi and Gnosis. Papers read at the
First International Congress of Coptology (Cairo, Dezember 1976). (NHS XIV). Leiden
1978, 1-33). S. Il.2.1.13.a.

% In anderen Texten sind diese Worter im anderen Wortlaut erhalten. S. Bohlig; Labib,
Die koptisch-gnostische Schrift ohne Titel aus Codex II von Nag Hammadi, 48.

100 Bhlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 115; Bohlig, Der Name Gottes in Gnostizismus und Manichéismus, 92;
Troger, Spekulativ-Esoterische Ansitze, 315.

101 Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic“ Literature, 24. S. 1.2.4.3.1.

102°6 1.2.1.13.b.

103 G 1.2.1.13.c.

104 Russell, From Early Judaism to Early Church, 126; Fohrer, lisraeli usundi ajalugu,
242.

105 Russell, From Early Judaism to Early Church, 127.



210 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

gleich dem Menschensohn in Dan 7, 13, auf den Wolken des Himmels,
auf dem Thron der Herrlichkeit Gottes sitzen und alles Verborgene offen-
baren!%.

Im Apokryphon des Johannes gibt es zudem Namen und Ausdriicke,
die im Werk ,Vom Ursprung der Welt“ fehlen und nur vom sprachlichen
Hintergrund der semitischen Sprachen ausgehend verstandlich sind!?’.
Auch der Name des Demiurgen im Apokryphon, Sakla, stammt aus dem
Aramiischen!®. Aufgrund dieser Tatsachen schliefit Alexander Bohligs
darauf, dass das im AJ verwendete Traditionsgut aus Syrien-Paldstina
stammt'®.

Wie das Werk ,Vom Ursprung der Welt®, so hat Hans-Martin Schenke
auch Das Apokryphon des Johannes zu den Texten gezéhlt, die eine gno-
stische Paraphrase des ersten Teils der Genesis darstellen''. Auch Birger
Pearson!!! und Gerard P. Luttikhuizen!'? sehen es ,,as a rewriting of the
first chapters of Genesis“. Michael Waldstein charakterisiert ,Das Apo-
kryphon® als Werk, dessen zweiten Teil ,.ein hochst kritischer Midrasch
zu Gen 1-7 dominiert“'3. Ob man Werke wie das AJ als ,Genesis-
Targume® oder ,,Genesis-Midrasche® oder ,,haggadische Nacherzahlun-
gen“!!* bezeichnen kann, ist eine Frage der Terminologie. Fiir das Thema
der vorliegenden Arbeit ist lediglich die Tatsache wichtig, dass man
sowohl im UW als auch im AJ die Schopfungsberichte der Genesis als
kosmologische Erzahlungen verwendet, dabei aber griindlich uminter-
pretiert. Wie die Erzihlung tiber die Entstehung der Welt im UW, so
ist auch der Schopfungsbericht im AJ ein gutes Beispiel fiir die gnosti-
sche Protestexegese: Der Gott, der nach der Genesis Schopfer der Welt
ist, wird hier zur ungestalteten, unwissenden Fehlgeburt der Weisheit,
Jaldabaoth, degradiert; seine Worte: ,,Ich bin ein eifersiichtiger Gott, und
es gibt keinen anderen Gott aufler mir®, die im AT die Selbstpradika-

106 Thid.

107°G, 11.2.1.14.3.

108 G 11.2.1.14.1.1 a.

109 Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 112-113; vgl. auch Bohlig, Das Problem aramaiischer Elemente in den
Texten von Nag Hammadi. In: Bohlig, Gnosis und Synkretismus, 414-453; Bohlig;
Markschies, Gnosis und Manichiismus, 1994.

110 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 126-127.

11 Pearson, Old Testament Interpretation in Gnostic Literature, 114 1f.

112 Tuttikhuizen, Gnostic Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Traditions, 2.

113 ‘Waldstein, Das Apokryphon des Johannes (NHC I1,1; IL,1; IV,1 und BG 2). Einlei-
tung. In: NHD, 1. Bd., 100.

114 Schenk, Textverarbeitung in Frithjudentum, Friihkirche und Gnosis, 299-300.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 211

tionen des wahren Gottes sind, dienen hier der Charakterisierung der
Uberheblichkeit des Schépfergottes und zeigen seine inferiore Qualité-
ten, wie Neid, Ignoranz und Ubermut!*>. Auch der Teufelsnahme Samael,
den Jaldabaoth im Schopfungsbericht des A] (NHC IL,1 p. 11,18) tragt,
ist ein Beleg dafiir, dass der Gott Israels hier geradezu dimonisiert wird.

Einige Einzelmotive im Schopfungsbericht des AJ mit jiidischem Hin-
tergrund, wie etwa der himmlische Thron, dienen lediglich als Illustra-
tion und werden daher nicht umgearbeitet. Andere, wie etwa die Wolke,
in die Jaldabaoth gehiillt ist, dienen der Ddmonisierung des Schopfer-
gottes. Wahrend die Wolke im AT die Gottlichkeit Jahwes unterstreicht,
wurde im AJ Jaldabaoth von seiner Mutter in der Wolke verborgen, damit
»niemand unter den Unsterblichen es sehen mége, denn sie hatte es in
Unwissen erschaffen (NHC IL1 p. 10,19 ff. und par.). Nicht nur die Aus-
wahl der Erzahlungen, die dem AT entliehen und von den Gnostiker ver-
wendet wurden, sondern auch die Ausarbeitung der Motive waren also
sehr selektiv.

Neben alttestamentlich-jiidischen Elementen gibt es im AJ auch An-
schauungen, die aus dem Mittelplatonismus stammen. Nach Michael
Waldstein dhnelt das religionsgeschichtliche Profil des AJ in einigen
Punkten Philo von Alexandria, besonders was die Kombination mittel-
platonischer und jiidischer Anschauungen im Gottes- und Menschen-
bild anbelangt!''. Die Beschreibung des iibergéttlichen Vaters (NHC II,1
p. 2,26-4,15 par.) ist eine streng durchkomponierte philosophische Ab-
handlung, wobei Ahnlichkeiten zwischen den mittelplatonischen Ele-
menten und den jidischen Vorstellungen vom géttlichen Hofstaat, in
dem die Engel Gott liturgisch zu Diensten stehen und ihn verherrlichen,
ins Auge stechen'!”. Den vereinzelten christlichen Motiven im AJ kommt
keine wesentliche Bedeutung zu''®. Dieses bemerkenswerte Neben- und

115 Tuttikhuizen, Gnostic Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Traditions, 2.

116 ‘Waldstein, Das Apokryphon des Johannes (NHC IL1; IL,1; IV,1 und BG 2). Ein-
leitung. In: NHD, L. Bd., 99; Waldstein, The primal triad in the Apokryphon of John.
In: Turner; McGuire (ed.), The Nag Hammady Library after fifty years. Proceedings of
the 1995 Society of Biblical Literature Commemoration. (NHMS XLIV). Leiden, New-
York, Koln 1997, 154 ff. Was das Gottesbild anbelangt, hat bereits Birger A. Pearson auf
die Berithrungen mit Philo von Alexandrien hingewiesen (s. Pearson, The Problem of
»Jewish Gnostic“ Literature, 22).

117 Waldstein, Das Apokryphon des Johannes (NHC I1,1; IL,1; IV,1 und BG 2). Einlei-
tung, 100.

118 Wilson, Gnosis und Neues Testament, 99 ff. Ob sich im AJ eine vorchristliche oder
wenigstens nichtchristliche Textschicht isolieren ldsst, ist hochst umstritten. Gegen die
Hypothese einer vor- oder nichtchristlichen Schicht im Hauptteil des AJ, deren Vertreter



212 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Miteinander jiidischer Traditionen, christlicher Elemente und Gedanken
aus der griechischen Philosophie fiihrt zwingend zur Vermutung, den
Entstehungsort des AJ in Alexandria zu suchen. Von hier stammt mit
einiger Wahrscheinlichkeit auch das Werk UW!".

Woher aber stammt der jiidische Stoff im UW und AJ? Beide Texte
sind Produkte der christlichen Gnosis. Die jiidischen Elemente wer-
den daher wohl auf dem Weg tiber das Christentum, also durch den
Filter der Grof3kirche in die Gnosis gekommen sein'?. Doch gibt es
auch gnostische Texte, die nicht vom Christentum beeinflusst wurden,
und doch Uberlieferungen und Vorstellungen mit alttestamentlichem
oder jiidischem Hintergrund beinhalten. Sie finden sich in den man-
déischen und hermetischen Texten, in der sogenannten ,hermetischen
Gnosis®.

c. Die Kosmogonie der ,,Barbelioten® bei Irendus

Nach der Kosmogonie der Barbelioten bei Irendus!?! gab es neben dem

unnennbaren Vater zu Beginn aller Zeiten einen nicht alternden Aon
mit Namen Barbelo oder Ennoia. Erst spéter entstanden andere geistige
Krifte oder Eigenschaften, wie die Prognosis, die Aphtarsia, das ewige
Leben, das Licht oder Christus, der Nous und der Logos, die sich als
Paare miteinander verbanden'??. Ennoia und Logos waren Paargenos-
sen. Sie schickten ein geistiges Wesen, Autogenes, aus, dem alles unter-
worfen wurde. Neue Paare geistiger Kréfte und Eigenschaften entspran-
gen, wie Charis, Thelesis, Synesis, Phronesis, und die vier Lichter, deren

zur Zeit Pearson ist (s. Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic* Literatur. In: Hedrick;
Hodgson (ed.), Nag Hammadi, Gnosticism & Early Christianity. Massachusetts, Peabody
1986, 20ft.), spricht unter anderem die Beschreibung der Salbung des Selbsterzeugten
(NHC 11,1 p. 6,23-28 par.), die sich literarisch kaum vom Kontext l6sen lasst (Waldstein,
Das Apokryphon des Johannes (NHC IL1; IL1; IV,1 und BG 2). Einleitung, 98). Auch
G. Luttikhuizen betont, dass AJ ein christliches Werk sei (s. Luttikhuizen, Gnostic
Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Traditions, 17 ff.).

119 Bethge, ,Vom Ursprung der Welt (NHC IL,5). Einleitung. In: NHD, 1. Bd., 237.

120 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 127; Van
Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 487-488; Maier, Jidische
Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 243. Vgl. auch Schenk, Textverarbeitung in
Frithjudentum, Frithkirche und Gnosis, 299 ft.

121 Trendus selbst benutzt nicht fiir seine gnostischen Gegner, gegen deren Ansichten
er in AdvHaer 1,29 polemisiert, die Bezeichnung ,,Barbelioten®, sondern verwendet fiir
sie den Begriff yvmotnn aipeoig. Vielmehr haben die modernen Forscher die gnostische
Gruppe, deren Ansichten Irendus hier referiert, als ,,Barbelioten® bezeichnet.

122 TrenHaer I 29,1.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 213

Namen Harmozel, Oroiael, Daveithe und Eleleth waren!??. Und Auto-
genes brachte den vollkommenen und wahren Menschen hervor, der
Adamas genannt wurde. Thn stattete Autogenes mit der vollkommenen
Erkenntnis aus'?*. Daraufhin wurde von dem ersten Engel der Heilige
Geist ausgesandt, den die Barbelioten auch Sophia und Prounikos nann-
ten. Als die Sophia sah, dass alle anderen zu Paaren gebunden waren, sie
selbst aber unvermihlt, da suchte sie sich einen passenden Gefihrten. Als
sie keinen fand, dehnte sie sich mit aller Kraft aus und schaute nach unten
in der Meinung, hier etwas Passendes zu finden. Doch umsonst. Da tat
sie einen Sprung und wurde von Ekel erfasst, weil sie dies ohne Zustim-
mung des Vaters gewagt hatte. Von Einfalt und Giite getrieben, brachte
sie ein Werk hervor, in dem Unwissenheit und Kithnheit vereint waren.
Es war der Protoarchon, der Urheber der Schopfung. Von seiner Mutter
erbte er grofie Stirke. Er strebte von ihr fort nach unten. Hier schuf er
das Firmament des Himmels, wo er von nun an auch wohnte. In seiner
Unwissenheit schuf er die unter ihm stehenden Michte und Engel, die
Firmamente und alles Irdische. Darauf verband er sich mit der Eigen-
sucht und zeugte die Bosheit, die Eifersucht, den Neid, die Rache und
die Begierde. Danach sagte der Protoarchon: ,,Ich bin ein eifersiichtiger
Gott, und aufler mir ist niemand.“1?

Diese dem AJ nahestehende Kosmogonie!* der sethianischen Gno-
sis!?” enthilt zahlreiche alttestamentliche und jidische Motive. Hin-
ter der Gestalt der Barbelo oder Ennoia steht ebenso wie hinter der
Gestalt der Sophia oder Prounikos die Weisheit aus dem AT'?. Die

123 TrenHaer I 29,2.

124 TrenHaer I 29,3.

125 TrenHaer I 29,4. Zitiert nach der Ubersetzung von E. Klebba (In: Des Heiligen
Irendus finf Biicher gegen die Haresien. 1. Bd., Miinchen 1922 (BKV 3), 83).

126 Uber die literarischen Beziehungen zwischen beiden Kosmogonien s. Schenke, Nag
Hammadi Studien I. Das literarische Problem des Apokryphon Johannis. ZRGG, Bd. XIV
Heft 1. Kéln 1962, 57-63; Rudolph, Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht.
In: ThR 34. Jg. Heft 2. Tiibingen 1969, 143; Waldstein, Das Apokryphon des Johannes
(NHCIL1; IL,1; IV,1 und BG 2). Einleitung. In: NHD, 1. Bd., 96-101.

127 8. dazu: Troger, Die Gnosis, 50; Turner, Sethian Gnosticism: A Litterary History. In:
Hedrick; Hodgson (ed.), Nag Hammadi, Gnosticism and Early Christianity, Peabody:
Hendrickson, 1986, 55-86; Schenke, Das sethianische System nach Nag-Hammadi-
Handschriften. In: Nagel (Hg.). Studia Coptica, 165-173; Schenke, The Phenomenon
and Significance of Gnostic Sethianism. Layton (ed.), The Rediscovery of Gnosticism.
Vol. 2., 588-616; Turner, Typologies of the Sethian Gnostic Treatises from Nag Hammadi.
In: Painchaud; Pasquier (ed.), Les textes de Nag Hammadi et le probl éme de leur
classification, 196-197.

128 S 11.2.1.13.d.



214 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Anschauung, dass Gott eine Paredra hat, fehlt zwar im AT, ist im Juden-
tum aber dlter als die Figur der Weisheit in der Weisheitsliteratur und
schon in Inschriften aus dem 8. Jahrhundert v. Chr. belegt'?’. Die Gleich-
setzung des Lichts mit Christus geht auf Joh 1, 4-9, Joh 8,12 und Joh
12, 35-36 zuriick, wobei sich hinter der Vorstellung des uranfinglichen
Lichts auch das Motiv vom ,,Urlicht® verbirgt, von dem in Gen 1, 3
erzdhlt wird. Die Vorstellung vom besonderen Charakter des am ersten
Schopfungstag erschaffenen Lichts, das oft mit der Weisheit gleichgesetzt
wird, spielte im Judentum eine wichtige Rolle und findet sich sowohl bei
Aristobul als auch in der tannaitisch-rabbinischen und apokalyptischen
Literatur. Aristobul sah in dem Urlicht ein ,,geistiges Licht®, in dem das
All mitinbegriffen war. In der rabbinischen und apokalyptischen Litera-
tur hingegen wurde es eschatologisch gedeutet: Gott selbst bewahrt es fiir
die messianische Zeit auf!*°. Aus dem Judentum stammt auch die Vor-
stellung von den vier Lichtern: wie im AJ"!, so ist wohl auch hier der
Prototyp der vier ,,Erleuchter” die Vierheit der Erzengel, die erstmalig in
ithHen 9, 1 belegt ist und auch in der rabbinischen Literatur eine Paral-
lele hat!32. Die Gestalt des Protoarchons, der die dienenden Michte und
Engel, die Firmamente und alles Irdische schuf, steht dem Gott Israels
nahe!33. Seine Worte ,,Ich bin ein eiferstichtiger Gott, und aufSer mir ist
niemand” sind hier wie auch im AJ aus zwei Bibelstellen, Ex 20,5 und Jes
46,9, zusammengestellt.

d. Die Kosmogonie der ,,Ophiten“ und ,,Sethianer bei Irendius

Irendus bietet in seinem Werk Adversus haerses noch eine weitere Kos-
mogonie, die in der heutigen Forschung als die Lehre der Ophiten und
der Sethianer bezeichnet wird!3¢. Hiernach existierte zuerst ein Urlicht,
das der Vater alles Seienden war und ,,Urmensch® hiefs. Aus ihm ging
Ennoia hervor, die die Ophiten und Sethianer seinen Sohn (sic!) und

129 Quispel, Gnosis. In: Vermaseren (Hg.), Die orientalischen Religionen im Rémer-
reich, 419.

130 Hengel, Judentum und Hellenismus, 300-301, 306-307. Im Kapitel iiber die Siin-
denfallgeschichte (s. 2.1.3.) werden wir auf diese Vorstellung zuriickkommen.

BL S 1L2.1.1.b.

132 G, 1.2.4.3.b.

133 G 1I.2.1.13.a.

134 Trendus selbst benutzt nicht fiir seine gnostischen Gegner, gegen deren Ansichten
er in AdvHaer 1,30 polemisiert, die Bezeichnungen ,,Ophiten” und ,,Sethianer*, sondern
verwendet fiir sie den Begriff yvwotixy) aipeoig, wie auch in AdvHaer I,29.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 215

»zweiten Mensch® nannten. Unter beiden befand sich der Heilige Geist,
der auf den Elementen des Wassers, der Finsternis, des Abgrunds und
Chaos schwebe. Sie nannten diesen Geist das ,erste Weib“. Als der erste
Mensch mit seinem Sohn tiber die Schonheit des Geistes, d.h. des Wei-
bes, frohlockte und es erleuchtete, da zeugte er aus ihm ein unvergéangli-
ches Licht, den dritten Menschen, der Christus genannt wurde, und der
Sohn des ersten und zweiten Menschen und des Heiligen Geistes, also des
ersten Weibes, war. Vater und Sohn also taten sich zusammen mit dem
Weib, das die Sethianer auch ,,Mutter der Lebendigen nannten'*. Als
diese die Grofie des Lichtes, das ihr zuteil wurde, weder ertragen noch
fassen konnte, floss sie tiber, und so entstand ihr einziger und rechtma-
{3iger Sohn, Christus. Er stieg in die Hohe und wurde samt seiner Mutter
zu einem unverginglichen Aon'*.

Die Kraft, die aus dem Weibe tiberfloss, trug aus eigenem Willen in
sich einen Lichttau. Sie hief3 die Linke oder Prounikos oder Sophia oder
Mannweib. Sie warf sich in die unbeweglichen Gewisser und setzte sie
in Bewegung, indem sie mutig bis auf den Grund tauchte. Hierdurch
nahm sie einen Leib an. Denn an den Lichttau héngte sich die Materie
an und umgab ihn. Hitte sie den Lichttau nicht besessen, so wire sie
ganz von der Materie verschlungen und verschluckt worden. Da sie
nun von dem materiellen Korper gefesselt und beschwert war, da kam
sie zur Besinnung und versuchte, sich aus dem Wasser zur Mutter zu
erheben, doch das war wegen der Schwere des Korpers nicht moglich.
Nun wurde ihr schlecht zumute und sie trachtete, das innere Licht zu
verbergen aus Furcht, es konnte von den unteren Elementen verletzt
werden. Da erhielt sie Kraft von ihrem Lichttau, sprang auf und erhob
sich in die Hohe. Hier dehnte sie sich aus wie eine Decke und schuf
den sichtbaren Himmel aus ihrem Korper. Sie blieb unter dem Himmel,
den sie gemacht hatte und der noch heute die Gestalt eines wésserigen
Korpers hat. Doch iiberkam sie die Begierde nach dem oberen Licht.
Da legte sie ihren Korper ab und wurde von ihm befreit. Den Korper
aber, den sie auszog, nennen die Sethianer Weib vom Weibe!¥. Auch ihr
Sohn empfing als Erbteil von der Mutter Unsterblichkeit. Durch diesen
Hauch der Unsterblichkeit bringt er, zu Kriften gekommen, aus den
Wassern ohne Mutter einen Sohn hervor, denn die Mutter erkannte er

135 TrenHaer I 30,1.
136 TrenHaer I 30,2.
137 TrenHaer I 30,3.



216 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

nicht. Dieser Sohn brachte nun wie der Vater einen weiteren Sohn hervor.
Dieser dritte erzeugte einen vierten, und der vierte wieder einen Sohn,
von dem fiinften wurde der sechste erzeugt, und der sechste erzeugte
den siebenten. So wurde die Achtheit vollendet, indem die Mutter den
achten Platz einnahm. Wie sie entsprangen, so geht denn auch nach
Kriften und Wiirden einer aus dem andern hervor. Die sieben Sohne
haben folgende Namen: Ialdabaoth, Iao, Sabaoth, Adonai, Elohim, Hor
und Astaphius. Diese Himmel und Michte, Krifte und Engel sitzen
nach der Reihenfolge ihrer Abstammung unsichtbar im Himmel und
regieren Himmel und Erde. Thr Anfiihrer aber, Ialdabaoth, verachtete
seine Mutter, indem er ohne Erlaubnis S6hne und Enkel zeugte, ja sogar
Engel und Erzengel, Krifte, Méachte und Herrschaften. Darauf wandten
sich seine S6hne gegen ihn, und Ialdabaoth wurde traurig und verzagt.
Er erblickte die Hefe der Materie zu seinen Fiiflen und verkorperte sein
Empfinden in ihr. So entstand wieder ein Sohn, der schlangenférmig
gewundene Nous. Darauthin entstanden Geist und Seele, und was sonst
noch von dieser Welt ist: Vergesslichkeit, Bosheit, Eifersucht, Neid und
Tod!38.

Danach frohlockte Ialdabaoth und briistete sich dessen, was zu seinen
Fiiflen geschah, und sprach: ,Ich bin ihr Vater und Gott, und tiber mir
ist niemand.“!* Wie aber seine Mutter dies horte, entgegnete sie ihm:
»Liige nicht, laldabaoth, denn tiber dir ist der Allvater, der erste Mensch
und der Mensch, der Sohn des Menschen.“ Diese Ausspruch verwirrte
alle und sie forschten nach, woher er komme.

Im oben genannten Bericht, der viele Berithrungen mit den Kosmogo-
nien des AJ und UW hat!*’, gibt es viele Motive mit alttestamentlichem
oder jiidischem Hintergrund. So etwa der Gott mit Namen ,,Mensch*!4!,
Wasser, Finsternis und Abgrund, iiber denen der Geist schwebt (Gen
1,2), die Gestalt der Ennoia (Sophia), deren Prototyp die Weisheit aus
der jidischen Weisheitsliteratur ist'*?, die sieben Michte und Krifte, die
meistens verschiedene Namen des Gottes Israels tragen, und der Demi-
urg Ialdabaoth, dessen moglicher Prototyp der Schopfergott der Genesis
ist'*. Die Worte Ialdabaoths, sind im Wortlaut des Buchs Jesaja wieder-

138 TrenHaer I,30,5.

139 Zitiert nach der Ubersetzung von E. Klebba (In: Des Heiligen Irenéus fiinf Biicher
gegen die Hiresien, 86).

140§ Ml.2.1.1.a. u.b.

1416 T1.2.1.13.c.

1426 11.2.1.13.d.

143 G 11.2.1.13.a.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 217

gegeben (Jes 45,5; 46,6). Die Anschauung, dass der Geist das erste Weib
sei, erklart sich nur in Hinblick auf die semitischen Sprachen, in denen
,Geist“ ein Femininum ist!4,

Sowohl die Kosmogonie der Barbelioten in IrenHaer I,29 als auch
die der Ophiten und Sethianer in IrenHaer I,30 vertreten eine sethia-
nische Gnosis, die gleichzeitig christlich ist, figuriert in beiden Systemen
doch Christus. Kennzeichend fiir die beiden Berichten ist die polemi-
sche Verwendung des alttestamentlichen und jiidischen Stoffs — in beiden
Kosmogonien wird der Gott Israels zu einem niedrigen und bosartigen
Wesen, und die Worte, die im AT seine Singularitat und Majestat aus-
driicken, werden zu Prahlworten verdreht. Alttestamentliche und jiidi-
sche Motive, die nicht polemisch verwendet werden, wie z. B. das Motiv
des Wassers und der Finsternis am Uranfang, haben lediglich illustrative
Bedeutung.

e. Kosmogonien in der manddischen Literatur

1. Kosmogonien in Ginza
In dem Rechten Ginza findet man Kosmogonien in folgenden Stiicken
(Zahlung nach Lidzbarskis Ubersetzung): I (Il 1). IIL. IV. V. 1. 5. X. XL
XIII. XIV. XV 2. 3. 13. 14. 15. 16. XVIIIL.

Nach Kurt Rudolph kann man die mandiischen Kosmogonien in zwei
unterschiedliche Gruppen aufteilen:

1. Kosmogonien, die eine gnostisch-dualistische Schopfungslehre ver-
treten. In ihnen fungieren der Demiurg ,,Ptahil® oder das ,vierte
Leben“ als Schopfer. Fiir sie ist charakteristisch, dass der Demi-
urg gegen den Willen der obersten Gottheit, die ,,Lichtkonig“ oder
»Leben® genannt wird, die Welt erschuf. In GR'V, 2 ist es der Demi-
urg Ptahil, der anstelle von El-Siddai (= El-Saddai 179,32) die Welt
erschafft. In GR XI, 260, 20. 28 heif$t er El-Rabba, in 410,9 aber
Jorabba, der hier mit Adonai identifiziert wird!#®. Als Helfer an der
Weltschopfung figurieren neben Ptahil auch die sieben Planeten
und die Ddmonin Ruha!4S.

2. Kosmogonien, die eine monistische Anschauung vertreten. In
ihnen fungiert ein Uthra, also ein Lichtwesen, als Schopfer der

1446 11.2.1.14.3.
145 Rudolph, Die Mandier. I. Prolegomena: Das Mandderproblem, 81-82.
46 GRIIL IV, V1, XV 3.



218 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Welt, dessen Name Hibil-Ziwa ist und das mit dem Engel Gabriel
gleichgesetzt wird. Kennzeichend fiir sie ist, dass der Demiurg von
der obersten Gottheit gesandt wird und in ihrem Auftrage die Welt
erschafft'¥’. Hinter ihnen steht also eine positive Weltauffassung, in
der die Schopfung gerechtfertigt wird!3.

Kurt Rudolph ist der Meinung, dass die erste Gruppe die éltere Form
der mandiischen Kosmogonien darstellt'*’. Die Vorstellung, dass der
hochste Gott (oder seine Gesandten) selbst an der Weltschopfung betei-
ligt ist, sei dagegen eine spite und sekundire Vorstellung'’. Zwischen
beiden Auffassungen gibt es verschiedene ,,Kompromisslosungen!>!.

Nach der Art der Schopfung und den Mitteln, die der Demiurg hierbei
benutzt, kann man die Kosmogonien in drei unterschiedlichen Typen
einteilen:

a. Die Schopfung der Welt erfolgt in Form einer ,Verdichtung®
(msuta) im ,,schwarzen (oder: triiben) Wasser“!°2,

b. Die Schopfung erfolgt durch eine ,,Formung® (kimsa)'.

c. Die Schopfung erfolgt durch das Wort!>%,

In der ersten Gruppe, in der Ptahil als Demiurg in Erscheinung tritt,
erfolgt die Schopfung meistens in Form einer Verdichtung oder For-
mung. In der zweiten Gruppe, in der Hibil-Ziwa oder Gabriel die Schop-
fer sind, erfolg sie aber meistens durch das Wort. Doch gibt es auch Aus-
nahmen von dieser Regel. So beauftragtin GRI81 ff. der hohe Lichtkonig
Hibil-Ziwa:

Geh, tritt die Finsternis und die Mysterien, die aus ihr geformt wurden.
Dichte die Erde, spanne das Firmament aus und bilde darin Sterne (81).

Hibil-Ziwa, der hier mit Gabriel gleichgesetzt wird, ,,hob den Himmel
hoch und spannte ihn aus, dichtete die Erde Tibil und griindete sie

147 S0 z.B. GR I Par. 771f.

148 Tbid.

149 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen Schrif-
ten, 138.

150 Rudolph, Die Mandéer, L, 82.

151 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen Schrif-
ten, 139.

152 7. B. GRIIL; V,1; XI, XV 13.

153 7.B. GR X.

154 z.B. GR XIV; XV 13; XL S. Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie
in den mandaischen Schriften, 157.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 219

fest (86). Zugleich wird berichtet, dass alle Dinge durch das Wort des
Lichtkonigs entstanden (85). Hier sind die Typen a, b und ¢ in einem
Bericht kombiniert!>>.

In den Schopfungsberichten des Ginzas werden die einzelnen Schop-
fungsakte geschildert. So berichtet in GR, 2. Buch, 12 ft. Hibil-Ziwa:

Als der hohe Lichtkonig es wollte, rief er mich aus seiner Skina des Glanzes
hervor, aus jener Skinas, die er, der Grofle, zu seiner Rechten gegriin-
det, und sprach: ,,Geh zur Welt der Finsternis, die ganz von Schlechtig-
keit voll ist. Sie ist ganz voll Schlechtigkeit, voll verzehrenden Feuers. Zur
Welt der Wirrsal und des Trubels ohne Festigkeit, zur Welt der Finster-
nis ohne einen Strahl des Lichtes, zur Welt der Verfolgung und des Todes
ohne Leben in Ewigkeit (13). / -/ Geh, tritt die Finsternis nieder und die
Insassen, die aus ihr geformt wurden. Spanne das Firmament aus und
bilde darin Sterne. Schaffe Engel des Feuers. Verleihe Glanz der Sonne,
die einer von ihnen ist, Helligkeit dem Monde, Schimmer den Sternen
und hebe sie zur Himmelssphire empor (14). Die Erde Tibil entstehe und
Friichte, Trauben und Biume, die in der Welt prangen. Es entstehe Vieh-
getier, Fische im Meere und Gefliigel, von jeder Gattung Ménnlein und
Weiblein (15). Lebendes Wasser komme und mische sich mit dem trii-
ben Wasser. Durch den Duft des lebenden Wassers prange die ganze Welt.
Die vier Winde sollen entstehen, die iiber die Welt wehen. Feuer entstehe
und dehne sich auf alle Korper, sowie die Friichte, Trauben und Baume
aus (17). Das Feste, das im Wasser ist, soll zu den Seelen gerechnet, das
Fliefende an der Speise soll zu den Kérpern gerechnet werden. Alle Same-
reien, Blumen, wohlriechende Pflanzen, Gewiirze, Blitter und Heilkréuter,
das Viehgetier, Gefliigel, das Leckere, tiberhaupt alles was gut und schon
ist, soll Adam und seinem ganzen Geschlechte zu Diensten sein (18). Jene
Welt soll durch die Hand Ptahils aufleuchten. (19)

In GR, 18. Buch, 378 ff. wird berichtet, wie Ptahil

den Himmel ausspannte, die Erde dichtete, das Firmament ausspannte, die
Meere spaltete, die Berge ausschnitt, die Fische in den Meeren, die gefie-
derten Vogel und das Viehgetier jeglicher Art bildete, Frucht, Traube und
Baum bildete und wohlriechende Pflanzen, Simereien, Blumen, Blitter
und Heilkriuter schuf.

Diese mandéischen Schopfungsberichte erinnern an jene der Genesis,
auch finden sich zwischen ihnen Ubereinstimmungen in der Reihen-
folge der Schopfung: Gott schafft zuerst Himmel (Firmament) und Erde
(»Trockenes) aus dem Chaos (Urmeer), dann die Pflanzen, Gestirne
und Tiere'*®. Obwohl die Mandier unterschiedliche Schopfungsweisen

155 Vgl. auch GRXV 3371f.
156 Tbid, 187.



220 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

und -mittel kennen, spielt ,,das Wort“ doch auch in der ,Genesis* eine
wichtige Rolle (,Gott sprach ...). In der mandaischen Literatur findet
sich sogar die Vorstellung, dass die Welt durch sieben Worte oder ,,Rufe®
erschaffen worden sei, deren biblisches Vorbild die sechs Schopfungs-
worte Jahwes (Gen 1) sind!®’. Auch das ,,schwarze Wasser®, in dem die
~Verdichtung“ (msuta) der Welt erfolgt, verweist wohl auf das ,Wasser®in
Gen 1,2"%8. Aus dem AT stammt auch die gingige mandiische Bezeich-
nung fiir die untere, irdische Welt ,,Tibil“ (%2n im AT)'®.

Es ist sicher, dass hinter dem mandidischen Demiurgen Ptahil der bib-
lische Schopfergott steht'*’. Auch die anderen tibernatiirlichen Wesen
(Jorabba, El-Rabba und El-Siddai), die mit Ptahil verwandt bzw. ur-
spriinglich identisch sind, werden ausdriicklich mit dem Gott des AT
und der Juden, mit Adonai, identifiziert oder haben enge Beziehun-
gen zu ihm'®!. Hinter der Gestalt der Ruha verbirgt sich einerseits der
,Geist Gottes” (njh‘zx_mw) aus Gen 1,2, der offenbar in bestimmten
Kreisen als Hypostase aufgefasst worden ist und im Manddischen im
Zuge der gnostischen Ddmonisierung verteufelt wurde. Andererseits las-
sen sich bestimmte Ziige der Ruhafigur auf die altorientalische, spezi-
ell syro-phonikische Muttergottin zurtickfithren, die auch als Mutter der
Gestirnsgotter und in Gestalt der jiidischen Sophia als Schopferin des

157 1bid, 174. Rudolph meint, dass vielleicht die Kombination mit den ,sieben” Plane-
ten, die beim siebenten Ruf entstehen, der Anlass der Einarbeitung gewesen ist (ibid.).

158 Tbid, 189.

159 Rudolph, Probleme einer Entwicklungsgeschichte der mandiischen Religion. In:
Widengren (Hg.), Der Mandéismus, 73; Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen
Judentum und Gnosis, 129.

160 Kraeling, The Mandaic God Ptahil. In: JOAS, Vol. 53 (1933), 152-163; Peder-
sen, Bidrag til an Analyse af de mandaeiske Skrifter, med henblik paa bestimmelsen af
mandaeernas forhold til Jéderom og Kristendom, Aarhus 1940 (teol. Diss. Kébenhavn
1940) (Bidrag), 203 ff;; Rudolph, Die Mandaier. I., 81; Rudolph, Theogonie, Kosmogo-
nie und Anthropogonie in den mandaischen Schriften, 191; Rudolph, Die Religion der
Mandser. In: Gese; Hofner; Rudolph, Die Religionen Altsyriens, Altarabiens und der
Mandier. (RM. Bd. 10, 2). Stuttgart u.a. 1970, 419; Rudolph, Ergebnisse einer literar-
kritischen und traditionsgeschichtlichen Untersuchung der mandaischen Schriften. In:
Rudolph, Gnosis und spitantike Religionsgeschichte, 365; Schenke, Das Problem der
Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 129. Anders meint Lidzbarski. Er schreibt:
»Ptahil spielt als Demiurg und Weltschéopfer in der Kosmogonie der Mandder eine bedeu-
tende Rolle, und ich identifizierte ihn mit dem dgyptischen Weltschopfer Ptah. Dafi er bei
den Mandiern dieselbe Funktion ausiibt wie bei den Agyptern und in ihren Mythen stark
hervortritt, zeigt, daf} er nicht nur als leerer Name tibernommen wurde“ (Lidzbarski,
Alter und Heimat der mandaischen Religion. In: Widengren (Hg.), Der Mandiismus,
336).

161 G 11.2.1.15.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 221

Alls mit seinen sieben Sphiren gilt (Prov 9,1)!%2. Hinter den sieben bésen
Planeten, die als Ptahils Helfer an der Schopfung in Erscheinung tre-
ten, kann man die Vorstellung von den weltschopferischen Engeln erken-
nen'®, die fiir die Gnosis kennzeichnend ist und aus der jiidischen Apo-
kalyptik stammt'%4. Das gilt auch fiir die Vorstellung von Gabriel, durch
dessen Vermittlung die hochste Gottheit die Welt geschaffen hat!%.

Die Mythologie der Mandder war vom Christentum unbeeinflusst,
und dasselbe gilt auch fiir ihre Kosmogonien. Somit ist ausgeschlos-
sen, dass der alttestamentliche und jiidische Stoff durch Vermittlung
des Christentums in das Manddertum gekommen ist. Auch wenn nicht
bewiesen werden kann, dass die Mandier die Biicher des ATs kannten
und benutzten, kann man zumindest davon ausgehen, dass sie durch
miindliche Uberlieferung mit seinem Inhalt vertraut waren'®. Das iiber-
nommene Material wird in der ersten Gruppe der mandéischen Kosmo-
gonien mittels Protestexegese ausgelegt. Dies steht im Einklang mit der
antijiidischen Haltung der Mandéer, die auch in anderem Zusammen-
hang belegt ist'®” und sich etwa in der Polemik der Mandier gegen das
Judentum widerspiegelt.

2. Die Kosmogonie im ,,Johannesbuch® der Mandder und ihr jiidischer
Hintergrund

Ein Bericht tiber die Schopfung der Welt findet sich auch im ,,Johannes-
buch® der Mandder. In Kap. 62 wird erzihlt, wie Hibil-Ziwa, Sitil, Ptahil
und Ajar, der personifizierte Ather, gemeinsam Erde, Wasser und Him-
mel erschaffen. Die Welt (Tibil) wird durch ,Verdichtung® (msuta) im
schwarzen Wasser geschaffen, woran ein ganzes Kollektiv von Lichtwe-
sen beteiligt ist'®®. Auch hier ist allerdings Ptahil Demiurg und Initiator
der Schopfung, die Lichtwesen sind lediglich am Aufbau der Welt betei-
ligt!®?.

162 Rudolph, Die Mandder. L., 81; Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogo-
nie in den mandéischen Schriften, 167; Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen
Judentum und Gnosis, 129. S. I1.2.1.13.d.

163 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen Schrif-
ten, 163.

164 G 11.2.1.13.b.

165 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen Schrif-
ten, 199-200.

166 Rudolph, Die Mandéer. L., 88.

167G, 11.2.1.15.

168 Rudolph, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen Schriften, 209.

169 Thid, 211.



222 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Rudolphs Meinung nach ist diese Kosmogonie vergleichsweise jung.
Die hier auftretenden Wesen, wie Sihlun, Zihrun, Bihrun, Jo$mir, geho-
ren zur jiingeren Ausgestaltung der mandiischen Mythologie und spie-
len sonst keine Rolle im kosmogonischen Geschehen!”’. Obwohl in
der Kosmogonie des Johannesbuches Ptahil als Hauptschopfer auftritt,
gehort sie zur monistischen Gruppe der Kosmogonien: Lichtwesen neh-
men an der Schopfung teil und handeln nicht gegen den Willen der
obersten Gottheit. Ebenso vetritt die Kosmogonie des Johannesbuches
den Typ der Kosmogonien, in denen die Welt ,,handwerklich“ geschaffen
wird.

Die Kosmogonie ist keine ,,Protestexegese und nimmt keine polemi-
sche Haltung gegeniiber dem Judentum ein. Sie basiert vielmehr auf der
Vorstellung von einer Weltschopfung durch Engel, die im Judentum weit
verbreitet war und auch in der Gnosis eine wichtige Rolle gespielt hat.
Sie ist damit ein gutes Beispiel dafiir, dass der jiidische Stoff in der Gno-
sis nicht unbedingt polemisch verwendet wurde.

Zudem zeigt die mandéische Literatur, dass auch in der vom Chris-
tentum unabhingigen gnostischen Literatur starke alttestamentliche und
jiidische Elemente enthalten sein konnen. Da diesen Motiven in der
mandéischen Mythologie eine grofie Bedeutung zukommt, wurde die
Frage aufgeworfen, ob man die Herkunft der Mandéer nicht in jiidischen
Kreisen suchen sollte, ein Problem, auf das wir im letzten Kapitel zuriick-
kommen werden'”!.

t. Die Kosmogonie im Traktat ,,Poimandres“

Uber die Entstehung der Welt wird im Traktat ,,Poimandres“ (CH I) in
den Paragraphen 4-11 berichtet. In der ersten Vision (Par. 4-5) erzahlt
der Autor der Schrift:

Alles ist Licht, ein klares und angenehmes, und mich ergriff ein Verlan-
gen danach, als ich es sah. Und kurz darauf war eine Finsternis da, die
nach unten strebte, in einem Teil (des Lichtes) entstanden, furchtbar und
schrecklich, in Krimmungen gewunden, wenn ich es so bildlich sagen
darf. Danach verwandelte sich, wie ich sah, die Finsternis in eine feuchte
Natur, die unsagbar verworren war und Rauch wie von Feuer aufsteigen
lief} und einen unaussprechlich jammervollen Laut von sich gab. Dann war
ein unartikuliertes Schreien von ihr zu horen, soweit man das mit einer
Stimme vergleichen kann. Aus dem Licht néherte sich heiliger Logos der

170 Thid, 212.
71§ 11.2.1.15.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 223

Natur, und reines Feuer sprang aus der feuchten Natur nach oben in die
Hohe; geschwind war es und schnell, zugleich aber voller Kraft, und die
Luft folgte dem Pneuma, leicht wie sie war, indem sie von Erde und Was-
ser bis zum Feuer aufstieg, so daf es schien, daf$ sie an ihm hinge. Erde
und Wasser blieben aber fiir sich allein, miteinander vermischt, so dafl
man (die Erde) infolge des Wassers nicht sehen konnte. Bewegt waren sie
durch den pneumatischen Logos, der dariiber hin schwebte, so daff man
es horen konnte!”2.

Ein Geistwesen mit Namen Poimandres, erklart dem Autor als angelus
interpres, dass jenes Licht der Geist, sein Gott, ist. Er sei vor der feuchten
Natur, die aus der Dunkelheit in Erscheinung trat. Der lichthafte Logos
aus dem Geist aber sei der Sohn Gottes. Nach Gottes Willen habe die
Natur den Logos empfangen; sie habe den schonen Kosmos gesehen und
ihn nachgeahmt, und so wurde sie zu einem Kosmos durch ihre eigenen
Elemente und Seelen, die aus ihr hervorgingen (Par. 8).

Gott gebar durch das Wort einen zweiten Geist, den Demiurgen, der
als Gott des Feuers und Pneumas sieben Verwalter schuf, die in Kreisen
den sichtbaren Kosmos umgaben. Ihre Tétigkeit wird Schicksal genannt.
Der gottliche Logos drang aus den unteren Elementen hinauf zur reinen
Schopfung der Natur und vereinigte sich mit dem demiurgischen Geist -
denn er war von gleicher Art. Die unteren Elemente der Natur aber blie-
ben ohne Logos zuriick und waren nur noch Materie. Der demiurgische
Geist begann mit Hilfe des Logos, die Kreise zu umfassen und in Bewe-
gung zu halten. Thr endloser Umlauf erzeugte nach dem Willen des Geis-
tes aus den unteren Elementen vernunftlose Lebewesen ohne Logos: die
Luft brachte fliegende und das Wasser schwimmende Tiere hervor. Erde
und Wasser wurden voneinander getrennt, und die Erde brachte Tiere
hervor, vierfuflige, kriechende, wilde und zahme (Par. 9-11).

Uber den religionsgeschichtlichen Hintergrund des ,,Poimandres"
wurde in der Forschungsgeschichte viel diskutiert. R. Reitzenstein, der
im Jahre 1904 seine Monographie ,,Poimandres® veroffentlichte, versucht
den édgyptischen Ursprung des Gedankengutes in diesem Traktat und
damit den Ursprung der Hermetik zu beweisen!”?. T. Zielinski kriti-
sierte seine Ansicht und war der Meinung, dass der Hintergrund der her-
metischen Traktate ,,ganz griechisch® sei'’%. Obwohl Reitzenstein seine

172 Zitiert nach der Ubersetzung von Jens Holzhausen (In: CHD, L. Bd, 11-12).

173 Reitzenstein, Poimandres. Studien zur griechisch-dgyptischen und frithchristlichen
Literatur. Leipzig 1904.

174 Zielinski, Hermes und die Hermetik I: Das hermetische Corpus. Leipzig 1905, 321
372; Hermes und die Hermetik II: Der Ursprung der Hermetik. Leipzig 1906, 25-60.



224 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Ansicht spiter revidierte und die Ideen des Poimandres aus der irani-
schen Religion herleitete!”, schwankte die Forschung im 20. Jahrhundert
zwischen zwei extremen Ansichten: wihrend B.H. Stickter!’¢, Ph. Der-
chain'’” und S. Sauneron'”® den agyptischen Ursprung der Hermetik
betonen und Elemente aus der dgyptischen Religion untersuchen, mei-
nen J. Kroll'”®, M.P. Nilsson!®, A.J. Festugiére'®! und W. Scott'®?, dass die
Gedankenwelt der Hermetik aus der griechischen Philosophie stamme.
Einige Forscher, wie E. Haenchen, rechnen beim Corpus Hermeticum
dagegen mit Elementen aus verschiedenen religiosen und philosophi-
schen Traditionen, etwa der griechischen Philosophie, der agyptischen
Religion und dem Judentum!®3. Diese Ansicht scheint auch am wahr-
scheinlichsten.

Sicherlich gab es Berithrungspunkte zwischen der Hermetik und der
agyptischen Uberlieferung, ebenso wie Einfliisse der griechischen Philo-
sophie auf das Corpus Hermeticum zweifelsfrei nachgewiesen wurden.
Aber schon W. Bousset bemerkte, dass einige hermetische Traktate der
Gnosis sehr nahe stehen. In der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts war
es K.-W. Troger, der erneut darauf aufmerksam machte, wobei er gleich-
zeitig auch starke Einfliisse der Mysterienkulte auf das Coprus Hermeti-
cum nachwies. Troger sah in ihm eine eigenstandige Spielart der Gnosis,
die er die ,,hermetische Gnosis“ nannte!8%. Ein Vertreter dieser hermeti-
schen Gnosis ist nach ihm auch der Traktat ,,Poimandres.“

175 Reitzenstein; Schaeder, Studien zum antiken Synkretismus aus Iran und Griechen-
land. Leipzig, Berlin 1926, 11 1f.

176 Stricker, The Corpus Hermeticum. Mnemosyne. 4. Serie, Vol. 2, Fasc. I, 1949, 79—
8o.

177 Derchain, Le papyrus Salt 825 (B.M. 10051) rituel pour la conversation de la vie en
Egypte. Briissel 1965, 14£,; 20; 24; ders., L authenticité de I inspiration égyptienne dans
le ,,Corpus Hermeticum® Revue de I’ Histoire de Religions 161. 1962, 175-198.

178 Sauneron, La légende des sept propos de Methyer au temple d’Esna. Bulletin
trimesstriel de la Société francaise d’ Egyptologie 32. 1961, 43 ff.

179 Kroll, Die Lehren des Hermes Trismegistos. In: Beitrage zur Geschichte der Philo-
sophie des Mittelalters. Miinster 1914.

180 Nilsson, Geschichte der griechischen Religion. II. Bd., 582 ff.

181 Festugiére, La Rélévation d’Hermeés Trismégiste I: L Astrologie et les sciences
occultes. Paris 1944; II: Le Dieu cosmique. Paris 1949; III: Les doctrines de I'4me. Paris
1953; IV: Le Dieu inconnu et la gnose. Paris 1954.

182 Scott, Hermetica. Vol. I-IV. Oxford, 1924-1936.

183 Haenchen, Aufbau und Theologie des ,Poimandres® In. Haenchen, Gott und
Mensch. Gesammelte Aufsitze. Tiibingen 1965, 336.

184 Troger, Die hermetische Gnosis. In: Troger (Hg.), Gnosis und Neues Testament, 98-
119.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 225

In der Kosmogonie des ,,Poimandres“ kann man mit Einfliissen ver-
schiedener Traditionen rechnen. Neben den Einfliissen des Mittelplato-
nismus und der Stoa!®® wurde immer wieder auf die Anspielungen auf die
Schopfungsgeschichten der Genesis (nach der Ubersetzung LXX) hin-
gewiesen. So sah C.H. Dodd schon im Par. 4, wo iiber das Licht und
die Finsternis gesprochen wird, eine Anspielung auf Gen 1,2-3. Nach
ihm hatte der Verfasser des ,,Poimandres® absichtlich die Reihenfolge
von Chaos und Licht gegeniiber der LXX verdreht!®. Doch ist das Licht
im ,Poimandres® nicht ein Urgeschopf Gottes wie in Gen 1,2, sondern
Gott selbst (s. CH I, 9). Wenn weiter im Par. 4 gesagt wird, dass ,,aus
dem Licht sich ein heiliger Logos (dytog Aoyog) der Natur néherte,
denken Dodd!®” und Scott!®® an Gen 1,6 (Kai eimmev 6 Ogd¢ ...). Sie
gehen davon aus, dass der Autor des ,Poimandres“ das Wort Gottes
in Gen 1,6 substantiviert und personifiziert habe. Doch verweist diese
Stelle im Poimandres auf den Aoyog omepuatindg der Stoiker, wobei der
Gedanke vom substantiellen Gotteswort als einer Schopfungskraft auch
im Judentum bekannt ist (s. Weish 9,1)!%°. Wahrscheinlich muss man bei
der Logos-Vorstellung des ,Poimandres®, dhnlich wie bei Philo, sowohl
mit hellenistisch-philosophischen als auch mit jiidischen Vorlagen rech-
nen. Eine weitere Anspielung auf die Genesis sehen Dodd und Scott!'®
in der Stelle, wo vom Bewegtsein des Wassers 10 TOV €migpeQouevov
mvevuaTkov Aoyov gesprochen wird. Hier verweisen sie auf Gen 1,2:
ral Tveduo Oeol EmepéQeTo Emdvm Tob VOuToc. Zweifelsohne wird im
»Poimandres” mvedua mit Aoyog gleichgesetzt'!. Ausgehend von der
Gemeinsamkeit zwischen Gen 1,2 (LXX) und dem Bewegtsein des Was-
sers OL0L TOV Empeeouevoy vevuatixdv Adyov im CH 1, 4, dem kosmo-
gonischen Kontext dieser Aussagen und der Tatsache, dass der Autor des
»Poimandres” sicherlich die Genesis gekannt hat!*?, ist es durchaus mog-
lich, dass sich hinter CH I, 4 eine Anspielung auf Gen 1,2 verbirgt. Doch
ist es letztendlich auch nicht zu beweisen, und selbst im beschriebenen

185 Von dort stammen in CH I die Lehre von Elementen des Kosmos; die Begriffe votg,
Loyog, mvebua und dnuioveydg; die Differenzierung zwischen Gott und dem Schopfer
und viele andere Begriffe und Ideen.

186 Dodd, The Bible and the Greeks. London 1954, 107.

187 Tbid, 116.

188 Scott, Hermetica. Vol. II. Oxford 1925, 23.

189 Haenchen, Aufbau und Theologie des ,,Poimandres®, 342.

190 Tbid.

91 CHD, Teil 1, 12.

192 Als Hauptbeleg gilt dafiir das direkte Genesis-Zitat in CH I, 18 (s. dazu: 2.1.2.f).



226 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Fall ist die Genesis sicherlich nicht die einzige Quelle. Wie Haenchen
gezeigt hat, muss man auch mit stoischen Anschauungen rechnen, wie
wir sie etwa auch bei Plutarch finden: ,,es bewegt aber sie“ (nahmlich die
Materie) ,,der in ihr weilende Logos“ (SVF II 335, 25 .)19°. Der Autor des
»Poimandres® hat die stoische Anschauung mit Gen 1,2 kombiniert und
modfiziert. Seine Textinterpretation ist also der Philos von Alexandria
ahnlich.

Es gibt noch eine Reihe weiterer Gemeinsamkeiten zwischen Genesis
1 und CH I, 4-11. So wird im Par. 9-11 erzihlt, wie die Gestirne und
die Tiere entstehen, wobei die Details von der Schopfungsgeschichte von
der Genesis abweichen, etwa wenn die Luft die Vogel hervorbringt!®*.
Trotzdem ist die Darstellung in besonderem Mafie der biblischen Schop-
fungsgeschichte verpflichtet, was allein an der Anordnung der Schép-
fungshandlungen deutlich wird, die weitgehend den Schopfungstagen
der Genesis entsprechen'®”.

Die Beziehungen zwischen Genesis und ,,Poimandres“ wurden unter-
schiedlich beurteilt. Nach C.H. Dodd benutzte der Verfasser des ,,Poi-
mandres“ den biblischen Schépfungsbericht als Leitfaden!*®. Das meint
auch Birger A. Pearson, der sagt: ,,The cosmogony and anthropogony (of
Poimandres - J.L) are obviously dependent upon the Greek version of the
book of Genesis“!’. E. Haenchen hingegen betont die Unterschiede zwi-
schen ,,Poimandres® und der Genesis und schreibt:

Die Unterschiede iiberwiegen die Anlichkeiten weit. Wihrend nach der
Genesis die Finsternis urspriinglich vorhanden ist und das Licht erst spéter
auf den Plan tritt, als die erste Schépfung Gottes, ist hier das Licht das Pri-
mare. Auflerdem wird es nicht von Gott erschaffen, sondern ist selbst der
Gott! Die Finsternis dagegen ist etwas, was spater ritselhaft aus dem Licht
entspringt und zur Materie wird - ein Begriff, der in der biblischen Scho-
fungsgeschichte iiberhaupt nicht vorkommt. Sie kennt vielmehr Himmel,
Erde und Wasser als Gréflen dieser ersten Schopfungstage. /----- / Der
Begriff ,Himmel“ kommt in der Darstellung unseres Autors nicht vor. Da

193 Haenchen, Aufbau und Theologie des ,,Poimandres®, 343.

194 Tbid, 355-356.

195 CHD. Teil 1, 7. Vgl. die Reihenfolge der Geschdpfe in CH I und Genesis 1: zuerst
die Himmelskorper (CHI, 9 = Gen 1,141f.), danach die Tiere und Vogel (CH L, 11 = Gen
1,201t.) und zuletzt der Mensch (CH I, 12 ff. = Gen 1,27 1T.).

19 Dodd, The Bible and the Greeks, 103-170.

197 Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literatur, 474. Pearson hat den Traktat ,,Poi-
mandres® als jidisch-gnostischen Text charakterisiert. Er behauptet, dass ,,Poimandres®
der Form nach eine Apokalypse ist und versucht zu zeigen, dass es zwischen ,,Poi-
mandres” und dem 2. Henochbuch Beziehungen gibt (ibid, 474-475).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 227

der Vers Gen 1,2 in der Gnosis eine bedeutende Rolle spielt und hier nicht
im Wortlaut der griechischen Bibel erscheint, ist es durchaus moglich, daf}
unser Verfasser ihn gar nicht aus jener unmittelbar iibernommen hat'®3.

Von einer , literarischen Abhangigkeit“ des ,,Poimandres“ von der Gene-
sis kann nicht die Rede sein, findet sich hier doch nur ein einziges
direktes Genesis-Zitat'”® und auch das nicht in der Kosmogonie. Die
Anspielungen auf die Schopfungsgeschichte, auf die sich Dodd konzen-
trierte, sind haufig nicht mehr als Parallelen. So kann man H.-M. Schenke
zustimmen, der Dodd eine iiberspitzte Darstellungsweise vorwirft>®.
Dennoch ist es moglich, dass die Kosmogonie des ,,Poimandres” von
der Schopfungsgeschichte der Genesis ausgeht und diese voraussetzt.
Einige der aufgezeigten Analogien zwischend den Texten lassen sich
am besten als Reminiszenzen der Genesis erkldren®!. Das griechisch-
philosophische Gedankengut im ,,Poimandres® darf nicht unterschitzt
werden, ist aber kein Argument gegen ihre Existenz.

Die Bekanntschaft des Autors mit der Genesis kann unterschied-
lich erkliart werden. Wie andere hermetische Traktate, so ist auch ,,Poi-
mandres” in Agypten, wahrscheinlich in Alexandria, entstanden, wo
auch die Septuaginta verfasst wurde, und die geistigen Kontakte zwi-
schen gebildeten Juden und Griechen iiberaus rege waren??. Die phi-
losophisch gebildeten Griechen werden die Septuaginta zweifelsohne
gekannt haben, und das gilt sicherlich auch fiir den Autor des ,,Poi-
mandres®. Manche Forscher, wie etwa Birger Pearson, sind mit dieser
Erklarung aber nicht zufrieden und vermuten, dass dgyptische Juden an
der Verfassung der hermetischen Traktaten beteiligt waren. So argumen-
tiert er:

... Poimandres is a Jewish Gnostic text. This judgment can easily be
strengthened by the results of recent studies which have shown that the
concluding chapters (IV in our outline) are fragments of Jewish liturgy,

19 Haenchen, Aufbau und Theologie des ,,Poimandres®, 344.

199 CHD, Teil 1, 4.

200 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis. Ist die
Gnosis aus dem Judentum ableitbar?, 128.

201 Mit den Anleihen oder Einfliissen der jiidischen Schépfungsgeschichte rechnen im
Schépfungsbericht des ,,Poimandres auler B. Pearson auch K. Rudolph (Rudolph, Die
Gnosis, 97) und H. Késter (Koster, Einfiihrung in das Neue Testament, 401).

202§, dazu z. B. Van den Broek, Jewish and Platonic speculations in Early Alexandrian
Theology: Eugnostus, Philo, Valentinus, and Origen. In: Van den Broek, Studies in
Gnosticism and Alexandrian Christianity. (NHMS 39). Leiden, New-York, Kéln 1996,
117 ff.; Van den Broek, Juden und Christen in Alexandrien im 2. und 3. Jahrhundert: In:
Ders., 181 ff.



228 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

prayers and worship formulae actually utilized in the worship life of
Hellenistic Jewish synagogues in the diaspora, including the shema, the
kedusha, and the amidah. It is therefore certain that the Hellenistic Jewish
influences in the Poimandres are not only such as would be available to
a pagan reader of the Septuagint and other Jewish literature; in addition,
actual participation in Jewish worship is indicated?®.

Ohne dartiber spekulieren zu wollen, ob der Verfasser des ,,Poimandres®
ein Jude war oder nicht, ist sicher, dass er die Genesis ohne Vermittlung
des Christentums gekannt hat. So finden sich im Traktat auflerhalb der
Kosmogonie jiidische Motive, der nicht aus der Bibel abgeleitet werden
konnen?®,

I1.2.1.2. Erzdhlungen iiber die Schopfung des Menschen

Weit haufiger als Erzédhlungen iiber die Entstehung der Welt sind in der
gnostischen Literatur Erzahlungen tiber die Schopfung des Menschen,
steht doch der Mensch und seine Erlosung im Mittelpunkt des gnosti-
schen Interesses. Sein Ursprung muss reflektiert werden, erklért er doch,
warum diese Welt nicht die wahre Heimat des Menschen ist.

a. Die Anthropogonie im Werk ,Vom Ursprung der Welt“

Nach der Erzdhlung ,Vom Ursprung der Welt“ schuf Jaldabaoths Sohn,
Sabaoth, sich einen Wohnohrt und vor seinem Wohnort einen Thron.
Danach erschuf er sieben Erzengel, die vor ihm stehen. Sodann horte
er die Stimme der Pistis, die ihm verkiindete, dass ein unsterblicher
Mensch des Lichtes vor ihm existierte. Da antwortete Sabaoth: ,,Wenn
einer vor mir existiert, (dann) moge er sich zeigen, damit wir sein Licht
sehen!“?%> Und sofort kam ein Licht von oben, das alle Himmel der Erde
durchschritt?%°,

In dem Licht zeigte sich ein menschliches Bild: das war der ,,Licht-
Adam™. Er blieb ungefihr zwei Tage lang auf der Erde und stieg
danach wieder in das Licht hinauf?®®. Bevor der Licht-Adam zuriick-
kehrte, erblickten ihn die Michte des Chaos. Sie spotteten iiber den
Archigenetor, weil er gelogen hatte, als er sagte: ,,Ich bin Gott. Es exis-

203 Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 475.

204 S 1I.2.1.2.f.

205 Zitert nach der Ubersetzung von Hans-Gebhard Bethge (In: NHD, 1. Bd., 252-254).
206 NHCII, 5 p. 107,22-108,4. S. [L.2.1.1.a.

7 NHC IL,5 p. 108,14.

8 NHCILs p. 111,21-24.

)
S © o

2

=]



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 229

tiert keiner vor mir“?%. Da sprach der Archigenetor zu den Archonten:
,Kommt, laf$t uns einen Mensch schaffen von der Erde nach dem Bilde
unseres Leibes und nach dem Aussehen von jenem (Licht-Adam), damit
(d)er (irdische Mensch) uns diene*?!°, Aber Sophia kam ihnen zuvor
und machte einen Menschen nach ihrem eigenen Bild. Die Schopfung
erfolgte, indem Sophia (Zoe) einen Lichttropfen fallen lief3, der ins Was-
ser fiel. Sogleich trat der Mensch in Erscheinung. Er war mannweiblich,
denn der Tropfen formte sich zu einem weiblichen Leib. Doch gestaltete
sich der Tropfen im Leib wie im Mutterschof; und vollendete sich inner-
halb von zwolf Monaten. Es wurde ein mannweiblicher Mensch geboren,
den die Griechen ,,Hermaphrodites“ nennen. Seine Mutter, Sophia, aber
wird von den Hebriern ,,Lebens-Eva“ genannt?!!.

Danach schufen auch die sieben Archonten Menschen, deren Korper
ihren Korpern glich, sein Abbild aber dem himmlischen Menschen ent-
sprach, der sich ihnen offenbart hatte. Bei seiner Schopfung hatten die
Archonten unterschiedlichen Anteil, je nach ihrem Rang: Der oberste
Archont schuf das Gehirn und das Mark. Dieser fertige Mensch wurde
Adam genannt?'?, doch behandelte der Demiurg ihn wie ein lebloses
Ding, wie eine Fehlgeburt, war doch kein Geist in ihm. Vierzig Tage lang
war er ohne Seele. Dann sandte Sophia Zoe ihren Atem in Adam und er
begann sich auf der Erde zu bewegen, doch konnte er sich nicht erhe-
ben?!3, Als die Archonten sahen, dass Adam sich nicht erheben konnte,
freuten sie sich, nahmen Adam und setzten ihn in das Paradies?!*. Da gab
Zoe ihm das Leben, und er erwachte. Als er Zoe sah, sagte er:

Dich wird man ,,Die Mutter der Lebendigen nennen, weil du es bist, die
mir das Leben gegeben hat?!°.

Wie die Kosmogonie?'® so enthilt auch die Antropogonie des Werks UW
viele Motive, die aus dem AT stammen oder Parallelen zum spéteren
Judentum haben.

Wie in II.2.1.1.a ausgefiihrt, steht hinter der Gestalt des himmlischen
Lichtmenschen die Vorstellung von einem Gott ,,Mensch®, die sicher-

29 NHCIL,5 p. 112,17-19.

20 NHCIL5 p. 112,22-113,2.

211 NHCII, 5, 113,10-25.

212 NHCII, 5, 114,29-115,2.

23 NHCII, 5, 115,4-13. Vgl. Gen 2, 7.
24 NHCII, 5, 115,22-23. Vgl. Gen 2, 8.
215 HHCII, 5, 115,25-116,5.

216§ 1I.2.1.1.a.



230 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

lich jiidischen Hintergund hat und deren Wurzeln im AT liegen?"”. Die
Worte des Archigenetors (,,Kommt, laf$t uns einen Mensch schaffen ... )
paraphrasieren die Worte Gottes in Gen 1,268, Der Beschluss, Men-
schen zu schaffen, erfolgt in einer Uminterpretation von Gen 1,26 und
2,7, wobei die Worter egox 2i mika2 (,von der Erde®) aus Gen 2,7 in
Gen 1,26 eingefiigt sind*’®. Der Ausdruck kata T2iIkwn entspricht dem
znat einova des LXX-Textes, und kata memne dem zoat’ ouoimorv??,
Diese Unterscheidung zwischen dem ,,Korper® und dem ,,Abbild“ des
Adam geht auf die Unterscheidung zwischen %% und 7 in Gen
2,26 zuriick. HA interpretiert Gen 1,26 ebenso wie UW, doch erst in
p- 83,29-33, wo es heifit: ,,Sie (d.i. die Archonten - J.L.) bildeten ihren
Menschen nach ihrem Leib und nach dem Bild Gottes, das sich ihnen
in den Wassern gezeigt hatte”. UW und HA bieten somit eine ,,prig-
nante gnostische Uminterpretation einer zentralen biblischen Aussage,
iiber die nicht nur unter Gnostikern spekuliert worden ist“ (Bethge)?*..
Diese Interpretation der Genesis hdngt mit der gnostischen Vorstellung
vom Gott ,Mensch® zusammen??2. Die Aufforderung des Archigene-
tors an die Archonten, einen Menschen ,,nach dem Bilde unseres Lei-
bes und nach dem Aussehen von jenem (Licht-Adam)“ zu schaffen, ist
wahrscheinlich ein Hinweis darauf, dass der Leib des Menschen fleisch-
lich und vergdnglich, gleich dem der Archonten ist, seine menschli-
che, aufrechte Gestalt und sein menschliches Gesicht ihn aber von den
Archonten unterscheiden und dem himmlischen ,,Menschen“ dhnlich
machen??.

Wie in der Genesis, so wird der irdische Mensch auch im UW am 6.
Tage erschaffen?*. Hinter der Anschauung, dass der Mensch von sieben
Archonten erschaffen wurde, verbirgt sich wohl die Auslegung von av5x
als einer Mehrzahl von Géttern, gegen die man im Midrasch GenR 9

217§ 11.2.1.13.c.

218 S, Bethge, ,Vom Ursprung der Welt", 330.

219 Tbid, 331.

220 Tbid, 332.

221 Tbid, 332. S. dazu: Jervell, Imago Dei. Gen 1,26f. im Spatjudentum, in der Gnosis
und in den paulinischen Briefen. Gottingen 1960. Die Unterscheidung zwischen o%x
und N7 in Gen 2,26 ist Anlass verschiedener Spekulationen auch in der Theologie der
,Grofkirche® gewesen.

222 G I1.2.1.13.c.

223 Bethge, ,Vom Ursprung der Welt*, 353.

224 S, Bohlig, Religionsgeschichtliche Probleme aus der Schrift ohne Titel des Codex IT
von Nag Hammadi, 124-125.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 231

A-D polemisiert?®. Eine Parallele hierzu findet sich in der jiidischen
Vorstellung, nach der Engel bei der Schopfung des Menschen beteiligt
gewesen seien’?® — eine Vorstellung, die auch aus einigen gnostischen
Systemen bekannt ist??’.

Sie basiert auf der Auslegung, nach der der Plural in 2717 als Engel
gedeutet wird??®. Diese Auslegung findet sich bereits in LXX, etwa in
Ps 8,6; Ps 97,7; Ps 138,1, wo 0717x mit dyyehol iibersetzt wurde*?. Die
judische Tradition kennt sowohl die Erschaffung des Adam als andro-
gyne Gestalt>" als auch die Vorstellung, dass der Kérper Adams zuerst

25 9. A. Die Minim fragten den R. Simlai: Wieviel Gottheiten schufen die Welt? Er
antwortete ihnen: Ich und ihr, fragen wir die ersten Tage. Es heifit ja: ,,Frag doch die ersten
Tage usw.“ (Dtn 4,32). ,Als Elohim den Menschen schufen’, steht nicht da, sondern: ,,Als
Elohim den Menschen schuf*

B. Sie fragten ihn weiter: Was bedeutet, daf3 geschrieben steht: ,,Im Anfang schuf
Elohim“ (Gen 1,1)? Er antwortete ihnen: ,Im Anfang schufen Elohim® steht hier nicht
geschrieben, sondern: ,,schuf Elohim Himmel und Erde®

C. Es sagte R. Simlai: Uberall, wo du eine Handhabe fiir die Minim findest, findest du
daneben auch ein Mittel dagegen.

D. Sie fragten ihn weiter: Was bedeutet, dass geschrieben steht: ,UND GOTT
SPRACH: LASST UNS EINEN MENSCHEN MACHEN usw.“? Er antwortete ihnen:
Lest, was danach steht! ,,Elohim schufen also den Menschen® steht nicht geschrieben,
sondern: ,,ELOHIM SCHUF ALSO DEN MENSCHEN® (Gen 1,27)“ (Zitiert man nach
der Ausgabe: Stemberger, Midrasch. Vom Umgang mit der Rabbinen mit der Bibel. Ein-
fithrung - Texte - Erlduterungen. Miinchen 1989, 96; s. auch ibid, 98 und 100). S. dazu:
Segal, Two Powers in Heaven, 84 ff.

226 S, dazu Bousset, Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeitalter, 325 f.;
Bormann, Die Ideen- und Logoslehre Philons von Alexandrien, 66 ff.; Fossum, The Name
of God and the Angel of the Lord, 198-199. 200ff.

227 'Wie z. B. bei Satornil nach Irenius (IrenHaer I, XXIV, 1). S. dazu niher: I1.2. 1. 13.
b.

228 Fossum, The Name of God and the Angel of the Lord, 204ff. In der jidischen
Tradition bespricht sich Gott vor der Erschaffung des Menschen mit seinen Dienstengeln
(MPs 8 Paragraph 2 (37b); PesR 25 (128a) (Bohlig, Der jiidische und judenchristliche
Hintergrund in gnostischen Texten von Nag Hammadi, 123). Gerhard von Rad meint
sogar, dass der Plural schon in Gen 1,26 Gott mit den Engeln bedeuten kann (Rad, Das
erste Buch Mose (Genesis). Teilband 2: Kapitel 1-12,9. (ATD 2). 8. Aufl. Géttingen 1967,
45-46).

229 S, Gesenius, Hebriisches und aramiisches Handwdorterbuch iiber das Alte Testa-
ment, 40.

230 Bghlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten
von Nag Hammadi, 120. S. z.B. GenR 1 B: ,Es sagte R. Jirmeja ben Eleazar: Als
der Heilige, gepriesen sei er, den ersten Menschen erschuf, erschuf er ihn androgyn;
denn es heifit: ,,Als Mann und Frau erschuf er sie“ (Gen 5,2)“ (Zitiert man nach der
Ausgabe: Stemberger, Midrasch. Vom Umgang der Rabbinen mit der Bibel, 92). Dasselbe
Motiv findet sich auch in der Adamapokalypse, wo Adam erzéhlt: ,Da (d.h. nach
dem Siindenfall) trennte uns (d.h. Adam und Eva) der Gott, der Archon der Aonen
und der Krifte, im Zorn. Da wurden wir zu zwei Aonen“ (NHC V, s, 64, 20f.). Vgl



232 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

leblos war, da Gott ihn als formlose Gestalt, als Golem, erschaffen hat-
te?3!. Auch die Vorstellung, dass Adam vierzig Tage lang ohne Seele war,
findet sich im antiken Judentum. So wird im Jub 3,9 berichtet: ,,Und
nachdem fiir Adam 40 Tage vollendet waren auf der Erde, wo er geschaf-
fen war, brachten wir ihn in den Garten Eden, damit er ihn pflege und
hiite; sein Weib aber brachten sie am 8o. Tage, und darauf kam sie in
den Garten Eden“?*2, UW konnte auf diese oder eine dhnliche Tradition
zuriickgegriffen haben. Erst nachdem sich der bis dahin leblose Adam
bewegen kann, setzen ihn die Archonten in p. 115,27-30 in das Para-
dies?**. Diese zeitliche Trennung der Erschaffung Adams und seiner Ein-
setzung ins Paradies hiangt nach Hans-Gebhard Bethge mit der Harmo-
nisierung von Gen 1 und Gen 2 zusammen, wodurch die Erschaffung des
Paradieses und der Vegetation vorgezogen wurde. Ahnliches findet sich
auch im Jubildenbuch, mit dem UW auch die Frist von 40 Tagen zwischen
Erschaffung und Einsetzung ins Paradies gemeinsam hat. Einer dhnliche
zeitlichen Trennung findet sich auch bei Schatzhohle 3,8-10, im AJ und
in HA?3*,

Der Name ,Lebens-Eva“ ist eine Etymologie, die der Deutung des
ATs entspricht: In der LXX (Gen 3,20) wird mn mit zon iibersetzt>.
Wihrend sich die Bezeichnung ,,Mutter der Lebendigen® in Gen 3,20

Plato, Symposion, 189 D ff, bes. 190 D, wo die Gétter eine Androgyne zu einem Mann
und einer Frau teilen. Auch dies ist ein gutes Beispiel dafiir, wie die Gnostiker &ltere
Uberlieferungen fiir ihre Zwecke nutzten. Die androgyne Gottesvorstellung, die in der
Gnosis weit verbreitet war (s. dazu: Pagels, The Gnostic Gospels, 71-72), driickt die Idee
aus, dass Gott vollkommen ist (s. dazu: Widengren, Religiooni fenomenoloogia, Bd. 1,
49-50).

21 S.GenRIE. Dass Adam zunichst ohne Seele entsteht, ist eine in gnostischen Texten
und Systemen weit verbreitete Vorstellung, die sich auch in der mandiischen Literatur
findet. In RG 108,4-32 ist davon die Rede, dass Adam von Planeten geschaffen wurde,
die ihn aber nicht beseelen konnen. Die Seele kommt durch eine Aktion der Lichtwelt
in Adam. Im Unterschied zu UW ist in der gnostischen Literatur jedoch héufig davon
die Rede, dass es der Demiurg ist, der fiir die Beseelung sorgt (vgl. u.a. IrenHaer I s5,5;
Ref VI,34,4f; IrenHaer I 30,6; A] BG 2 p. 50, 15-52,1). Bei Irendus (IrenHaer I 30,6) und
AJ verliert der Demiurg dabei Lichtkraft, die der Demiurg in UW gar nicht besitzt und
der demzufolge auch gar nicht in der Lage ist, dhnliches zu tun (Bethge, ,Vom Ursprung
der Welt® 359).

232 Zitiert nach der Ausgabe: Kautzsch, Die Apokryphen und Pseudoepigraphen des
Alten Testaments. Bd. 2., Tiibingen 1900, 44.

233 Bethge, ,Vom Ursprung der Welt*, 358.

234 1bid, 363.

235 Bohlig, Urzeit und Endzeit in einem titellosen gnostischen Werk aus Nag Hammadi.
In: Bohlig, Mysterion und Wahrheit, 141. S. auch: Bohlig; Labib, Die koptisch-gnostische
Schrift ohne Titel aus Codex II von Nag Hammadi, 73.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 233

auf die irdische Eva bezieht, ist dies in UW nicht der Fall, wie durch
eine Parallele in HA noch unterstrichen wird, wo in p. 89,11-15 ,,das
geistige Weib“ (Tcgime mrnineyMaTikn) Adam auffordert aufzustehen.
Dieser sagt daraufhin: ,Du bist es, der mir das Leben gegeben hat; du
wirst ,die Mutter der Lebendigen® genannt werden®. Die Lebens-Eva
in UW entspricht also der Sophia Zoe. Mit ihr wird der vielfiltigen
Art und Weise, wie in den gnostischen Schriften und Systemen von
der Gestalt der Sophia die Rede ist, nur eine weitere, nicht genuin
gnostische Vorstellung vom geistigen Weib hinzugefiigt. Dieses findet
sich etwa auch bei Philo, der in Rer Div Her 53 unter Bezugnahme auf
Gen 3,20 berichtet, dass Adam zwei Frauen hatte: Sophia als Mutter
der wahrhaft Lebenden und die irdische Eva = Zoe, die Mutter der
nur physisch Lebenden. UW und HA liegt vermutlich eine dhnliche
Auffassung zugrunde, die offenbar Tradition wurde. Die Vorstellung von
einem geistigen Weib Adams scheint auch EvPhil Par. 8o (NHC II,3
p- 70,22-34) zu kennen?*®.

Das Motiv, dass Sophia Zoe Adam ihren Atem einhauchte, stammt aus
Gen 2,7: ,,Da formte Gott, der Herr, den Menschen aus Erde vom Acker-
boden und blies in seine Nase den Lebensatem. So wurde der Mensch
zu einem lebendigen Wesen". Hier wird der Lebensatem (Heb. 7w1) mit
dem Geist gleichgesetzt?*’, der zugleich Triger der Gnosis im Menschen
ist, aber erst erweckt werden muss. Dies geschieht durch ein Wesen aus
der oberen Welt, hier durch Sophia Zoe, und gegen den ausdriicklichen
Willen der Schopfer des Menschen (Demiurg, Archonten). Wie haben es
hier mit einem Mythologem zu tun, dem in der Gnosis eine herausra-
gende und zentrale Bedeutung zukommt.

Obwohl der Autor des UW den alttestamentlichen Schépfungsbericht
benutzte, ist seine Erzahlung tiber die Schopfung des Menschen - wie die
ganze Schopfungsgeschichte des UW - eine typische gnostische ,,Protes-
texegese“: die Helden der Erzéhlung sind Sabaoth, dessen einer Archetyp
der Schopfergott des ATs ist, und seine Engel. Die Schaffung des irdi-
schen Menschen ist ein Aufstand gegen Gott. Zugleich spottet Sophia
Zoe, die zu Sabaoth steht, tiber die Archonten®®. Sie gibt Adam das
Leben und fithrt den Archonten ihre Blindheit und ihr Unverméogen vor

236 Bethge, ,Vom Ursprung der Welt*, 366.

7 Quispel, Gnosis, 421-422. S. dazu niher: 2.1.13.e.

238 Bohlig, Urzeit und Endzeit in einem titellosen gnostischen Werk aus Nag Hammadi,
140.



234 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Augen®®. Die Geschichte ist also ein Kampf zwischen der oberen Welt
und den Schopfern des Menschen um die Bewusstwerdung des mensch-
lichen Geistes, dies illustriert auch die Anthropogonie von UW. Ahnliche
Vorstellungen finden sich auch bei Irendus*¥, in der Naassenerpredigt?*!
und in AJ?#2,

b. Die Anthropogonie im Apokryphon des Johannes

Die Anthropogonie im Apokryphon des Johannes ist die Fortsetzung
der unteren Kosmogonie. Als Jaldabaoth seine Welt erschaffen hatte und
prahlte, dass er ein eifersiichtiger Gott sei und es keinen anderen Gott
aufler ihm gebe, erschien der himmlische ,,Mensch® an der Grenze der
Sphére, die von den Archonten regiert wurde, um auch sie von seiner
Existenz zu iiberzeugen. Bei seinem Erscheinen zitterte die Schopfung.
Die Archonten gerieten in Aufregung. Sie wagten nicht, nach oben zu
schauen, sondern lieflen die Kopfe hiangen und blickten nach unten.
Da sahen sie im Wasser der Tiefe das Spiegelbild des ,,Menschen, das
erleuchtete das Chaos. Die Archonten sagten zueinander: ,,Laf3t uns den
Menschen schaffen nach dem Bild Gottes und nach seinem Gleichnis“?43.
So schufen die Archonten nach dem Spiegelbild des ,,Menschen* den
Menschen, um in ihrer Finsternis Licht zu haben, wenn das leuchtende
Spiegelbild im Wasser wieder verschwinden sollte. Die Archonten bilde-
ten seinen seelischen Leib, indem jeder Archont einen K&perteil oder
ein Organ schuf?** und gaben ihm den Name ,Adam® Der Mensch
konnte sich aber nicht bewegen. Durch Boten aus der Lichtwelt, Chris-
tus und seine vier Lichtengel, die das Aussehen der Archonten annah-
men, wurde Jaldabaoth verleitet, die von seiner Mutter Sophia ererbte
Lichtkraft in den Menschen zu hauchen. Sie sagten zu Jaldabaoth: ,,Blase
mit dem Geist, der in dir ist, und sein Leib wird sich erheben.“ Und
so blies er, und die Macht seiner Mutter fuhr in den Leib hinein*.
Hierdurch ist die Lichtkraft in den Menschen gekommen, die aber wie-
der nach oben, in ihre Heimat, aufzusteigen trachtet. Dies duflert sich

239 Ibid.

240 TrenHaer I 30,6.

241 Ref V,7,6.

242 Bethge, ,Vom Ursprung der Welt, 353.

243 NHCIIL1 p. 21, 21-p. 22, 9; BG 2 p. 47,24-p. 48, 15; NHC II,1/NHC IV,1 p. 14,22~
p- 15,7. Zitiert nach der Ubersetzung von Michael Waldstein (NHD, 1. Bd., 123-134).

244 NHC IIL1 p. 22,9-p. 23,16; BG 2 p. 48,19-p. 50,13; NHC IL,1/NHC IV,1 p. 15,8
p- 19,16.

245 NHC L1 p. 23,17-p. 24,17; BG 2 p. 50,14-52,1; NHC IL,1/NHC IV;1 p. 20, 47.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 235

in der Erkenntnis des Menschen: Je mehr Gnosis, desto grofier ist die
Néhe zur Heimat, und desto grofler ist die Gefahr fiir die Archonten,
die Lichtkraft zu verlieren?*®. Das versuchen die Archonten zu vermei-
den. So bildeten sie fiir den seelischen Menschen aus den vier Elemen-
ten einen materiellen Leib, und der erste Herrscher brachte ihn in das
Paradies®?.

Zwischen den Anthropogonien in ,Vom Ursprung der Welt“ und im
Apokryphon des Johannes gibt es eine Reihe von Gemeinsamkeiten,
befolgen beide doch dasselbe Schema:

1. Der Demiurg (im UW Jaldabaoths Sohn Sabaoth, im AJ Jaldabaoth
selbst) prahlt, dass er einziger Gott sei.

2. Der Licht-Mensch offenbart sein Spiegelbild.

3. Die Archonten schaffen nach dem Spiegelbild des ,Menschen® den
seelischen Menschen, der Adam heif3t.

4. Adam kann sich nicht bewegen.

5. Ein weibliches oberes Wesen, im UW Sophia Zoe bzw. Sophia im
AJ, sorgt dafiir, dass er den Geist bzw. die Lichtkraft bekommt und
lebendig wird.

Auch die Motive mit alttestamentlichem und jiidischem Hintergrund
sind im AJ meist dieselben wie im UW: die Vorstellung vom himm-
lischen Menschen, nach dessen Bild der irdische Mensch geschaffen
wurde?*s; die Vorstellung, dass der Mensch durch die Archonten geschaf-
fen wird?®, sowie die Vorstellung, dass Adam bewegungslos war, bis der
Demiurg ihm seinem Geist einblies®*.

Das fiir das AJ typische Neben- und Miteinander von jiidischen Tra-
ditionen und Gedanken aus der griechischen Philosophie®!, zeigt sich
vor allem in der Anthropogonie. Wie die Schopfungsgeschichte des
UW?22, so wird auch hier eine Interpretation der Schopfungsgeschichte
der Genesis wiedergegeben. Darauf weist nicht nur die Aufforderung der
Archonten (,,Lasst uns den Menschen schaffen nach dem Bild Gottes und
nach seinem Gleichnis“), die ein Mischzitat aus Gen 1,26 und 2,7 ist,

246 Schenke, Die Gnosis, 386.

247 NHCIIL1 p. 26,9-27,11; BG 2 p. 54,14-56,4; NHC II,1/NHC IV,1 p. 20,53-p. 21,28.
248 § IL.2.1.2.a,; 11.2.1.13.c

249 G 1l.2.1.2.a.; I1.2.1.13.b.

20§, 1I.2.1.2.a.

251 S I.2.1.1.b.

22§ 1L.2.1.1.a.



236 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

hin?*?. Auch die Menschenbezeichnung ,,Adam“ und das Motiv der Bele-
bung des Menschen, das auf Gen 2,7 zuriickgeht, belegen dies. Die Vor-
stellung, dass jeder Archont einen speziellen Anteil an der Erschaffung
des Menschen hat, findet sich auch im rabbinischen Judentum: bSan 38a
erzihlt von der Erschaffung des Menschen aus Erdstaub, der aus der gan-
zen Welt zusammengetragen wurde. Die Korperteile des Menschen wur-
den somit aus der Erde verschiedener Lander und Gebiete geformt>*.
Diese Vorstellung kann aber auch einen griechisch-hellenistischen Hin-
tergund haben, etwa in der spitantiken Astrologie und Astralreligion®>,
die lehrte, dass jeder Planet bestimmte Eigenschaften habe, die auf
den Menschen iibertragen werden kénnten®*. Solche Vorstellung fin-
den sich etwa im ,,Poimandres“®®’ und im Mithraismus?®®. R. van den
Broek erkannte in der Anschauung, dass verschiedene Archonten an der
Erschaffung des Menschen beteiligt sind, Einfliisse des Platonismus. So
wird auch in Platos ,,Timaios“ der irdische Leib des Menschen von jungen
Gottheiten geformt, seine unsterbliche Seele aber vom Demiurg erschaf-
fen?’. Doch auch hier kann man mit der jiidischen Vorstellung rechnen,
dass Engel an der Erschaffung des Menschen beteiligt gewesen waren.

c. Die Anthropogonie in der Hypostase der Archonten

Nach der Hypostase der Archonten blickte die Gottheit, die ,,Unver-
ginglichkeit” (MNTATTAKO) genannt wird, hinab in die Tiefe der Wasser.
Dabei spiegelte sich ihr Bild in den Wassern des Chaos, und die Archon-
ten, die ,,Méchte der Finsternis®, verliebten sich in sie. Aber es gelang
ihnen nicht, das gottliche Bild zu erreichen. Da fassten die Archonten
einen Beschluss und sprachen: ,, Kommt, laf3t uns einen Menschen aus

253 Dieses Zitat kommt auch an der parallelen Stelle HA (NHC I, 4 p. 83, 24-26) vor. S.
auch: Bethge, ,Vom Ursprung der Welt, 332. S. auch: Logan, Gnostic Truth and Christian
Heresy. Edinburgh 1996, 183-188.

254§, auch Teugels, The creation of the human in rabbinic Interpretation, 122 ff.

255 Luttikhuizen, The creation of man and woman in the Secret Book of John. In:
Luttikhuizen (ed.), The creation of man and woman. (TBNJCT III). Boston, Kéln 2000,
145-146.

256 Bethge, ,Vom Ursprung der Welt, 354.

257 Troger, Mysterienglaube und Gnosis in Corpus Hermeticum XIIIL (TU 110). Berlin
1971, 144.

258§, Cels VI, 22. S. dazu auch: Burkert, Antike Mysterien. Funktionen und Gehalt.
Miinchen 1991, 33; Vermaseren, Mithras in der Romerzeit. In: Vermaseren (Hg.), Die
orientalische Religionen im Romerreich, 107.

25 Van den Broek, The creation of Adam’s psychic body in the Apocryphon of John.
In: Van den Broek, Studies in Gnosticism and Alexandrian Christianity, 72.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 237

Staub von der Erde machen!“*® Sie bildeten einen Menschen, der ganz
von Erde war. Sie nahmen Staub von der Erde und bildeten den Men-
schen, ihrem eigenen Korper entsprechend, doch nach dem Bild Gottes,
das ihnen in den Wassern erschienen war. Sie sprachen: ,,Kommt, laf3t
es uns erfassen in unserem Gebilde, damit es sein Ebenbild sieht und
wir es beherrschen in unserem Gebilde!“ Der Oberarchont Samael blies
ihm seinen Atem ein, und der Mensch wurde seelisch. Doch blieb er viele
Tage lang bewegungslos auf der Erde liegen, denn die Archonten konnten
ihn nicht aufrichten. Da sah der Geist den seelischen Menschen auf der
Erde liegen, wohnte ihm bei, und der Mensch wurde zu einer lebenden
Seele. Sein Name aber war Adam, denn er wurde auf der Erde kriechend
gefunden?®!.

Dann berieten die Archonten miteinander und sagten: ,, Kommt, lasst
uns einen Schlaf tiber Adam bringen! Und er schlief ein. Da 6ffneten
sie seine Seite und formten sie aus Fleisch. So wurde Adam wieder ganz
seelisch. Doch da kam die geistige Frau zu Adam, redete mit ihm und
sprach: ,,Steh auf, Adam!“ Und als er sie sah, sagte er:

Du bist es, die mir das Leben gab. Du wirst, ,,die Mutter der Lebendigen®
genannt werden?®2,

Die Erzdhlung iiber die Erschaffung des Menschen steht im ersten
Hauptteil der Hypostase der Archonten, der formal bis p. 93,13 reicht?s
und als gnostische ,Genesisparaphrase” bezeichnet wird***. Eine &hnli-
che Schilderung, wie in HA p. 87,11-88,17, kommt auch im UW und
in AJ vor®®, doch hat die Genesisbearbeitung in der HA Eigenheiten,

260 Zitiert nach der Ubersetzung von Ursula Ulrike Kaiser (In: NHD, Bd. 1., 223-233).

261 NHC IL4 p. 87,11-88,17.

262 NHC IL,4 p. 89,3—12.

263 Inhaltlich sind weitere Unterteilungen angebracht. S. Kaiser, Die Hypostase der
Archonten (NHCI1,4). Einleitung. In: NHD. 1. Bd.,, 219. S. dazu néher: Kaiser, Die Hypo-
stase der Archonten (Nag-Hammadi-Codex II,4). Neu hrsg., ibersetzt und erklart von
Ursula Ulrike Kaiser. Berlin-Branderburgische Akademie der Wissenschaften. (TU 156).
Berlin, New York 2006, 221f. 30.

264 Pearson bezeichnet diesen Teil als ,,a commentary on Gen 1-6 (Pearson, Jewish
Sources in Gnostic Literature, 464-465), Wintermute als ,,the reinterpretation of Genesis“
(Wintermute, A Study of Gnostic Exegesis of the Old Testament, 244). Uber die Termi-
nologie s. naher: Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 24.

265 Die Ahnlichkeiten zwischen den Schopfungberichten dieser drei Werke beschrin-
ken sich nicht nur auf die Genesis-Texte, die ihre Verfasser benutzten, sondern betref-
fen auch ihre gnostische (Re)interpretation. Das zeigt, dass sowohl HA, UW als auch AJ
eine gemeinsame gnostische Uberlieferung verwendeten. S. dazu: Wintermute, A Study
of Gnostic Exegesis of the Old Testament, 251; Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 22 ff.
S.1L.2.1.2.a. und I.2.1.2.c.



238 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

die sie vom Schopfungsbericht des Menschen in A] und UW unterschei-
det®®®. Wie Ursula Ulrike Kaiser aufgezeigt hat, steht die Genesisbear-
beitung der HA dem biblischen Text ndher als die Genesisbearbeitungen
in AJ oder in UW?%’, Auch O. Wintermute, der die drei Texte mitein-
ander verglichen hat, geht davon aus, dass die Genesisinterpretation der
HA dem ,,original biblical narrative” am nichsten sei?*®. Dennoch wurde
auch in der HA die Schopfungsgeschichte griindlich gnostisch uminter-
pretiert.

Sie beginnt mit der Erscheinung des Spiegelbildes der ,,Unverging-
lichkeit“ auf den Wassern (p. 87,11-23). Dieses Motiv hat Parallelen in
anderen gnostischen Werken, wie etwa in AJ, wo der hochste Gott sich
in menschlicher Gestalt zeigt und sein Bild auf den Wassern in der Tiefe
projiziert wird (vgl. NHC IL1 p. 14,23f. 30-34 parr.)*®. Auch in UW
verkiindet die Sophia nach der Blasphemie dem Archigenetor die Exis-
tenz des unsterblichen Lichtmenschen und lisst darauthin das ,,Bild ihrer
Grofle” (p. 103,30) auf den Wassern erscheinen. Aufgrund einer weiteren
Uberheblichkeit des Archigenetors offenbart sich die Gestalt des Licht-
menschen erneut im Licht. Nach dem Vorbild dieser Gestalt und nach
dem Bild der Archonten wird schliefllich der Mensch erschaffen?”°. Bul-
lard?”! und Kaiser?’? sehen im Spiegelbild der ,,Unverginglichkeit“ in den
Wassern eine modifizierte Wiedergabe von Gen 1,2b LXX: »zai wvetua
Oeol émeqépeto Endvw Tob Vdatog. Das Spiegelbild schwebt wie der
Geist Gottes auf den Wassern. Nach Kaiser stehen fiir diese Erzihltradi-
tion die frithjiidischen Traditionen iiber die Schopfungsmittlerschaft der
Sophia Pate?’>.

Im Beschluss der Archonten ,, Kommt, lafit uns einen Mensch aus
Staub von der Erde erschaffen!” (p. 87,23-26) und der nachfolgenden
Durchfithrung dieses Vorsatzes (p. 87,26f.) verbindet die HA Formulie-
rungen aus Gen 1,26a und 2,7a LXX, wobei die Vielzahl der Archon-
ten eine plausible Erklirung fiir den eigenartigen Plural a'ii5% in Gen

266 Tbid, 30.

267 Tbid.

268 Wintermute, A Study of Gnostic Exegesis of the Old Testament, 245. Danach kommt
UW und dann AJ (ibid).

269 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 172. S. dazu: Il.2.1.13.c.

270 Tbid, 173.

271 Bullard, The Hypostasis of the Archons. The Coptic Text with Translation and
Commentary. (PTS 10). Berlin, New York 1970, 56.

272 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 179.

273 bid, 186.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 239

1,26 liefert?”*. An der Synthese aus Gen 1,27a und 2,7a LXX fillt auf,
dass sie die Kreation des Menschen aus Staub betont (Gen 2,7) und
seine Gottebenbildlichkeit (Gen 1,26) iibergeht?”>. Die Gottebenbildlich-
keit aus Gen 1,26 f. in HA p. 87,26f. und p. 87,30-32 wird allein auf die
irdisch-materielle Seite des Menschen bezogen?’¢. Damit unterscheidet
sich die HA von der Langversion des AJ, wonach der im Anschluss an
Gen 1,26 formulierte Aufruf: ,Kommt, laf$t uns den Menschen machen
nach dem Bild Gottes und nach unserem Bild!“ (NHC II,1 p. 15,2 f. par.)
die Erschaffung des seelischen Menschen einleitet, der erst spater mit
einem materiellen Leib umgeben wird. Auch die Interpretation von Gen
1,26 f. im Sinne einer doppelten Ebenbildlichkeit des Menschen gegen-
tiber den Archonten und Gott findet sich keineswegs in allen an Gen 1f.
orientierten gnostischen Anthropogonieerzihlungen. Schon die Kurz-
version des AJ unterscheidet sich von der Langversion in der Deutung
der beiden ,,Bilder” (eixwv und opoiwoig), wobei die Kurzversion sie
gleichermaflen auch auf den obersten Gott bezieht. Andere Uberliefe-
rungen kennen wiederum nur ein archontisches Vorbild fiir die Gestal-
tung des ersten Menschen. In keinem Text wird der Staub der Erde, der
nach Gen 2,7a als Rohstoff fiir den Menschen dient, so sehr betont wie
in der HA?”".

Hinter der Gestalt des Samael?’®, der dem Menschen den Odem ein-
blies, stehen der Schopfergott des ATs und Satan?”®. Sam(m)ael ist ein
traditioneller jiidischer Teufelsname?®, der sowohl in den Pseudoepigra-
phen als auch in der rabbinischen Literatur mehrfach belegt ist?®!. Dazu
passt auch Samaels blasphemische Behauptung, der einzige Gott zu sein,
die in AscJes 4,6 Beliar in den Mund gelegt wird?®. In dthHen 6-11 tritt

274 Tbid, 189. S. dazu auch Bullard, The Hypostasis of the Archons, 59.

275 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 189.

276 Tbid, 193.

277 1bid, 194.

278 Die HA kennt als Anfithrer der Archonten neben Samael auch Jaldabaoth (p.
95,8.11f; 96,3 f.) und Sakla (p. 95,7). S. zu diesen Namen naher: II.2.1.14.1.1.a.

279 Francis Fallon meint, dass in der Gestalt Jaldabaoths drei anfiinglich selbstindige
Figuren zu einer Person verschmolzen. Sie sind der Schépfergott des ATs, der Anfithrer
der gefallenen Engel und der Gott Aion (Fallon, The Enthronement of Sabaoth, 26ff.).
In der Figur Sabaoth finden sich nach Fallon dagegen die Ziige des Schopfergottes
ebenso wie die Ziige des Erzengels Michaels und des Apokalyptikers, der in einer Vision
inthronisiert wird (ibid, 34-36).

280 S 11.2.1.14.1.1.a.

281 grBar 4,8; 9,7; AscJes 1,8.11; 2,1; 3,13; 5,15f; 7,9; 11,41; in Teilen der Uberlieferung
von Sib 2,215; ShemR 18,5; DevR 11,10. S. Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 149.

282 ‘Wintermute, A Study of Gnostic Exegesis of the Old Testament, 258.



240 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Samael als einer der Anfiihrer bei der Rebellion der Engel auf, womit sich
eine Parallele zu Samaels Funktion in der HA als Anfiihrer der Archonten
zeigt?®. Als wichtigster Archont nimmt er zugleich die Stelle des Schop-
fers im AT und von Gott in der Schopfungsgeschichte der Genesis (Gen
2,7) ein und gibt Adam seinen Odem.

Auch in anderen gnostischen Anthropogonietexten ist das Einblasen
des Odems - sofern man sich tiberhaupt auf Gen 2,7 bezieht — dem
Oberarchonten bzw. Demiurgen vorbehalten®®. Diese Texte unterschei-
den sich von der HA insofern, als der Odem des Demiurgen die Schop-
fung des Menschen erfolgreich zum Abschluss bringt. Dies geschieht ent-
weder, weil der Demiurg dem Menschen die von seiner Mutter Sophia
geraubte Lichtmacht einbldst, oder bei seinem Blasen einen von Acha-
moth in ihn versenkten pneumatischen Samen mittransportiert. In der
HA hingegen kann der Hauch des obersten Archonten den Menschen
zwar beseelen, aber nicht aufrichten?. Das demonstriert beispielhaft die
Unféhigkeit des Demiurgen.

Hinter der Vorstellung, dass sich der Mensch erst aufrichten kann,
als der Geist aus der Ferne (aus dem ,Land Adamantine“) herunter
steigt und dem Menschen beiwohnt, vebirgt sich die gesamtgnostische
Anschauung, dass der Geist, das mvetua, nicht aus dieser Welt, son-
dern aus der geistigen, oberen Welt stammt?%. In der HA wird der Geist
wie auch im hellenistischen Judentum mit dem ,,Hauch® (7a21) Got-
tes gleichgesetzt?®”. Die Vorstellung, dass der Mensch mit dem Geist zu
einer lebenden Seele wurde (p. 88,15f.), ist eine Reminiszenz an Gen
2,7b LXX, wobei die HA die im Begrift yuyn Cooa liegende Doppe-
lung in typisch gnostischer Weise deutet, indem die Beseelung den nie-
deren Gottern, die Belebung aber dem von oben kommenden Geist
zugeschrieben wird?®. Hinter der etymologischen Erkldrung, dass der
Geist den ersten Mensch ,,Adam“ nannte, weil er ihn auf der Erde krie-
chend fand, steht ein Wortspiel, das nur im Hebriischen verstidndlich ist,

283 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 150.

284 Vgl. AJNHCIL1 p. 19,15-33 parr; IrenHaer 1,5,5f. und 1,30,6.

285 Tbid, 198-199.

286 Ein Bezug zu Homers Bezeichnung des Himmels als ,.eisernes” (Od 15,329) bzw.
»messingnes/ metallisches Firmament (IT 17,425) konnte eine Deutung von rikag NaAx
MANTINH als ,,strahlende Erde“ plausibel machen und zugleich darauf hindeuten, dass
mit ,Land“ durchaus auch ein Himmelsbereich gemeint sein kann, wie z.B. Zostr 8,11;
9,2f. u. 6 (Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 204).

7 Quispel, Gnosis, 421-422. S. dazu niher: I.2.1.13.5.

288 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 207.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 241

bedeutet doch o7& ,,Mensch* und 7% ,,Erde“*. Dieses Worstpiel fin-
det sich auch in der rabbinischen Literatur, etwa im Midrasch Tehhilim
8,229,

Auch die Erzahlung von der Erschaffung der Frau (p. 89,3-17) stammt
aus Gen 2,181ft.,, doch wurde die Genesis-Erzihlung in der HA so umin-
terpretiert, dass der Schlaf, den die Archonten iiber Adam senken, anders
als in Gen 2,21 nicht der Erschaffung der Frau aus der Rippe diente. Er
soll Adam primar in Unwissenheit versetzen. Der Text spielt hier mit der
Doppelbedeutung des koptischen Wortes we (,,Schlaf, p. 89,5f.), das
auch Vergessen bedeutet®!. Hierbei haben wir es mit einem Motiv zu
tun, das in der Gnosis sehr oft vorkommt: die Unwissenheit (d.h. das
Leben ohne Gnosis) wird als Schlaf und das Erwachen als das Erreichen
der Gnosis gedeutet?>. Die Worte des Adamas iiber die geistigen Frau
beruhen aber auf Gen 3,20 (LXX)?.

Sicherlich kannte der Autor der HA den biblischen Text**. Die Aus-
legungsweise entspricht der Tradition gnostischer Genesisdeutung,
machen die Gemeinsamkeiten zwischen ihr, dem UW und der AJ doch
die Existenz eine gemeinsame Tradition gnostischer Genesisdeutung
wahrscheinlich?®®. Die hier verarbeiteten Motive der Genesis sind um
apokryphe Begebenheiten oder kleinere Details erweitert, die aus friihjii-
dischen bzw. rabbinischen Traditionen bekannt sind?*®. Wie fiir die gno-
stische Protestexegese typisch, wurden diese Motive, darunter auch die
biblische Schépfungsgeschichte, in der HA griindlich uminterpretiert:
der Schopfer des Menschen ist auch hier der inferiore Archont mit seinen
Kindern®” und seine Schépfungsfihigkeit ist begrenzt, kann sich der von
ihm erschaffene Mensch doch nicht aufrichten. Die HA ist ein christlich-
gnostisches Werk, und so kann man davon ausgehen, dass der alttesta-
mentliche Stoff, den der Autor dieses Werkes in seiner Anthropogonie

289 S, Von Rad, Gerhard. Das erste Buch Mose. Genesis. Kapitel 1-12,9, 61.

290§, Bullard, The Hypostasis of the Archons, 68.

21 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 216.

292 Dasselbe Motiv kommt auch NHC I 3,22,2-19; NHC VL,4,39,33-40; EvIhom
Logion 28 und CH I 27 vor. S. dazu Jonas, The Gnostic Religion, 69-70; Rudolph, Die
Gnosis, 139. Zu diesem Motiv bei den Manichiern s. auch Haardt, Die Gnosis. III. Bd.,
217.

293 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 224.

2% Tbid, 30.

295 Tbid.

2% Tbid.

297 1bid, 10.



242 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

benutzt hat, durch die Vermittlung des Christentums in die HA gekom-
men ist*®. Einige Motive, die in der Antropogonie der HA vorkom-
men und nicht direkt aus dem AT stammen, wie etwa der Plural in Gen
1,26, der mit der Vielzahl der Archonten erklirt wird, die Leblosigkeit
des erschaffenen Menschen und die Erklarung des Namens Adam, kon-
nen aus auflerbiblichen jiidischen Uberlieferungen stammen?”. Ebenso
wie fiir den jiidische Stoff in UW ist auch hier ungewiss, ob der Autor
das Material durch Rezeption der Schrifttexte oder tiber die miindliche
Uberlieferungen kennengelernt hat>®.

d. Die Schopfung des Menschen in den anderen Nag Hammadi Schriften

Neben den ausfiihrlichen Erzihlungen iiber die Schopfung des Men-
schen in den Nag-Hammadi-Schriften gibt es auch einige kiirzere Be-
richte. So heifit es im Tractatus Tripartitus NHC 1,5):

Die Schopfung des Menschen ist auch wie die von allem iibrigen. Der
geistige Logos setzte sie auf unsichtbare Weise in Gang, wihrend er sie
durch den Demiurgen und seine Dienstengel vollendete, aber auch jener
Gedanke nebst seinen Archonten bei der Bildung mitwirkte, mit dem
Erfolg, daf er wie ein irdischer Schatten war, damit er wie die, die an
allem Mangel haben, sei. Und zwar ist eine Bereitung von ihnen allen,
der Rechten und der Linken, wobei jede einzelne dieser Ordnungen den
Menschen so formte, wie er selbst war.

Die Form, die der Logos hervorbrachte, war in dem Mafle mangelhaft,
wie er selbst in das Leiden geraten war. Sie war ihm &hnlich, weil er sie
in Vergessenheit, Unwissenheit, und allen iibrigen Leiden hervorgebracht
hatte, als er (ihm) die erste Form gab.

Der Logos brachte durch den Demiurgen, aber ohne daf3 er es wufite, etwas
hervor, um ihn dariiber in Kenntnis zu setzen, dass es etwas Erhabeneres
gibt, und damit er verstehe, dass er dessen bediirfe, ndmlich das, was der
Prophet (Mose) ,,Lebensodem” nannte, und die des erhabenen Aons und
das Unsichtbare. Und das ist die lebendige Seele, die das Vermdogen, das
zuvor tot war, lebendig machte. Denn jenes Tote ist die Unwissenheit.

Wir miissen also behaupten, dafl die Seele des ersten Menschen von dem
geistigen Logos stammt, obgleich der Schopfer denkt, dafl sie ihm gehort,
weil durch ihn wie aus einem Mund der eingeblasene (Hauch) kam3°!.

298 Tbid, 31.

29§ 1I.2.1.2.b.

300 S. Bethge, Einleitung zum Werk ,,Vom Ursprung der Welt*, 239-240.

301 P, 104,15-105,18. Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Martin Schenke (In:
NHD, 1. Bd., 79-80).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 243

Die Vorstellung, dass sich die Engel an der Schopfung beteiligt haben,
istim Judentum weit verbreitet**2. Die Anspielung auf den ,Lebensodem*
ist eine Reminiszenz an Gen 2,7. Hinter der Gleichsetzung der Erkennt-
nisfahigkeit mit dem Lebensodem verbirgt sich die Gleichsetzung des
Lebendsodems (71mw1) mit dem Geist (mvetpa), die in der Gnosis eine
sehr wichtige Bedeutung hat und aus dem Judentum stammt®.

Auch im Zweiten Logos des groflen Seth (NHC VII,2) wird berich-
tet, dass die mit den Planeten gleichgesetzten Engel Adam erschaffen
haben p. 62,27 1L, und iiber ihn wird gesagt: ,Zum Lachen war Adam,
der in Filschung als Abbild eines Menschen geschaffen wurde durch
den Siebenten, als ob er (dadurch) mich und meine Briider tiberwil-
tigt hatte, die wir doch schuldlos bei ihm sind und nicht gestindigt
haben™ 34,

Zwei der hier auftauchenden Vorstellungen finden sich auch in der
Gnosis und haben jiidischen Hintergrund: die Vorstellung von den sie-
ben Engeln, die den Mensch geschaffen haben3%, und dass Adam als
Abbild ,eines Menschen® geschaffen worden sei, die auf den Gott
,Mensch“ hinweist°,

e. Anthropogonien in der manddischen Literatur

Der Hohepunkt der Schopfung ist auch bei den Mandéern die Erschat-
fung des ersten Menschen, Adam?", Die mandiische Literatur bietet
keine einheitliche Konzeption, sondern lediglich verschiedene Erzahlun-
gen und Berichte, die nicht immer aufeinander abgestimmt sind**, aber
doch viele gemeinsame Ziige aufweisen.

Die anthropogonischen Mythen lassen sich nicht so streng wie die
kosmogonischen in eine dualistische und eine monistische Konzeption
unterteilen, da der Dualismus zwischen Korper und Seele iiberall zum
Ausdruck kommt und ein fiir die mandiische Religion charakteristischer
Zug ist, der die abwertende Haltung gegeniiber der Welt noch unter-
streicht. Doch finden sich hier auch monistische Tendenzen, konnen die
zwei Schopfungsakte, die Erschaffung des Kérpers und die Begabung mit

302§ 1I.2.1.13.b.

303§, 1L.2.1.13.e.

304 Zitiert nach der Ubersetzung von Silvia Pellegrini (In: NHD, 2. Bd., 586).
305§, II.2.1.13.b.

306§, 1I.2.1.13.c.

307 Rudolph, Die Gnosis, 385.

308 Tbid.

S

S



244 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

der Seele, die in den meisten Texten von unterschiedlichen Wesen aus-
gefithrt werden, hier doch auch zusammenfallen und von einer Gestalt
ausgefiithrt werden®.

1. Anthropogonien in Ginza

Im Rechtem Ginza findet man Anthropogonien in folgenden Stiicken
(Zihlung nach Lidzbarskis Ubersetzung): I (I 1). V 1. X. XI. XIIL.
XV 3. 9. 12. 13. 13. 16. XVII 1. XVIIL. Sie weisen unterschiedliche
Konzeptionen auf, auf die genauer eingegangen werden soll.

Dualistische Anthropogonien. In den dualistischen Anthropogonien wird
zuerst der ,,Koperliche Adam” (adam pagria) geschaffen®, wobei Ptahil
entweder allein®'! oder gemeinsam mit den sieben Planeten, was hiu-
figer der Fall ist, als Schopfer auftritt. Ptahil gilt auch als Initiator der
Erschaffung des Menschen, sprach er doch zu den Planeten: ,Wir wollen
Adam schaffen, daf er Konig iiber die Welt sei“*!2. Die Planeten wollten
zugleich mit Adam auch Hawwa erschaffen, aber Ptahil lief$ sich nur auf
ersteren ein, schuf Adam nach seiner Gestalt’’® und nannte ihn seinen
Sohn3, Adam ist somit das ,,Abbild“ (dmuta) seines Vaters3!>.

Der ,,Korperliche Adam® war zuerst ein ,,seelenloser und unbelebter
Korper (stuna dpagria), der sich nicht bewegen und aufrichten konnte.
Ptahil und die Planeten versuchten vergebens ihn beleben:

Sie schufen dann Adam und legten ihn hin, ohne daf eine Seele in ihm war.
Als sie Adam schufen, konnten sie keine Seele in ihn werfen. Da riefen sie
den Luftwind, dafl er seine Knochen aushéhle. Er hohle seine Knochen
aus, und Mark bilde sich in ihnen. Mark bilde sich in ihnen, damit er auf
seinen Fiilen feststehe. Sie riefen den Glanz des lebenden Feuers, damit
es sein Gewand licht mache. Es mache sein Gewand licht, damit er auf
seinen FiifSen feststehe. Sie riefen den Dunst der Bache und den Qualm
des verzehrenden Feuers, daf§ sie in seinen Rumpf eintraten, auf daf er die
Faust balle und mit seinen Armen aufschlage, damit er auf seinen Fiiflen
feststehe31°,

309 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandiischen Schrif-
ten, 248.

310 S0 z.B. GRIII (1001L.); GR X (241 1T.)

31150 z.B. GR X 241 ff.

312 GRIII 100fF.

313 GR X 241 1T

314 GRIII 100fF.

315 GR1II 101,19/109,3.

316 Tbid.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 245

Erst als ein Lichtwesen®” aus der oberen Welt eine Seele oder einen
Geist (mana) holte, diese Ptahil tibergab, und diese Seele schliefllich
in Adam einging, wurde er lebendig. Sie wird als ,verborgener Adam®
bezeichnet und ist ein Lichtwesen, das gleichzeitig jenseitig und dies-
seitig ist, und als Bote und Erloser auftreten kann?'®. Das erfolgt, nach-
dem der ,verborgene Adam“ (Adam kasja) zu einem besonderen Wesen
namens ,Adakas“ (-Ziwa, -Mana) geworden war, das als Uberbringer
der Seele oder des ,,Mana“ fungiert und somit der ,.Vater des (irdischen)
Adam” ist3°,

Es gibt auch Erzahlungen und Berichte, die von der Erschaffung der
Evaberichten. Neben monistischen Darstellungen in GR L, II 1 und XVIII
finden sie sich etwa in in GR III, V 1, X, XI und XVIII.

In GR III und V 1 haben wurde Hawwa vom Lichtboten als Adamas
»Gefdhrtin“ (Sauta) geschaffen. Nach GR III (105f./113) ist sie eine
Gegenschopfung der Lichtmichte (Manda dHaije und der Utras), die
gegen die Verfithrungskiinste der Ruha und der Planeten gerichtet ist
(105/113£.)3*°. Nach wieder anderen Texten ist Hawwa ein Produkt des
Demiurgen, wie auch GR III berichtet (100, 19f. 1f./107, 26f. 29£.)%*.
Nach GR X (241,9f./ 242, 251F.)19-24) gestaltet Ptahil Adam nach seiner
eigenen Gestalt und Eva (Hawwa) nach der Gestalt des Adam. In GR XI
(268, 22-269, 1/266, 19-24) ist Ptahil zugleich der Schopfer der Hawwa,
aber er bildet sie nicht nach dem Bilde Adams, sondern nach dem der
Ruha. Hier wird die Erzteufelin Ruha also mit der ersten Frau, Eva, in
Verbindung gebracht®?2. Die Vorstellung, dass Eva aus Adam erschaffen
worden sei, findet sich im Mandiischen nicht. Hier ist sie immer ein
selbstindiges Produkt des Demiurgen3*.

Monistische Konzeption der Anthropogonie. Nach der monistischen An-
thropogonie ist Ptahil ein Gesandter des Lichts und schaftt Adam und

317 Eine einheitliche Lehre dariiber, wer dieses Lichtwesen ist, gib es nicht; alle dafiir
in Frage kommenden Boten sind bemiiht worden: Manda dHaije, ein anonymer Utra,
mehrere Utras, das Leben selbst, Hibil, Gabriel, Adakas-Ziwa, vgl. (Rudolph, Theogonie,
Kosmogonie und Anthropogonie in den mandiischen Schriften, 345).

318 Vgl. GRIIT und X.

319 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandiischen Schrif-
ten, 345.

320 Tbid, 282.

321 Tbid, 283.

322 Tbid.

323 Tbid, 286.



246 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Hawwa im Auftrage des Lebens oder des Lichtkonigs. Mitunter fungiert
als Schopfer auch Hibil-Ziwa oder Gabriel, durch den der Lichtkonig die
Menschen schaftt, wie etwa in GR I, 78 ff.:

Der hohe Lichtkdnig sprach das Wort aus, da entstand jegliches Ding
durch sein Wort. Gabriel, der Gesandte, kam, hob den Himmel hoch und
spannte ihn aus, dichtete die Erde Tibil und griindete sie fest und die ganze
Welt durch die Kraft des hohen Lichtkénigs. Adam der Mann und Hawwa
sein Weib wurden gebildet, und die Seele fiel in den Korper. Als die Seele
in den Korper gefallen war, begriffen und verstanden sie jegliches Ding.

In den monistischen Berichten werden Adam und Hawwa meist zusam-
men erschaffen, zumindest aber steht ihre Schopfung erzéhlerisch in
engem Zusammenhang. Nach Rudolph sind die dualistischen Anthro-
pogonien dlter als die monistischen.

2. Anthropogonien im ,,Johannesbuch“

Uber die Schopfung des Menschen berichtet auch das ,,Johannesbuch®
der Mandéer. Schon im ersten Abschnitt (,,Ku$tas Fragen®), der vor allem
kosmologische und kosmogonische Fragen behandelt, wird gefragt:

Woraus ist Adam entstanden, woraus Hawwa, sein Weib?“ Darauf antwor-
tet man: ,, Adam wurde aus Lehm gebildet, Hawwa, sein Weib, ist aus ihrem
eigenen Ursprungsorte hervorgegangen (J 1).

Am Ende des Buches, im Abschnitt ,,Hibils Klage® wird deutlich, dass
Hibil-Ziwa Adam und Hawwa erschuf. Nach einer anderen Uberliefe-
rung (J 62) wurde Adam von Hibil-Ziwa, Sitil, Ptahil und Ajar geschaffen
und ist somit ein ,,Kollektivgeschopf .

3. Alttestamentliche und jiidische Motive in den manddischen
Anthropogonien

Wie in den mandidischen Kosmogonien, so gibt es auch in ihren Anthro-
pogonien viele Motive mit einem alttestamentlichen oder jiidischen Hin-
tergrund. Auch hier findet sich der Demiurg Ptahil als Schopfer, dessen
Prototyp der Schopfergott des AT ist*?%. Hinter der Anschauung, dass die
Planeten an der Schopfung des Menschen beteiligt waren, steht die jiidi-
sche Vorstellung von Engeln, die mit den Planeten gleichgesetzt wurden
und an der Schépfung des Menschen als Helfer mitwirkten®®. Auch die
Vorstellung, dass Gabriel die Menschen erschaffen hat, ist eine Reminis-
zenz dieser Vorstellung. Die Worte Ptahils: ,Wir wollen Adam schaffen,

324 G 11.2.1.13.a.
325 §.1I.2.1.13.b.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 247

dass er Konig tiber die Welt sei“ (GR III, 1001f.), ist eine Paraphrase von
Gen 1,26, wobei auch hier die Pluralform ,wir“ auf die verschiedenen an
der Schopfung beteiligten gottlichen Wesen hinweist. Diese Auslegung
der Genesis ist in der gnostischen Literatur weit verbreitet*?°. Gegen sie
wurde schon in den rabbinischen Midraschen polemisiert, wurde doch
die Vorstellung von ,vielen gottlichen Machten im Himmel® als typi-
sches Zeichen der o"1"m angesehen®”. Hinter der Vorstellung, dass Pta-
hil den Menschen nach seiner Gestalt erschuf, kann man das Theolo-
gumenon von der Gottesebenbildlichkeit des Menschen erkennen, das
im Judentum grofle Bedeutung hatte’”® und auf Gen 1,26-27 zuriick-
geht. Davon, dass Adam aus Lehm entstand (] 1), berichtet auch Gen
2,7, wobei sich diese auf die jiidische Vorstellung vom unbelebten Golem
bezieht*”. Hinter der Gestalt des Adakas’ aber steht die Vorstellung vom
himmlischen Urmenschen Adam3, die eine Modifikation der Vorstel-
lung vom Gott ,Mensch® ist®*!.

Fir die mandéische Anthropogonien gilt dasselbe, was oben iiber
die mandéaischen Kosmogonien ausgefiithrt wurde: Der alttestamentliche
und jiidische Stoft ist mit Sicherheit nicht durch Vermittlung des Chris-
tentums in das Manddertum gekommen. Da man aber nicht beweisen
kann, dass die Mandier die Biicher des ATs kannten und benutzten, muss
man vermuten, dass sie den alttestamentlichen Stoff durch miindliche
Uberlieferung kennengelernt haben®*2. Das Manddertum ist damit ein
gutes Beispiel fiir eine vom Christentum nicht beeinflusste Rezeption alt-
testamentlicher Motive.

f. Die Anthropogonie im Traktat ,,Poimandres®

Nach der Weltschopfung wird im Traktat ,Poimandres auch von der
Schopfung des Menschen erzdhlt. In Par. 12-15 wird berichtet, dass Gott,
hier als ,,Geist (voicg), der Vater von allen” bezeichnet, einen ,,Menschen*
(&vdowmog) gebar, der ihm gleich war. Der Vater liebte ihn, denn es war
sein eigener Sohn. Dieser ,Mensch® war wunderschoén und ein Abbild

326 S, 1L2.1.2.b.

327 8. 1.2.4.3.f.

328 S, Jerwell, Imago Dei. Gen. 1,26f. im Spitjudentum, in der Gnosis und in den
paulinischen Briefen; Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis, Kap. 15; Rudolph,
Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen Schriften, 256.

329 . IL.2.1.2.b.

330 S, Ibid, 273-278; Rudolph, Die Mandier., I, 151 ff.

31§, 1L.2.1.13.c.

332 1bid, 1., 88.



248 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

(elndv) seines Vaters®33. Weiter wird erzihlt, dass der ,,Mensch“ die
Schopfung des Demiurgen bemerkte und auch selbst etwas erschaffen
wollte. Der Vater erlaubt es ihm. So kam der ,Mensch® ausgestattet
mit aller Macht in die Sphére des Demiurgen®*, und die Schépfungen
des Demiurgen gewannen ihn lieb. Der ,Mensch® erkannte ihr Wesen,
und nachdem er an ihrer Natur (gpuolg) Anteil erhalten hatte, wollte
er ,die Grenze der Kreise aufbrechen und erkennen, was der, der sich
tiber dem Feuer befindet, vermag“*°. Der Autor des ,,Poimandres® setzt
fort:

Und der, der alle Macht iiber den Kosmos sterblicher und vernunftloser
Lebewesen besaf3, beugte sich durch die harmonische Struktur der Him-
melssphiren, zerrif$ die duflere Hiille und zeigte dann der unteren Natur
die schone Gestalt Gottes. Thn sah die Natur in seiner tiberwiltigenden
Schonheit (und) im Besitz aller Krifte der Verwalter, ihn, der die Gestalt
Gottes trug, und sie ldchelte in Liebe und Verlangen; denn sie erblickte das
Bild der iiberaus schonen Gestalt des ,,Menschen im Wasser und seinen
Schatten auf der Erde. Der aber sah die ihm gleiche Gestalt in der Natur
(¢voig), wurde von Liebe erfafit und wollte dort wohnen. Und mit dem
Willen geschah zugleich die Tat, und er nahm Wohnung in der vernunft-
losen Gestalt. Die Natur empfing den Liebhaber und umfing ihn ganz und
sie vereinten sich; denn sie waren Liebende®*.

Aus dieser Liebesvereinigung resultiert die Doppelnatur des Menschen.
Der Autor des ,,Poimandres® erklart:

Und deswegen (wegen der Verbindung zwischen der der Materie und dem
Urmensch - J.L.) ist der Mensch im Gegensatz zu allen (anderen) Lebe-
wesen auf der Erde zweifachen Wesens: sterblich wegen seines Korpers,
unsterblich aber wegen des wesenhaften Menschen. Denn obwohl er uns-
terblich ist und im Besitze der Macht iiber alles, erleidet er Sterbliches als
Untertan des Schicksals (eipoouévn). Er steht tiber der Sphirenstruktur
und ist doch ein Sklave der Himmelsspharen; er ist mannweiblich, ent-
standen aus einem mannweiblichen Vater und kennt keinen Schlaf und
dennoch wird er vom Schlaf bezwungen’.

Aus der Vereinigung des ,, Menschen® mit der Materie entstanden also die
irdischen Menschen. Sie waren zuerst gleich dem Urmensch mannweib-

333 CHI, 12.

334 Rudolph meint, dass man darunter die sieben Planeten verstanden wurden (Ru-
dolph, Die Gnosis, 126). Fiir diese Erklarung ist auch Haenchen (s. Haenchen, Aufbau
und Theologie des ,,Poimandres, 358).

35 CH [, 13. Hier und weiter zitiert nach der Ubersetzung von Jens Holzhausen (In:
CHD, 1. Bd., 14-15).

36 CHI, 14.

337 CHI, 15.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 249

lich, doch wurden schliefllich in Geschlechter voneinander getrennt.
Gott sagte zu ihnen: ,Gedeihet im Wachstum und mehret euch an Zahl,
all ihr Geschopfe und Kreaturen, und (wer) den Geist in sich hat, erkenne
sich als unsterblich und die Liebe als Ursache des Todes und erkenne
alles Seiende.“**® Danach bewirkten Vorsehung (;tpdvouwa), Schicksal
(etpaouévn) und Himmelsharmonie Vereinigung und Zeugungen, und
alles mehrte sich nach Art und Gattung®”.

Diese Darstellung der Anthropogonie, die nach Haenchen und
Holzhausen®!! den Hohe- und zugleich Wendepunkt der Schopfungsge-
schichte des ,Poimandres® bildet, schildert in mythischer Form die Situa-
tion des Menschen in der Welt. Der Mensch hat zwei unterschiedliche
Existenzmoglichkeiten, die ihm von Anbeginn seiner Existenz mitgege-
ben sind: er kann sich dem Geistigen in Liebe zuwenden oder der Mate-
rie verfallen. Insofern ist der ,,Mensch” ,,Urbild der aus ihm entstehen-
den Menschheit, die jetzt von doppelter Natur ist: als kdrperliches Wesen
ist der Mensch der Sterblichkeit und dem Schicksalszwang unterlegen,
als geistiges Wesen ist er Herr der gesamten Schépfung und unsterblich®
(Holzhausen)3*2.

Wie tiber den religionsgeschichtlichen Hintergrund des ,,Poiman-
dres**®, so wurde auch iiber die Verbindung des ,,Poimandres“ zur Gno-
sis viel diskutiert. Wihrend G. Quispel*** und K. Rudolph3#® enge Bezie-
hungen zwischen dem ,,Poimandres“ und der Gnosis erkennen, und H.-
M. Schenke**¢ und K.-W. Tréger** den Traktat sogar als gnostisches
Werk bezeichnen, geht J. Holzhausen auf Abstand zu diesen Meinun-
gen. Fiir ihn ist die Differenzierung zwischen Gott und Schopfer mit-
telplatonischen Ursprungs: die Schopfergestalten stammen vom héochs-
ten Gott ab und sind durch nichts von ihm getrennt, kein goéttlicher
Erléser muss herabsteigen, um den Menschen wieder an seine gottliche

338 CHI, 18.

3 CHI, 19.

340 Haenchen, Aufbau und Theologie des Poimandres, 356.

341 CHD, Teil 1, 7.

342 Tbid, 8.

343 112.a.af

344 Quispel, Die Gnosis, 413-414.

345 Rudolph, Die Gnosis, 30-33. 125-127.

346 Schenke, Hauptrobleme der Gnosis, 588; Schenke, Die Gnosis, 374; Schenke, Der
Gott ,Mensch® in der Gnosis, 13.

347 Troger hilt den Traktat ,,Poimandres® fiir ein Produkt der ,,hermetischen Gnosis",
die er als eine spezifische Richtung der gnostischen Bewegung betrachtet. S. Troger, Die
hermetische Gnosis, 101 ff.



250 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Herkunft zu erinnern, der ,,Mensch® hat eine Funktion in der Schop-
fungsgeschichte, nicht aber in der Soteriologie, die Materie ist die Sphére
der Finsternis und des Todes, aber nicht mit destruktiven Kriften dem
Gottlichen entgegengesetzt, und in CH I wird nicht der Fall des ,,Men-
schen® in die Materie beschrieben, sondern es ist der bewusste Schop-
fungswille des ,,Menschen’, der ihn mit der Materie in Kontakt bringt>*.
Holzhausen betont also die Parallele zwischen dem ,,Poimandres“ und
mittelplatonischen Autoren®®. Ohne die Einfliisse des Mittelplatonismus
in CH I zu bestreiten, steht der Traktat der Gnosis aber sehr nahe, finden
sich hier doch die typisch gnostische antikosmische Haltung, die Kon-
substantialitit des Geistes und Gottes, die Selbsterkenntnis als Weg zur
Erlosung u.v.a.m.**. Sicherlich war es der Schopfungswille des ,,Men-
schen®, der ihn mit der Materie in Kontakt bringt. Das Ergebnis die-
ses Schopfungswillens, die Mischung des Geistigen und des Materiellen
sowie die Herrschaft des Todes und des Schicksals, sind aber Unfille, die
in CH I wie in der Gnosis so héufig, wie etwa im Sophia-Mythos, aus
Liebe (8owg) geschehen.

Wie in der Kosmogonie so kann man auch in der Anthropogonie
des ,,Poimandres“ Motive finden, die alttestamentlichen oder jiidischen
Hintergrund haben. So wird hier vom himmlischen Mensch berichtet,
der in der Gnosis der Gott ,Mensch oder ,,Anthropos“ genannt wird.
Die alttestamentlichen und jidischen Wurzeln dieser Vorstellung stehen
aufler Zweifel. Hinter der Behauptung, dass Gott den Menschen nach
seinem Bildnis schuf, steht eine Anspielung auf Gen 1,26 {**1. Die Got-
tesebenbildlichkeit des Menschen wird im ,,Poimandres® auf doppelte
Weise konstruiert: einmal durch den inneren, wesentlichen Menschen,
der als gottlicher Anthropos ein Bild (elxv) Gottes ist; zugleich aber
auch durch den menschlichen Korper®>.

Hinter der Erzdhlung, dass dieser Mensch die Macht tiber alle Ges-
chopfe erhalten habe, kann wiederum die Genesis erkannt werden, in der
Gott dem Menschen seine Schépfungen unterstellt (s. Gen 1,28)>%. Nach
Haenchen findet sich hier eine Naht zwischen zwei Vorstellungen: der
Verfasser verbindet den Gedanken der Genesis (1,28) mit der auflerbib-

348 CHD, Teil 1, 5-6. 8.

349 Tbid, 5.

350 8. 1.1.4.

351 CHD, Teil 1, 7. S. auch: Schenke, Der Gott ,,Mensch” in der Gnosis, 46.

352 Schenke, Der Gott ,,Mensch” in der Gnosis, 47-48.

353 Haenchen, Aufbau und Theologie des ,,Poimandres", 358; Rudolph, Die Gnosis, 126;
CHD, Teil 1,7.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 251

lischen Vorstellung, nach der der ,,Mensch® selbst Schopferlust verspiirte.
Dabei tibergibt der Urgott in gnostischer Umformung seine Schopfung
einem zweiten Gott>*.

Die dritte Anspielung auf die Genesis sind die Worte Gottes an die
Menschen in CH 1,18 (,,Gedeihet im Wachstum und mehret euch an Zahl
... ). Hier zitiert der Autor Gen 1,223°°, auch wenn E. Haenchen betont,
dass Wortlaut und Inhalt von LXX dahingehend abweichen, dass die
Worte Gottes, die den Lebensreigen bewirkten, doch nicht wie in der
Genesis ein Schopfungssegen, sondern ein Fluch der Verginglichkeit
seien®®. Nach W. Scott kann vermutet werden, dass der Autor des
»Poimandres die Genesis selbst niemals benutzt hat, sondern lediglich
eine die Genesisworte paraphrasierende Abschrift in Hinden hielt®”.
Wie dem auch sei, zweifelsohne hat der Autor die Schopfungsgeschichten
der Genesis gekannt, haben sie doch nicht nur auf den ,,Poimandres®,
sondern auch auf den anthropogonischen Abschnitt in CH I, 12-19
eingewirkt®*,

Die Urspriinge des anthropogonischen Mythos liegen nach J. Holz-
hausen in einer mittelplatonischen Interpretation der Genesis, deren
Spuren noch bei Philo von Alexandria zu erkennen sind®*’. R. Reitzen-
stein vermutete, dass der Verfasser des Poimandres ein Zeitgenosse Phi-
los war*®. Doch ist eine solche Vordatierung des Traktats fraglich, und
heute geht man davon aus, dass die Entstehungszeit des ,,Poimandres*
und der anderen Texte des Corpus Hermeticums im 2. und 3. Jahrhun-
dert n. Chr. liegt361. Den Anthroposmythos des ,,Poimandres®, der auch
in anderen gnostischen Schriften zu finden ist, kann aus derselben Wur-
zel wie Philos Vorstellung von einem himmlischen Menschen, also aus

der gemeinsamen Wurzel des hellenistischen Judentums hergeleitet wer-
den’%%.

34 Haenchen, Aufbau und Theologie des ,,Poimandres", 358.

355 CHD, Teil 1, 16.

356 Tbid, 363.

357 Scott, Hermetica. Vol. II, 53.

358 Reitzenstein, Poimandres, 51; Scott, Hermetica. Vol. I, 12; Quispel, Gnosis als Welt-
religion, 32; Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis, 46; Pearson, Jewish Elements in
Corpus Hermeticum 1 (Poimandres), 136 ff.; CHD, Teil I, 7.

359 CHD, Teil 1,8.

360 Reitzenstein, Poimandres, 36. 188.

361 S. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion. 2. Bd., 585; Schenke, Der Gott
»Mensch® in der Gnosis, 46; Troger, Die Gnosis, 25; Rudolph, Die Gnosis, 30; CHD, Teil
1,7.

362 Tbid, 8.



252 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

g. Gnostische Anschauungen von der Schopfung des Menschen bei Irendus

Auch beim Kirchenvater Irendus finden wir Berichte tiber gnostische
Anschauungen von der Schopfung des Menschen, die jiidische Elemente
und Parallelen zu den entsprechenden Nag-Hammadi-Texten aufweisen.

So berichtet Irendus, dass nach Saturninus die Welt und alles, was
in ihr ist, von sieben Engeln gemacht worden sei. Als diese das ihnen
von oben erscheinende leuchtende Bild des Gott ,,Mensch® nicht fest-
halten konnten, ermahnten sie einander mit den Worten: ,,Laf3t uns den
Menschen machen nach dem Bild und Gleichnis“ (Gen 1,26)%%. Doch
waren sie schwach, und so konnte sich das Gebilde nach seiner Erschaf-
fung nicht aufrichten, sondern kroch wie ein Wurm daher. Da erbarmte
sich seiner die Kraft von oben und entsandte einen Funken des Lebens,
der den Menschen aufrichtete, ihm Glieder und Leben gab. Nach dem
Tod kehrt der Lebensfunke zuriick, wihrend die tibrigen Bestandteile des
Menschen zerfallen3%4,

Irendus erzahlt weiterhin, wie Ialdabaoth und seine Genossen den
Mensch schufen. Zuerst prahlte Ialdaboth: ,,Ich bin ihr Vater und Gott,
und tiber mir ist niemand®. Wie aber seine Mutter dies horte, entgegnete
sie ihm: ,,Liige nicht, laldabaoth, denn tiber dir ist der Allvater, der erste
Mensch und der Mensch, der Sohn des Menschen.“ Irenius schreibt:

Bei diesem neuen Worte und unerwarteten Ausspruch wurden alle ver-
wirrt und forschten nach, woher er komme. Aber um sie davon abzuhal-
ten und zu verfiithren, sprach Ialdabaoth zu ihnen: ,Kommet, lasset uns
den Menschen machen nach unserm Bilde!“ Als nun die sechs Machte
dies horten, lie3 die Mutter sie den Menschen ausdenken, um sie von
ihrer Urkraft zu entleeren. Sie traten dann zusammen und bildeten einen
Menschen von ungeheurer Linge und Breite. Aber siche, er konnte nur
kriechen. Da schleppten sie ihn zu ihrem Vater, indem die Sophia dies
bewirkte, um jenen von seinem Lichttau zu entleeren, auf dafi er nicht wei-
ter die Kraft habe, sich gegen die Oberen aufzulehnen. Indem nun jener in
den Menschen den Hauch des Lebens einhauchte, wurde er heimlich von
seiner Kraft entleert, der Mensch aber empfing den Nous und die Enthy-
mesis — dies wird erlost — und brachte, ohne sich um seine Schopfer zu
bekiimmern, dem ersten Menschen seinen Dank dar?°.

Irendus berichtet auch, warum nach gnostischer Vorstellung Eva geschaf-
fen wurde: ,Voll Neid wollte nun Ialdabaoth etwas ausdenken, um den

363 Hier und weiter zitiert nach der Ubersetzung von E. Klebba (In: Des Heiligen
Irendus finf Biicher gegen die Héresien, 71-87).

364 TrenHaer I, 24,1.

365 TrenHaer I, 30,6.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 253

Menschen durch ein Weib zu entleeren; und er zog aus seiner Enthy-
mesis ein Weib hervor, das jene Prounikos (= der Lichttau)*® sogleich
aufnahm und unsichtbar der Kraft beraubte. Wie die andern nun hinzu-
traten, wunderten sie sich iiber ihre Schénheit und nannten sie Eva“3¢’.

Im Bericht von Irenéus iiber Saturninus®® finden sich Parallelen zu
den obengenannten gnostischen Originalwerken. So findet sich die Mo-
tive vom Gott ,Mensch®, der sein ,leuchtendes Bild“ offenbart, und
von der Ebenbildlichkeit des irdischen Menschen, der sich nach seiner
Erschaffung aber nicht aufrichten kann, auch in UW, AJ und HA3®.
Sie alle haben einen alttestamentlichen oder jiidischen Hintergrund?”.
Ebenso jiidischer Herkunft ist auch die Vorstellung, dass die Welt von
Engel geschaffen wurde, wie sie im UW, AJ und HA und in der mandai-
schen Literatur vorkommt®”!.

Doch finden sich auch noch andere Gemeinsamkeiten zwischen Ire-
naus*’? und den gnostischen Originalwerken. So kommen etwa die
Prahlworte Ialdabaoths sowohl in UW, AJ als auch in HA vor?’3. Auch
finden sich hier die Vorstellungen von der Erschaffung des Menschen
durch die Michte und davon, dass der erste Mensch sich nach seiner
Erschaffung in einem armseligen Zustand befand®”*. Alle drei Vorstel-
lungen haben jiidischen Hintergrund*”>.

Der Bericht iiber die Erschaffung der Eva bei Irendus®”® driickt eine
frauenfeindliche Haltung aus, die in der Gnosis weit verbreitet’”” und
auch im Mandiertum belegt ist*’8. Die Abwertung der Frau hat nicht
unbedingt jiidischen Hintergund, war aber in einigen jiidischen Kreisen
stark ausgeprégt.

3
367

>N

6 S, IrenHaer I, 30,3.

IrenHaer I, 30,7.

368 TrenHaer I, 24,1.

369 S 11.2.1.2.a,; [1.2.1.2.b.; [1.2.1.2.c.

370 Ibid.

371§, 11.2.1.13.b.

372§, IrenHaer I, 30, 6.

373 §. 11.2.1.1.a; I1.2.1.1.b.; [1.2.1.1.c.

374§ 1L.2.1.2.a,5 11.2.1.2.b; I1.2.1.2.c.

375 8. 11.2.1.1.b.

376 IrenHaer I, 30,7.

377 S. dazu z. B. Rudolph, Die Gnosis, 277-278; 291-292.

378 S. dazu Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den manddischen
Schriften, 283-284; Rudolph, Die Mandaer. I, 156.

=

N
N}

3



254 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

I1.2.1.3. Erzdhlungen und Berichte iiber den Paradiesgarten,
den Siindenfall und die Vertreibung aus dem Paradies

Der Paradiesgarten, der Siindenfall und die Vertreibung aus dem Para-
dies sind Bestandteile der ,,Paradieserzdhlung® Sie waren in der Gnosis
wichtige Themen und finden sich hier sogar haufiger als die Erzahlungen
und Berichte tiber die Schopfung des Menschen. Fiir die Gnostiker gab
die Erzahlung vom Siindenfall eine unmittelbare Erklarung fiir den Ver-
lust des Paradieses und die Herrschaft des Demiurgen und seiner Machte
auf Erden. Sie ist somit ein Mythos, der einen vorweltlichen Fall erzihlt,
um den gegenwirtigen Zustand des Menschen und sein Verlangen nach
Befreiung zu erkldren.

Uber den Paradiesgarten, den Siindenfall und die Vertreibung aus
dem Paradies gibt es in den Schriften von Nag Hammadi drei lingere
Erziahlungen: ,Vom Ursprung der Welt“ des Codex II (NHC II, 5), das
Apokryphon des Johannes (NHC I, 1; NHC III, 1; NHC 1V, 1) und die
Hypostasis der Archonten (NHC II, 4). Auch im ,Tractatus Tripartitus®
(NHC 1,5) findet sich eine Erkldrung des Siindenfalls. Anspielungen
auf ihn finden wir auch in der Apokalypse des Adam (NHCV, 5), im
Evangelium nach Philippus (NHC 1I,3), im ,,Zeugnis der Wahrheit®
(NHCIX,3) und in der ,,Pistis Sophia“ Hinzu kommen Parallelen in der
mandiischen Literatur und bei den patristischen Autoren, besonders bei
Irenidus (IrenHaer I, 30, 7-9).

a. Die Paradieserzihlung im Werk ,Vom Ursprung der Welt*

Im Werk ,Vom Ursprung der Welt“ wird davon berichtet, wie Gott das
»schone Paradies” schuf. Es lag auflerhalb des Mond- und Sonnenkreises
in einem tippigen Land, das sich im Osten inmitten von Felsen auftat.
Dort gab es viele prachtige Baume. Im Norden des Paradieses stand
der Baum des Lebens, der wie die Sonne aussah. Dicht bei ihm stand
der Baum der Erkenntnis®*”®. Nachdem die Archonten den Menschen
geschaffen und in den Paradiesgarten gesetzt hatten, kamen sie zu Adam
und Eva und sprachen: ,,Alle Biume im Paradies, die fiir euch geschaffen
sind, deren Frucht diirft ihr essen. Der Baum aber der Erkenntnis, -
hiitet euch, von ihm zu essen. Wenn ihr (von ihm) ef3t, (dann) werdet
ihr sterben.“?%® Dann kam ,,der, der weiser ist als sie alle, der, den man

3% NHC 1,5, p. 110, 2-11.
380 Hier und weiter zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Gebhard Bethge (In: NHD,
I. Bd., 256-258).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 255

»das Tier” genannt hat“ und sagte zu Eva: ,Was hat Gott (da) zu euch
gesagt: ,Ef3t nicht von dem Baum der Erkenntnis‘?“ Sie antwortete: ,,Er
hat nicht nur gesagt: ,Efft nicht vom ihm;, sondern (auch): Beriihrt ihn
nicht, damit [du (sic) nicht] stirbst'“ Er sagte zu ihnen: ,Fiirchtet euch
nicht! Thr werdet nicht des Todes [sterben. Er weif$] namlich, daf3, wenn
ihr von ihm efit, euer Verstand niichtern werden wird und ihr wie Gotter
sein werdet, weil ihr den Unterschied kennt, der zwischen den bdsen
Menschen und den guten besteht. Er hat euch das namlich gesagt, weil
er neidisch ist, damit ihr nicht von ihm ef3t.*

Eva vertraute den Worten des ,,Lehrers® Sie schaute hinauf zum Baum
und sah, dass er schon und prachtig war, und fand Gefallen an ihm. Sie
nahm von seiner Frucht, af$ und gab auch ihrem Gatten davon zu essen
und auch er af3. Da wurde ihr Verstand aufgetan.

Als sie gegessen hatten, erstrahlte ihnen das Licht der Erkenntnis. Sie
erkannten, dass sie nackt waren und liebten einander. Als sie aber sahen,
dass ihre Bildner von Tiergestalt waren, ekelten sie sich vor ihnen. Und
so gelangten sie zu grofler Erkenntnis.

Als die Archonten merkten, dass die Menschen ihr Gebot tibertre-
ten hatten, da kamen sie unter Erdbeben und grofler Drohung in das
Paradies zu Adam und Eva. Um die Wirkungt der Hilfe des Lehrers zu
sehen.

Da gerieten Adam und Eva in grof3e Bestiirzung und versteckten sich
unter den Biumen, die im Paradies waren. Weil die Archonten nicht
wussten, wo Adam und Eva waren, sprachen sie: ,, Adam, wo bist du?“ Er
antwortete: ,,Ich bin hier. Aus Furcht vor euch habe ich mich versteckt,
nachdem ich von Scham ergriffen wurde.“ In Unwissenheit fragten sie:
~Wer hat dir von der Scham gesagt, die du angezogen hast, es sei denn,
dafl du von dem Baum gegessen hast?“ Er sagte: ,Die Frau, die du mir
gegeben hast, die war es, die mir gegeben hat, und ich habe gegessen.”
Da [sagten] sie [zu ihr]: ,Was hast du getan?“ Sie antwortete: ,Der Lehrer
hat mich angestachelt, und ich habe gegessen.*

Dagingen die Archonten zum Lehrer. Er aber verdunkelte ihre Augen,
so dass sie ihm nichts tun konnten. Da sie ansonsten machtlos waren,
verfluchten sie ihn. Danach gingen sie zu der Frau und verfluchten sie
und ihre Kinder. Nach der Frau verfluchten sie auch Adam und die Erde
sowie die Frucht, die sie trug. Und alle Dinge, die sie geschaffen hatten,
verfluchten sie.

Damals erfuhren die Michte, dass einer, der stark ist, vor ihnen ist.
Doch sie begriffen nichts weiter, als dass Adam und Eva ihr Gebot nicht
gehalten hatten.



256 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Die Archonten wollten Adam und den Grad seiner Erkenntnis auf die
Probe stellen. Sie versammelten alles Vieh, die Tiere der Erde und die
Vogel des Himmels und brachten sie zu Adam, um zu sehen, wie er sie
benennen wiirde. Als er sie sah, gab er ihnen Namen.

Die Archonten gerieten in Verwirrung dariiber, dass Adam niichtern
geworden war. Sie versammelten sich, hielten Rat und sagten: ,Siehe,
Adam ist wie einer von uns geworden, so daf$ er den Unterschied von
Licht und Finsternis kennt. Jetzt nun, damit er nicht verleitet werde wie
beim Baum der Erkenntnis (und) auch noch hingehe zum Baum des
Lebens, von ihm esse, unsterblich werde, [Herr] werde, uns verachte,
[uns] und unsere ganze Herrlichkeit gering [schétze] — danach wird er
[uns und unsere] Welt verurteilen —, kommt, laf$t uns ihn hinabwerfen
aus dem Paradies auf die Erde, den Ort, aus dem er hervorgebracht
worden ist, damit er von jetzt an nicht mehr fahig sei, etwas besser zu
verstehen als wir.“

Sie warfen Adam und Eva aus dem Paradies. Danach gingen sie zum
Baum des Lebens, versperrten den Weg zu ihm mit feurigen Lebewesen,
die ,,Cherubin® genannt werden, und stellten ein flammendes Schwert
zwischen sie, das fortwihrend kreist, damit keiner der Erdenmenschen
jemals zu diesem Ort gelange®®!.

Zweifelsohne sind die Paradieserzihlung von UW und die Erzéhlung
tiber die Schopfung der Welt und des Menschen Paraphrasen der Gene-
sis. Die Paradieserzdhlung beginnt mit der Erschaffung des Paradieses (s.
Gen 2,8) und endet mit dem Bericht, dass Gott dstlich des Paradiesgar-
tens die Cherubin und das lodernde Flammenschwert aufstellte, damit
sie den Weg zum Baum des Lebens bewachten (s. Gen 3,24).

Die Erschaffung des Paradieses lag zeitlich zwischen der Erscheinung
des Lichtadam und der Einsetzung der himmlischen Leuchten. Mit dem
Paradies wurden auch die Baume geschaffen (NHC II, 5, p. 110, 5).
Das steht im Einklang mit der jiidischer Tradition, wonach die Pflanzen
am 3. Tage erschaffen wurden®®? Auch die rdumliche Verlegung des
Paradieses in den Osten entspricht der Genesis-Erzdhlung (Gen 2, 8),
doch hat sie auch eine Parallele zum 1. Henochbuch (ithHen 28-32),

31 NHC 1,5, p. 118, 113-121, 10.

32 Gen 1, 11fF; Jub 2, 7. In der rabbinischen Literatur heif3t es, dass am 3. Tage
die Baume, die Kriuter und der Garten Eden geschaffen wurden (GnR 11, 8¢, 39).
S. Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von Nag
Hammadi, 122.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 257

sieht Henoch auf dem Wege nach Osten doch besonders schone Baume
stehen und findet schliellich den Garten der Gerechtigkeit mit dem
Baum der Weisheit®®.

In UW befinden sich im Paradies sechs Baume: der Weinstock, der
Feigenbaum, der Granatapfelbaum, der Baum des Lebens, der Baum der
Erkenntnis und der Olbaum (NHC II, 5, p. 110, 5ff.). Die gnostische
Schilderung der Baume des Paradieses erinnert in ihrer Ausfiihrlichkeit
an die Sprache des Judentums®*. Eine Parallele zum Judentum findet
sich auch in der kultischen Erwihnung des Olbaumes (NHCIL, 5, p. 111,
11f.). Diese Deutung diirfte auf die jidische Interpretation von Ps 45, 8
zuriickgehen. Die Verbindung von Konig und Hoherpriester stammt aus
Gen 14, 183%,

Ein auffilliges Motiv in der Paradieserzdhlung vom UW ist der Neid
als Motiv des Verbots, vom Baum der Gnosis zu essen. Willem Corne-
lis van Unnik zeigte, dass dasselbe Motiv auch aufSerhalb des UW vor-
kommt*¢. So sagt Satan in der armenischen Version der Apokalypse
Mose (I, 18) zu Adam und Eva: ,,Gott weif3, dafl, wenn ihr davon (d. h.
vom Baum der Erkenntnis — J.L.) esset, ihr sein werdet wie Gott, zu
erkennen das Gute und Bose. Und indem er eifersiichtig war auf euch,
darum gab er euch nicht die Erlaubnis, von diesem zu essen**¥. In der
gnostischen Literatur ist der Neid eine besondere Eigenschaft des Demi-
urgen®®, im Judentum charakterisiert er den Satan®®. Man kann vermu-
ten, dass diese Eigenschaft des Satans in UW auf Gott iibertragen wird,
was im Einklang steht mit der gnostischen Damonisierung des Demiur-
gen.

Auch der Rest der Paradieserzahlung wird in UW gnostisch uminer-
pretiert. Das Paradies ist hier nicht einfach der Ort, an dem der erste
Mensch lebt, sondern eine Umgebung, in der der irdische Adam vom
Demiurgen und den Archonten in Unwissenheit gehalten wird. Und so
wird auch die Geschichte vom Siindenfall umgedeutet, beginn hier doch

383 Ibid. s. dazu auch: Bethge, ,Vom Ursprung der Welt®, 299 ff.; Colpe, Heidnische,
jiidische und christliche Uberlieferung in den Schriften aus Nag Hammadi. IV. In: JAC 18,
1975, 156.

384 Tbid.

385 Tbid.

386 Van Unnik, Der Neid in der Paradiesgeschichte. In: Krause (Hg), Essays on the Nag
Hammadi Texts in Honour of Alexander Bohlig. (NHS 6). Leiden 1972, 125.

387 Tbid, 126.

388 S. Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten
von Nag Hammadi, 117.

389§, z.B. Weish 2,24.



258 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

die wahre Gotteserkenntnis mit der Selbsterkenntnis des Menschen,
selbst ein gottverwandtes Wesens zu sein. Der ,,Baum der Erkenntnis®im
Paradies verkiindet Adam seine gottgleiche Stellung gegeniiber den nie-
deren Weltschopfern-Archonten, die nur aus Neid das Verbot des Genus-
ses von diesem Baum erlassen hatte. Ebenso dient die Paradiesschlange
hier im Auftrag des hochsten Gottes zur ,,Unterweisung“ des ersten Men-
schen und hat somit eine positive Aufgabe®®°.

Die Schlange der Genesis, die in UW einfach nur ,,Tier” genannt wird,
ist hier zugleich ein ,Lehrer”. Wir haben es hier mit einem Wortspiel
zu tun, das sich auch in Bereschit Rabba findet (20,11). Das Wortspiel
»lier“,Schlange“~,Lehrer” stammt aus dem paldstinischen Aramdisch
und ist ein Beleg dafiir, dass der Autor von UW Uberlieferungen ver-
wendet hat, die auf jiidisch-paldstinensische Traditionen zuriickgehen®!.
UW ist nicht in Paléstina entstanden. Das bemerkenswerte Neben- und
Miteinander von gnostischen und nicht-gnostischen Inhalten ganz ver-
schiedener friihjidischer Traditionen, von christlichen und manichii-
schen Elementen, Gedanken aus der griechischen Philosophie, Figuren
aus der griechischen bzw. hellenistischen Mythologie und Verweisen auf
Magie und Astrologie sprechen ebenso wie die klar erkennbaren agypti-
schen Motive fiir Alexandria als Entstehungsort**2. Doch bestanden zwi-
schen Syrien-Paldstina und Agypten enge Beziehungen, so dass auch der
Autor von UW mit Trdgern der jiidisch-paldstinensische Tradition in
Verbindung gestanden haben wird. So finden sich aramiische Wortspiele
sich auch in anderen Nag-Hammadi-Schriften®®>.

b. Die Paradieserzihlung im Apokryphon des Johannes

Nach dem ,,Apokryphon des Johannes® brachte ,der erste Herrscher
den Menschen nach seiner Schépfung in das Paradies und sagte von ihm,
es sei ,das (Paradies) seiner Lust’ Doch betrog er ihn damit***, denn es
war ein verkehrter und schlechter Ort:

Ihre Nahrung [war] ndmlich bitter, ihre [Schonheit] gesetzwidrig, ihre
Nahrung Betrug, ihre Baume [Gottlosigkeit, ihre Frucht unheilbares Gift]
und [ihr Versprechen Tod] fiir sie. Der Baum [aber, den sie gepflanzt

390 Rudolph, Die Gnosis, 111.

31§ 11.2.1.14.3.

392 Bethge, Einleitung zum Werk ,,Vom Ursprung der Welt®, 237; Bohlig, Das Problem
aramdischer Elemente in den Texten von Nag Hammadi, 434.

33 G 11.2.1.14.3.

34 NHC L1 p. 27, 6-11.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 259

hatten (mit den Worten): ,Er ist der Baum des Lebens’ - ich [werde] euch
belehren, was das [Geheimnis] ihres ,Lebens’ ist, namlich ihr gefélschter
[Geist], der aus ihnen gegenseitig kommt, damit sie ihn (sc. Adam) nach
hinten abwendeten, [so dafi] er seine Fiille nicht erkenne. Jener Baum [ist]
von folgender [Art]: Seine Wurzel ist bitter, [seine] Aste sind Schatten des
[Todes], seine Blitter Haf3gefithle und Betrug, seine Salbe eine Salbe der
Bosheit, seine Frucht Geliist nach dem Tod, und sein Samen sprof3 [aus]
Finsternis. Die ihn kosten - [ihr] Wohnort ist die Unterwelt3*>.

Weiter erzahlt der Autor des AJ (iber den Baum der Erkenntnis:

Der Baum aber, der von ihnen ,die Erkenntnis von Gut und Bose‘ genannt
wird, der die Nachsehung (Epinoia) des Lichtes ist, in bezug auf die sie
das Gebot gaben: ,nicht von ihr das heif3t, nicht auf sie zu horen, [da es
(sc. das Gebot) gegen Adam erlassen wurde, damit er nicht nach oben
zu seiner Fiille blicke und sein von seiner Fiille Entblof$tsein erkenne] —
ich aber stellte Adam wieder her, so dafl er al.“ [Ich sagte zu ihm]:
»Herr, war es nicht die Schlange, [die] ihn belehrte? Er lichelte und
[sagte]: ,Die Schlange erschien ihnen [zugunsten der] Zeugung in Lust,
die die Befleckung [des] Verderbens ist, damit er (sc. Adam) [ihr] (sc. der
Schlange) niitzlich [sei]*.

Danach heifit es tiber die Erschaffung der Frau:

Er (sc. der erste Herrscher) wuf3te, [dafl] er (sc. Adam) ihm ungehorsam
war, denn er war [weiser] als er® Ich aber sagte zu ihm: ,Herr, was ist
die ,Ekstase‘? Er lichelte und sagte: ,,Denkst du, dafl es so ist, wie Moses
gesagt hat: ,Er lief ihn einschlafen? Nein, sondern er verschleierte seine
Wahrnehmung mit Wahrnehmungslosigkeit. Er sagte ja durch den Pro-
pheten: ,Ich werde die Ohren ihrer Herzen [beschweren], damit sie nicht
verstehen noch sehen.” [Da verbarg sich die Nachsehung (Epinoia) des
Lichtes in ihm, und] in einer [Begierde wollte er (sc. der erste Herrscher)
sie] aus seiner [Rippe herausbringen]. Die Nachsehung (Epinoia) ist dasje-
nige, [das unfassbar] ist. Die Finsternis stellte [ihrem] Licht nach, konnte
das Licht aber nicht erreichen. Er wollte die Macht [aus] sich herausbrin-
gen und machte noch einmal ein [Gebilde] mit einer weiblichen Gestalt.
[Er] richtete sie vor ihm auf, [nicht wie] Moses gesagt hat: ,Er nahm eine
Rippe und [schuf] eine Frau und stellte sie ihm zur Seite™?’.

Nach der Erschaffung der Frau heifdt es iiber die Wirkung der Frau auf
Adam:

Sofort wurde er (sc. Adam) niichtern von der Trunkenheit des Todes.
Die Nachsehung (Epinoia) hob den Schleier, der auf seinem Herzen lag.

35 NHC IIL1 p. 27, 11-p. 28, 7. Zitiert nach der Ubersetzung von Michael Waldstein
(In: NHD, 1. Bd., 134-138).

3 NHC ITL,1 p. 28, 8-32.

37 NHC L1 p. 28, 36-p. 29, 1-35.



260 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Sofort erkannte er seinen Geschlechtsverkehr und sprach: ,Du bist endlich
Bein von meinem Bein. Du bist Fleisch von meinem Fleisch.® Darum
wird der Mann [seinen] Vater und seine Mutter verlassen und sich an
seine Frau binden, und die zwei werden ein Fleisch, [denn] der Gatte [der
Mutter] wurde ausgesandt, um ihren Mangel richtigzustellen. [Deshalb
nannte Adam sie] die [Mutter der Lebendigen]. [Durch die] Herrschaft der
[Hohe und die Offenbarung] der Erkenntnis [belehrte sie] die Nachsehung
(Epinoia). Vom Baum [in Gestalt] eines Adlers lehrte sie [sie], von der
Erkenntnis zu essen, damit [sie] ihre Fiille [erkennen, denn] beiden war
das Verfallen in [Unwissenheit] (zugestoflen)>*s.

Und zuletzt folgt darauf als eine Reaktionen Jaldabaoths, dass er Adam
und die Frau aus dem Paradies vertreibt:

Jaltabaoth bemerkte nun, [dafi] sie sich von ihm entfernten, und er [ver-
fluchte sie]. Uber die [Frau] fugte er auflerdem hinzu: ,Dein Mann wird
[tiber dich] herrschen; [denn er]| kennt das Geheimnis nicht, [das] durch
den heiligen Ratschlufy der Hohe [entstanden war]. Sie fiirchteten sich
aber, ihn zu verfluchen und seine Unwissenheit seinen Engeln gegeniiber
blof3zustellen. Er warf sie aus dem Paradies hinaus und bekleidete sie mit
dunkler Finsternis®®°.

Wie die Paradieserzahlung im UW, so folgt auch die im AJ der Erzéhlung
des Genesis. Sie beginnt damit, dass Gott den Menschen in den Para-
diesgarten setzt (Gen 2,8) und endet mit der Vertreibung Adams und
Evas aus dem Paradies (Gen 3, 24), doch wird sie griindlich gnostisch
umgedeutet: Gott ist hier zu einem begrenzten und neidischen ,,Ober-
archon“ geworden, das Paradies wird als verfiithrerischer und Verderben
bringender Ort geschildert, und der Baum des Lebens wird als todbrin-
gender Baum perhorresziert*”’. Die Schlange wird in AJ anders als in UW
ganz wie in den mehrheitschristlichen und friihjiiddischen Uberlieferun-
gen als boses Wesen und Werkzeug Jaldabaoths angesehen*’!. Sie lehrt
Adam ,,die Zeugung der Begierde der Befleckung und des Verderbens®,
die ganz im Sinne der Archonten sei — eine Deutung, durch die impli-
zit Enthaltsamkeit verkiindet wird*’2. Ansonsten stellt das AJ nach Peter
Nagel*®® eine ,korrektive Bibelauslegung® dar*%, die der Genesis durch
ihren eindeutigen Rollen- und Funktionstausch sehr nahe steht.

38 NHC L1 p. 30, 1-29.
39 NHC L1 p. 30, 30-p. 31, 9.
400 Nagel, Die Auslegung der Paradieserzahlung in der Gnosis, 54-55.
401 Tbid, 55.
402 Rudolph, Die Gnosis, 122.
S. zu seiner Auslegungstypologie im Kap. 2.
Nagel, Die Auslegung der Paradieserzahlung in der Gnosis, 54.

S ©

S

404



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 261

c. Die Paradieserzihlung in der Hypostase der Archonten

Nach der Hypostase der Archonten nahmen die Archonten nach der
Schopfung Adam (und) setzten ihn in das Paradies, damit ,er [es]
bearbeite (und) es bewahre“4®>. Die Archonten ermahnten ihn: ,,Von
[jedem] Baum, der im Paradies (ist), wirst du essen, aber von dem Baum
der Erkenntnis dessen, was gut ist, und dessen, was bose ist, sollst du
nicht essen und ihn auch nicht [beriihren], denn an dem Tag, an dem ihr
[von] ihm essen werdet, werdet ihr des Todes sterben.” Das sagten sie
ihm, doch verstanden sie das, was sie ihm sagten, nicht*°.

Die geistige Frau kam in Gestalt der Schlange, der Unterweiserin, zu
Adam und seiner Frau und sprach: ,Was war es, das er zu euch gesagt
hat? Von jedem Baum im Paradies wirst du essen, aber vom Baum
der Erkenntnis dessen, was bose ist, und dessen, was gut ist, if$ nicht?“
Die fleischliche Frau antwortete: ,,Er hat nicht nur gesagt: ,Ef8t nicht,’
sondern: ,Beriihrt ihn nicht, denn an dem Tag, an dem ihr von ihm
essen werdet, werdet ihr des Todes sterben!*“ Die Schlange sagte zu Frau:
»Ihr werdet nicht des Todes sterben, denn er sagte euch dies, weil er
neidisch ist. Vielmehr werden eure Augen sich 6ffnen, ihr werdet sein
wie die Gotter (und) wissen, was bose und was gut ist.“ Die fleischliche
Frau nahm von dem Baum, afl und gab auch ihrem Mann davon. Da
erkannten sie, daf3 sie geistig nackt waren. Sie nahmen Feigenblitter und
banden sie um ihre Hiiften*”’. Da kam der grofle Archont und fragte:
»Adam, wo bist du?“, denn er wuflte nicht, was geschehen war. Adam
antwortete ihm: ,,Ich habe deine Stimme gehort (und) mich gefiirchtet,
denn ich war nackt. Und deshalb habe ich mich versteckt.“ Der Archont
fragte weiter: ,Warum hast du dich versteckt, es sei denn, dafy du von
dem Baum gegessen hast, von dem ich dir gebot: ,Allein von ihm if3
nicht? — Und du hast (doch) gegessen.“ Adam antwortete: ,,Die Frau,
die du mir gegeben hast, [gab] mir, (und) ich habe gegessen.“ Und der
Archont verfluchte die Frau. Doch diese sprach: ,,Die Schlange war es, die
mich tduschte, (und deshalb) habe ich gegessen.“ Der Archont wandten
sich der Schlange zu und verfluchten ihren Schatten, der kraftlos ist, und
erkannte nicht, dass es sein eigenes Gebilde war. Seit jenem Tag steht
die Schlange unter dem Fluch der Méchte. Die Archonten wandten sich
nun Adam zu, nahmen ihn und warfen ihn zusammen mit seiner Frau

405 Zitiert nach der Ubersetzung von Ursula Ulrike Kaiser (In: NHD, 1. Bd., 225-228).

46 NHC IL4, p. 88,24-29. Hier und weiter zitiert nach der Ubersetzung von Ursula
Ulrike Kaiser (NHD, 1. Bd., 225-228).

407 NHC IL4, p. 89,31-90,19.



262 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

aus dem Paradies. Sie warfen die Menschen in die Miihsale des Lebens,
damit sie weltlich wiirden und keine Zeit hitten, dem heiligen Geist treu
ergeben zu sein®%,

Wie die Anthropogonie der HA folgt auch die Paradieserzahlung der
HA im Grofien und Ganzen der biblischen Erzéhlung (hier Gen 3,8-24).
Im Einzelnen zeigen sich jedoch auffillige Umdeutungen, Auslassungen
und Zusitze*®,

Dies beginnt bereits mit der anfanglichen Frage des grofien Archon-
ten: ,,Adam, wo bist du?“ (p. 90,20), die zwar die entsprechende Frage
Gottes aus Gen 3,9 aufgreift, sie aber zugleich spezifisch erweitert, indem
von dem Archonten gesagt wird: ,,. .. denn er wuf3te nicht, was geschehen
war® (p. 90,20f.)*%. Eine solche Auslegung findet sich auch in anderen
gnostischen Schriften. Auch wird gegen den alttestamentlichen Gott in
TestVer p. 47,14-23 polemisiert: ,Was ist das fiir ein Gott? Zuerst neidete
er es Adam, vom Baum der Erkenntnis zu essen, und zweitens sprach er:
Adam, wo bist du? Gott hat also kein Vorherwissen, das heif3t, er wuflte
zuerst nicht Bescheid.“ Auch in UW p. 119,26 f. fragen die Archonten aus
purem Unwissen Adam nach dessen Verbleib*!!.

Bei den folgenen gegenseitigen Schuldzuweisungen fillt im Gegen-
satz zu Gen 3,12—14 auf, dass die HA die Redeanteile Gottes vollstin-
dig gestrichen hat. Alles, was die Archonten vermdgen, ist, ihre eige-
nen Geschopfe zu verfluchen. Adam bleibt davon vorerst ausgenom-
men, doch wird die Frau im Gegensatz zu Gen 3,13 von dem ,,anmaflen-
den Archonten® verflucht. Die Archonten, die ab hier wieder gemeinsam
agieren, wenden sich daraufhin der Schlange zu, um in ihr die eigentli-
che Urheberin der Gebotsiibertretung zu strafen. Sie treffen mit ihrem
Fluch jedoch nur ,ihren (sc. der Schlange) Schatten, (der) machtlos
ist“ (p. 90,32f.), d.h. nicht die geistige Frau, die durch den Mund der
Schlange geredet hatte*!2.

Wirft man abschlieflend einen Blick auf das Ende der biblischen Para-
diesgeschichte in Gen 3,22, so fillt auf, dass die HA diesen Abschnitt
kaum rezipiert. Wahrend Gen 3,22 die ganze Geschichte vom sog. ,,Siin-
denfall“ mit den Worten restimiert: ,,Siehe, Adam ist wie einer von uns
geworden, (fahig) Gutes und Boses zu erkennen” (Gen 3,22a LXX) und

408 NHC 11,4, p. 90,19-91,11.

409 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 245.
410 Thid.

411 Tbid.

412 Tbid, 248.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 263

daraus die Schlussfolgerung zieht, dass Adam aus dem Paradies vertrie-
ben werden muss, ,,damit er nicht seine Hand ausstrecke und (auch) vom
Baum des Lebens nehme, esse und lebe bis in Ewigkeit“ (Gen 3,22b LXX),
so tibernimmt die HA davon nur den Vertreibung der Menschen aus dem
Paradies, gibt aber keinerlei Begriindung dafiir. Das ist insofern nach-
vollziehbar, als in der HA ein Baum des Lebens nicht erwahnt ist und er
daher auch nicht der Grund fiir die Vertreibung sein kann*"®. In der HA
ist die Vertreibung aus dem Paradies die Vergeltung des Oberarchons an
den Menschen wegen ihres Erwerbes der Erkenntnis (Gnosis).

Obwohl die Paradieserzidhlung der HA im Groflen den Linien der ihr
zugrunde liegenden biblischen Erzdhlung folgt, hat der Autor von HA
ihren Sinn doch griindlich verandert. Wie die HA so gehért auch die
Paradieserzdhlung der HA nach Peter Nagel zum Auslegungstyp 1, d. h.
sie vetritt eine Auslegung im Gegensinn durch Rollen- und Funktions-
tausch*!* oder eine ,,Protestexegese” im direkten Sinne. Der einzige und
allwissende Gott wird zu einem ,,Oberarchon®, der in der Unwissenheit
lebt und auch die Menschen, die er erschaffen hat, in der Unwissenheit
zu halten versucht. Das misslingt ihm jedoch, da die obere Welt durch
die Schlange, die in der friihjiidischen und christlichen Uberlieferung
als Teufel interpretiert und negativ beurteilt wird, den Menschen hilft
und den Weg zur Gnosis zeigt. Als Vergeltung des Oberarchons fiir den
Erwerb der Erkenntis werden Adam und seine Frau aus dem Paradies
vertrieben. Diese Protestexegese wendet sich in erster Linie gegen den
Oberarchon. Sie versucht zu zeigen, dass ,,in so much as the created world
falls short of perfection it cannot be either the work or the will of the hig-
hest deity. The highest deity cannot be ignorant, jealous, angry, or vengeful®
(Orval Wintermute)*!>.

d. Anspielungen auf den Urzustand und den Fall des Menschen in der
Apokalypse des Adam

In der Apokalypse des Adam finden sich Anspielungen auf den Urzu-
stand und den Fall des Menschen. So erzihlt etwa Adam seinem Sohn
Seth:

Als Gott mich aus der Erde erschaffen hatte, samt deiner Mutter Eva, da
wandelte ich mit ihr in Herrlichkeit, die sie in jenem Aon erkannt hatte, aus

413 Tbid, 251.
414§ 112,
415 A Study of Gnostic Exegesis of the Old Testament, 259.



264 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

dem wir entstanden waren. Sie lief mich ein Wort der Gnosis des ewigen
Gottes wissen. Und wir glichen den grofen ewigen Engeln, denn wir waren
iiber den Gott erhaben, der uns erschaffen hatte, und tiber jene Krifte bei
ihm, die wir nicht kannten. Da trennte uns Gott, der Archont der Aonen
und jener Krifte, im Zorne. Da wurden wir zu zwei Aonen. Und es verlie§
uns jene Herrlichkeit, die in unserem Herzen war, mich und deine Mutter
Eva, mitsamt jener ersten Gnosis, die in uns wehte*6.

Wie der zweite Mensch in der Schrift ,Vom Ursprung der Welt“4!, hat
auch der androgyne Mensch jiidischen Hintergrund, kennt die jiidische
Tradition doch die Erschaffung des Adam als onm97x (GenR 8, 6a)*18.
Den Ausspruch Adams, ,,Sie (d.h. Eva - J.L.) liel mich ein Wort der
Gnosis des ewigen Gottes wissen (ApAd 64,12), interpretiert Alexander
Bohlig dahingehend, dass Eva es gewesen sei, die dem Adam Weisheit
vermittelte*!. Die besondere Weisheit Adams ist ein bekannter Topos
im Judentum. So verleiht Gott ihm am Ende des Schopfungssabbats
gottliche Einsicht (PesR 54a)*?°. Ebenso findet sich hier die Vorstellung
vom Glanz Adams, der als Abglanz der gottlichen Doxa (7122) gedeutet
wird. In der Apokalypse des Adam ist allerdings von der ,,Herrlichkeit
im Herzen“ und von der ,Gnosis“ die Rede. In beiden Uberlieferungen
wird ihm der Glanz aber wieder entzogen - im Judentum aufgrund seiner
Siinde, in der Gnosis aufgrund seiner herausragenden Fihigkeiten*?!.
Die Apokalypse des Adam ist ein gnostisches Werk*?, das keine
erkennbaren christlichen*?®, dafiir aber judische Ziige aufweist**%. Die

416 NHC V;5 p. 64,3-10. (Zitiert nach der Ubersetzung von Walter Beltz (In: NHD, 2.
Bd,, 436)).

47 § 11.2.1.2.a.

418 Bghlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadj, 120.

419 Ibid, 124. Auch im Apokryphon des Johannes ist ein dhnlicher Gedanke zu finden,
wenn ,die Epinoia des Lichts, die von ihm Zoe genannt wurde®, zu Adam kommt, um
ihn zu belehren (BG 53,8 ff. = NHC III 25,10ff. = II 20,17 fF. (ibid)).

420 Tbid.

421 Thid, 126.

422 Sie gehort zur sethianischen Literatur. S. dazu: Pearson, The Problem of ,,Jewish
Gnostic* Literature, 26; Turner, Sethian Gnosticism: A Literary History, 55 ff.; Turner,
Typologies of the Sethian Gnostic Treatises from Nag Hammadi, 169 ff.; Schenke, Das
sethianische System nach Nag-Hammadi-Handschriften, 165 ff.

423 Beltz, Einleitung zur Apokalypse des Adam (NHC V,5). In: NHD, 2. Bd.: NHCV,
2-XIII, 1, BG 1 und 4., 434—435; Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 470-471;
Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic* Literatur, 26 ff.

424 Bohlig, Jidisches und iranisches in der Adamapokalypse des Codex V von Nag
Hammadi. In: Bohlig, Mysterion und Wahrheit, 148ff.; Pearson, Jewish Sources in
Gnostic Literature, 470 fI.; Pearson, The Problem of ,,Jewish Gnostic“ Literatur, 26 ff.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 265

ApAd ist ein Beweis dafiir, dass es eine vom Christentum unabhéngige
judische Gnosis gab*®, gilt es doch als sicher, dass die hier vorkom-
menden jiidischen Motive nicht iiber das Christentum hierher gelangt
sind.

e. Die Paradiesgeschichte in der manddischen Literatur

Auch die mandaische Literatur kennt ein Paradies. Es hat seinen Namen
von seinen Bewohnern, den ,,Entriickten der Kusta“ (msune kusta)**°,
und ist im Norden von Bergen umgeben*”’. Obwohl das Paradies in
den mandiischen Texten selten vorkommt und nach Meinung Kurt
Rudolphs von sekundirer Bedeutung ist*?®, trigt es im Frithjudentum
einen dhnlichen Namen, namlich ,,Ort der Auserwihlten und Gerechten
(so z.B. in den Henoch-Biichern)*?. Und auch hier liegt das Paradies im
Norden*¥.

Obwohl eine der biblischen dhnliche Siindenfallgeschichte in der
mandaiischen Literatur fehlt*3!, gibt es in der mandaischen Literatur Ver-
weise, was die Situation nach dem Siindenfall anbelangt. So wird in RG,
10. Buch, 242 berichtet, wie Adam sein Weib Hawwa nackt sah und sein
Sinn sich vor ihr schimte. Dies erfuhr Hibil und er schuf Adam und sei-
nem Weibe Gewinder, womit sie ihre Bléf8e bedeckten. Ganz ohne Zwei-
fel verweist diese Stelle auf Gen 3,7 u. 21.

In GR, 3. Buch, 119,12-15 findet sich der Gedanke, dass der Tod eine
Strafe ist:

Als die Sieben den Tierkreis verteilten, wurde der Welt der Tod als Strafe
auferlegt. Der Tod wurde der Welt als Strafe auferlegt.

Hier fehlen zwar direkte Anspielungen auf die Siindenfallgeschichte,
doch ist der Gedanke, dass der Tod eine Strafe und damit eine Folge des
Siindenfalls sei, ein wichtiges friihjiidisches Theologumenon, das sich in

425 Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 470.

426 Rudolph, Die Mandéer I, 126.

427 Tbid.

428 Tbid, 82. 126. Nach Rudolph ist die Paradiesvorstellung in der mandiischen Litera-
tur auf islamischen Einfluss zuriickzufiithren (ibid, 82).

429 Ibid, 126. S. auch Bousset, Die Religion des Judentums im spithellenistischen
Zeitalter, 282.

430 Rudolph, Die Mandier I, 126. Bousset, Die Religion des Judentums im spithelle-
nistischen Zeitalter, 283.

431 Rudolph, Die Mandéer I, 155. S. auch ibid. 156-157.



266 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

vielen Texten findet**2. Auch hier kann man also Berithrungspunkte zwi-
schen dem Mandédertum und Judentum finden, die nicht vom Christen-
tum vermittelt wurden.

t. Paradies und Siindenfall nach der gnostischen Erklirung bei Irendus

Eine Erklarung der Stindenfallgeschichte der ,,Ophiten” und ,,Sethinaer®
findet sich bei Irendus (Haer 1,30,7-8):

Voll Neid wollte nun Ialdabaoth etwas ausdenken, um den Menschen
durch ein Weib zu entleeren; und er zog aus seiner Enthymesis ein Weib
hervor, das jene Prounikos sogleich aufnahm und unsichtbar der Kraft
beraubte. Wie die andern nun hinzutraten, wunderten sie sich iiber ihre
Schonheit und nannten sie Eva. Sie begehrten aber ihrer und zeugten aus
ihr Sohne, die sie Engel nennen. Nun gedachte ihre Mutter, Eva und Adam
durch die Schlange zu verfiihren, das Gebot Ialdabaoths zu tibertreten.
Eva, wihnend, daf} sie die Stimme des Sohnes Gottes vernehme, glaubte
leicht und riet auch dem Adam, von dem Baume zu essen, von dem Gott
zu essen verboten hatte. Als sie aber gegessen hatten, da erkannten sie
die himmlische Kraft und wandten sich von ihren Schépfern ab. Wie
nun die Prounikos dies sah, dafl sie sogar von ihrem eigenen Gebilde
verlassen worden, da jubelte sie und rief wiederum aus: ,Gelogen hat,
der sich einstens selbst Vater nannte, da doch der Vater unverginglich
ist, und das erste Weib, das doch zum ersten Manne gehorte, ist eine
Ehebrecherin!“ Weil jedoch laldabaoth so sehr in sich versunken war, dafl
sie darauf gar nicht achtgab, trieb er Adam und Eva aus dem Paradiese,
weil sie sein Gebot iibertreten hatten. Er wollte ndmlich, dafl dem Adam
aus Eva Kinder erzeugt wiirden, konnte es aber nicht erreichen, weil ihm
seine Mutter in allem entgegenhandelte und Adam und Eva heimlich ihres
Lichttaues entleerte, damit der urspriingliche Geist von dem Fluch und
der Schmach nicht seinen Teil empfange. Nachdem sie dergestalt von der
gottlichen Substanz entleert waren, fluchte er ihnen und warf sie vom
Himmel auf diese Erde hinab. Doch auch die Schlange erlitt dasselbe
Geschick, da sie gegen den Vater gehandelt hatte; indem sie aber die Engel
hienieden in ihre Gewalt brachte, zeugte sie sechs Sohne. So entstand,
wenn man sie selbst mit einrechnet, die Nachbildung der Siebenheit, die
bei dem Vater ist. Diese sieben Geister der Welt sind die bestindigen
Feinde und Widersacher des menschlichen Geschlechtes, weil ihretwegen
ihr Vater hinabgestiirzt wurde*®.

4328, z.B. IVEsra 3,7; 7,11f; Bar 23,4; 48,42. S. auch Bousset, Die Religion des
Judentums im spithellenistischen Zeitalter, 406-409.

433 Hier und weiter Zitiert nach der Ubersetzung von E. Klebba (In: Des Heiligen
Irendus finf Biicher gegen die Héresien, 86-87).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 267

Dieser Abschnitt, der viele Parallelen zu den erhaltenen sethianischen
Originalschriften aufweist, etwa in der Gestalt des Demiurgs Ialdaba-
oth oder der ,himmlischen Mutter®, die im Erlosungsprozess eine her-
ausragende Rolle spielt, ist ein gutes Beispiel fiir die gnostische ,,Pro-
testexegese der Paradieserzdhlung. Wie in UW und A], so steht auch
hier an der Stelle des Gottes Israels der Demiurg Ialdabaoth, als dessen
Prototyp unter anderem auch Jahwe genannt wird**%. Wie in UW so ist
auch in IrenHaer I, 30, 7 seine charakteristische Eigenschaft der Neid,
der im Judentum eine typische Eigenschaft Satans ist. Das Weib und die
Zeugung, die im AT positiv beurteilt werden (s. Gen 2,18 u. 1,28), wer-
den hier als listige Werkzeuge Ialdabaoths dargestellt**®. Auch findet sich
bei den ,,Sethianern und Ophiten® in IrenHaer I, 30, 7-8 die Figur der
»~himmlischen Mutter“ als positive Heldin, die Eva und Adam ,verfiihrt
das Gebot Ialdabaoths zu tibertreten.

In IrenHaer I,30,9 wird von der Herrlichkeit Adams und Evas gespro-
chen, die auch in ApcAd vorkommt:

Frither waren gemf} ihrer Erschaffung die Leiber Adams und Evas leicht,
leuchtend und gleichsam geistig; bei ihrem Sturz aber wurden sie dunkler,
dicker und trager. Doch auch die Seele wurde zerstreut und schlapp, denn
sie hatte von ihrem Schépfer ja nur einen Hauch von dieser Welt.

Wie in I1.2.1.3. d ausgefiihrt, basiert diese Anschauung auf der Vorstel-
lung vom Glanz Adams, die im Judentum gut bekannt ist.

g. Paradies und Siindenfall im Buch ,Baruch“ des Gnostikers Justin bei
Hippolyt von Rom

Die Bedeutung des Paradiesgartens, der Biume und der Schlange kennt
auch der Gnostiker Justin, dessen Anschauungen von Hippolyt (Ref
V,26-27) iiberliefert wurden.

Justin kennt drei ungezeugte Prinzipien des Alls, zwei madnnliche und
ein weibliches:

Von den minnlichen heif$t eines der Gute, und zwar wird dieses allein
so genannt, er ist Vorauswisser aller Dinge; das andere heif8t Vater alles
Erzeugten, es ist ohne Vorherwissen, ohne Erkenntnis, ohne Sehvermé-
gen. Das weibliche ist ohne Vorherwissen, zornmiitig, hat zwei Seelen und
zwei Leiber, ist in allem dem Miadchen der Herodotischen Fabel dahnlich,
bis zur Scham Jungfrau, unterhalb Schlange, wie Justinus behauptet; dieses

434 §11.2.1.13.a.
435 Auch in AJ ist es Jaldabaoth, der das ,,sexuelle System" begriindet. Vgl. NHC IIL,1;
BG 2; NHC II,1/NHC IV,1.



268

I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Midchen heif$t Edem und Israel. Dies sind die Prinzipien des Alls, Wur-
zeln und Quellen, aus welchen das Existierende entstand; etwas anderes
gab es nicht. Da nun der Vater, der Nichtvorauswisser, jene Halbjungfrau
Edem sah, iiberkam ihn Begierde nach ihr. Dieser Vater aber heif3t Elohim;
ebensosehr begehrte aber Edem nach Elohim, und die Begier vereinigte
sie in einem Liebeserweis. Aus diesem Verkehr erzeugte sich der Vater mit
der Edem zwolf Engel. Die Namen der viterlichen Engel sind: Michael,
Amen, Baruch, Gabriel, Esaddaios ... und die Namen der miitterlichen
Engel, die Edem zur Welt brachte, folgen gleichfalls. Es sind die folgen-
den: Babel, Achamod, Naas, Bel, Belias, Satan, Sael, Adonaios, Kauithan,
Pharaoth, Karkamenos, Lathen. Von diesen vierundzwanzig Engeln haben
die viterlichen Gemeinschaft mit dem Vater und vollfithren in allem sei-
nen Willen, die miitterlichen mit Edem. Die Gesamtzahl all dieser Engel
ist das Paradies, von dem Moses sagt; ,,Gott pflanzte das Paradies in Edem
gegen Osten’, d.h. gegen das Angesicht Edems, auf daf8 Edem das Para-
dies, d.i. die Engel, fiir immer sehe. Die Engel dieses Paradieses werden
allegorisch Bdume genannt, und der Baum des Lebens ist der dritte der
viterlichen Engel, Baruch; der Baum der Erkenntnis des Guten und des
Bosen ist der dritte der miitterlichen Engel, Naas. Dies sollen nach ihm die
Worte des Moses bedeuten: Moses habe dies verdeckt gesagt, weil nicht alle
zur Wahrheit gelangten. Nachdem aber das Paradies aus der gemeinsamen
Liebe Elohims und Edems entstanden war, nahmen die Engel Elohims von
der schonsten Erde, d.i. nicht vom tierischen Teil Edems, sondern von
den menschlichen und edlen Teilen der Erde iiber der Scham und bilde-
ten den Menschen. Aus den tierischen Teilen entstehen die Tiere und die
iibrigen Lebewesen. Den Menschen also machten sie (Elohim und Edem)
zum Sinnbild ihrer Einheit und Liebe und legten ihre eigenen Krifte in
ihn, Edem die Psyche, Elohim das Pneuma. Und der Mensch Adam wird
zum Siegel und zum Denkmal der Liebe und zum ewigen Sinnbild der
Ehe Edems und Elohims. Auf gleiche Weise ist auch Eva, wie von Moses
aufgezeichnet ist, Abbild und Sinnbild, ewig zu hiitendes Siegel der Edem
geworden; in gleicher Weise wird auch in Eva, dem Abbilde, die Psyche
von Edem, das Pneuma von Elohim gelegt. Und es wurden ihnen Weisun-
gen gegeben: ,Wachset und vermehret euch und erbet die Erde, d.i. die
Edem. Edem hat nimlich ihre ganze Kraft wie eine Mitgift bei der Hoch-
zeit dem Elohim zugebracht. Und so, sagt er (Justin - J.L.), bringen bis
heute die Frauen in Nachahmung jener ersten Ehe den Ménnern eine Mit-
gift in Befolgung eines gottlichen und viterlichen Gesetzes, das zwischen
Elohim und Edem Geltung hatte. Nachdem nun alles geschaffen war, wie
es bei Moses steht, der Himmel, die Erde und was darin ist, wurden die
zwolf Engel der Mutter ,,in vier Urspriinge® geteilt, und jedes dieser Vier-
tel heif3t Fluss, Pheison, Geon, Tigris und Euphrat, wie Moses sagt; diese
zwolf Engel umwandeln in vier Abteilungen die Welt und verwalten sie
und haben von Edem eine Befehlsgewalt iiber die Welt. Sie bleiben aber
nicht immer an den gleichen Stellen, sondern umwandeln wie in einem
zyklischen Reigen die ihnen zugeteilten Rdume, indem sie sich von Ort zu
Ort begeben und nach Zeiten und Zwischenrdumen ihren Platz wechseln.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 269

Wenn nun Pheison tiber die Rdume herrscht, so entsteht in diesem Teil
der Erde Hunger, Bedringnis und Elend. Karg ist die Konstellation dieser
Engel. Ebenso entstehen aus jedem der vier Teile, nach der Kraft und Natur
des einzelnen schlimme Zeiten und Epidemien; und so geht es fiir immer,
ohne Unterbrechung, rund um die Welt gemaf3 der Herrschaft jener Vier-
tel, wie ein Strom von Bosheit nach dem Edem. Das notwendige Bose hat
folgenden Grund: da Elohim in wechselseitiger Liebe die Welt hergestellt
und gebildet hatte, wollte er in die oberen Schichten des Himmels auf-
steigen und sehen, ob nicht etwas an seiner Schopfung mangelhaft sei;
er nahm die eigenen Engel bei seinem Aufstieg mit sich und lieff Edem
unter zuriick; da sie Erde war, wollte sie ihrem Gatten nicht hinauf fol-
gen. Da nun Elohim oben an das Ende des Himmels kam und ein helle-
res Licht als das, das er geschaffen, sah, sprach er: ,Offnet mir die Tore,
auf daf} ich eingehe und dem Herrn bekenne; ich meinte ndmlich, ich sei
der Herr“. Antwort ward ihm vom Lichten mit den Worten: ,,Dies ist das
Tor des Herrn, Gerechte treten durch dasselbe ein®. Und sofort ward das
Tor gedftnet und der Vater trat ohne Engel zum Guten ein und sah ,was
kein Auge gesehen und kein Ohr gehort und was in keines Menschen Herz
gedrungen. Dann sprach der Gute zu ihm; ,,Setze dich zu meiner Rech-
ten!“ Der Vater aber sprach zum Guten: ,,Laf§ mich, Herr, die Welt, die ich
geschaffen, vernichten; mein Pneuma ist an die Menschen gebunden, und
ich will es wieder zu mir nehmen.“ Darauf sprach der Gute zu ihm: ,,Du
kannst nichts Boses tun, da du bei mir bist; aus gemeinsamer Liebe habt
ihr die Welt gemacht, du und Edem; lasse also Edem die Schopfung besit-
zen, so lange sie will, du aber bleibe bei mir.“ Da erkannte Edem, daf3 sie
von Elohim verlassen sei; voll Trauer lief$ sie die eigenen Engel neben sich
stehen und schmiickte sich sorgfiltig, ob vielleicht Elohim von Begierde
ergriffen zu ihr herabkdme. Da aber Elohim, von dem Guten bezwungen,
nicht mehr zu Edem herabkam, befahl Edem der Babel, die Aphrodite ist,
Ehebriiche und Scheidungen bei den Menschen anzustiften; es sollte, so
wie sie von Elohim geschieden war, auch das Pneuma Elohims, das in den
Menschen ist, durch solche Scheidungen gequélt und betriibt werden und
dasselbe leiden, wie Edem in ihrer Verlassenheit. Und Edem gab ihrem
dritten Engel Naas grofie Macht, damit er mit allen Strafen das in den
Menschen befindliche Pneuma Elohims ziichtige, um durch das Pneuma
Elohim selbst zu strafen, der gegen die zwischen ihnen geschlossenen Ver-
trage seine Gattin verlassen hat. Da der Vater Elohim dies sah, schickte
er Baruch, seinen dritten Engel, aus, um dem in allen Menschen befind-
lichen Pneuma zu helfen. Baruch ging also und stellte sich mitten unter
die Engel Edems, d.i. mitten in das Paradies - das Paradies sind niam-
lich die Engel, in deren Mitte er sich stellte — und verkiindete dem Men-
schen; ,Von jedem Baume, der im Paradiese ist, wirst du essend genie-
3en, von dem von dem Baum der Erkenntnis des Guten und des Bosen
sollst du nicht essen® Dieser ist Naas; das bedeutet, den elf anderen Engeln
Edems solle man gehorchen; sie haben zwar Leidenschaften, aber sie haben
keine Ungerechtigkeit; Naas hatte aber Ungerechtigkeit; er machte sich
an Eva heran, tiuschte sie und trieb Ehebruch mit ihr, was Unrecht ist;



270 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

er machte sich aber auch an Adam heran und mibfirauchte ihn wie einen
Knaben, was gleichfalls Unrecht ist. Daraus entstand der Ehebruch und
die mannménnliche Unzucht. Seit der Zeit beherrschte das Bose und das
Gute, die beide zugleich vom Vater verursacht sind, die Menschen?®.

Dieser Abschnitt aus dem Baruch-Buch des Gnostikers Justin enthalt
nicht nur eine Paradieserzidhlung, sondern auch eine Kosmogonie und
Anthropogonie, die ein erzihlerisches Ganzes bilden, in dem ,,das Para-
dies“ von grofler Bedeutung ist.

Der alttestamentliche und jiidische Stoff nimmt somit im ,,System™ von
Justin eine bedeutende Stelle ein**’. So finden sich im ,,Baruch-Buch®
neben zahlreichen Anspielungen auf das AT auch direkte Zitate. ,Gott
pflanzte das Paradies gegen Osten” geht auf Gen 2,8 zuriick, wo es heifit:
»Dann legte Gott, der Herr, in Eden, im Osten, einen Garten an® Die
Worte ®0pL0g 0 vor Je6¢g werden ausgelassen, da bei Baruch nicht Elo-
him, sondern der Gute ,,der Herr" (26,15) ist. ,In Eden” musste als ®otd
mpoowmov Tii’Edén ausgelegt werden, weil Edem im Baruch-Buch kein
Land, sondern eine Person ist*. Wenn in Ref 26,6 gesagt wird, dass der
Baum des Lebens ,,Baruch® und der Baum der Erkenntnis ,,Naas“ heiflen,
ist das eine Anspielung auf Gen 2,9. ,Wachset und vermehret euch und
erbet die Erde“ ist ein direktes Zitat aus Gen 1,28. Die vier Fliisse, Phei-
son, Geon, Tigris und Euphrat, sind die vier Fliisse in Eden, die in Gen
2,8 ff. genannt werden. Das Gesprach zwischen Elohim und dem Guten
in Ref 26,15-17 basiert auf drei alttestamentlichen Zitaten: 26,15 ver-
weist auf Ps 117,19, 26,16 auf Ps 117,20 LXX** und in 26,17 finden sich
die berithmten Worte aus Ps 109,1: ,,Setze dich zu meiner Rechten44?. In
26,22 wurde Gen 2,16 f. benutzt; wobei das Wort Gottes an Adam (ohne
die Todesdrohung) weitgehend unverindert tibernommen wurde**!.

436 Zitiert nach der Ubersetzung von Konrad Preysing (In: Widerlegung aller Hiresien
(Philosophumena). (BKV 40). Miinchen 1922, 134-138).

437 Hans-Martin Schenke hat die Baruch-Schrift des Gnostikers Justin als Buch charak-
terisiert, in dem ,,sich ein massiver jiidischer Einschlag findet“ (Schenke, Das Problem
der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis. Ist die Gnosis aus dem Judentum ableit-
bar?, 127). Nach Kurt Rudolph ist das dem Baruch-Buch zugrunde liegende System stark
in der judischen Tradition verhaftet (Rudolph, Die Gnosis, 159).

438 Haenchen, Das Buch Baruch. In: Haenchen, Gott und Mensch. Gesammelte Auf-
sitze, Tibingen 1965, 309.

439 Tbid. In Ref 26,16 hat Justin nur &v ovtfj durch 8i avtijg ersetzt, um den Text zu
verbessern (Haenchen, Das Buch Baruch, 309).

40 Tbid, 309-310. Die Antwort des Vaters §acov pe ... xataotoéypar deutet auf Dtn
9,14 Eaoov pe éEoledoetoon adbtovg hin, von einem Zitat kann jedoch nicht gesprochen
werden (ibid, 310).

441 Tbid.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 271

Die Paradieserzahlung des Baruch-Buches ist ein gutes Beispiel fiir die
allegorische Interpretation des ATs. Obwohl Peter Nagel Recht damit hat,
dass ,,die gnostische Exegese von dem dramatischen Kern der Paradieser-
zahlung, dem ,,Siindenfall®, keinen im eigentlichen Sinne allegorischen
Gebrauch gemacht hat“4*?, werden Teile der Geschichte im Baruch-Buch
dennoch allegorisch ausgelegt, wobei sogar der Begriff dAAnyoQuxnog
benutzt wird. So steht in Ref V 26,6: ,,Die Engel (dieses - J.L.) Paradie-
ses werden allegorisch (&AAnyopixog) Baume genannt®, ist Baruch doch
der Baum des Lebens und Naas der Baum der Erkenntnis. Die Ausle-
gung der Paradiesbdume als Personen findet sich schon in PsSal 14,3,
wo es heif$t: ,Des Herrn Fromme werden in ihm (dem Gesetz - J.L.)
ewiges Leben haben; des Herrn Paradies, die Baume des Lebens, sind
seine Frommen*44. Hier klingt wohl auch Ps 1,1.3 mit. Die allegorische
Deutung der vier Paradiesstrome, die in der Gnosis sehr unterschied-
lich ausfillt (Ref VI 14,7-11; V 9,15-18), ist fiir das hellenistische Juden-
tum charakteristisch und findet sich etwa bei Philo von Alexandria (All I
Par. 63 ff.; QuaestGen 1,12)**. Orval Wintermute hat Recht, dass man
die gnostische Exegese nicht separat behandeln kann**, war die allego-
rische Bibelauslegung doch auch im Judentum und im Christentum weit
verbreitet**. Das Baruch-Buch des Justins zeigt, dass jene Menschen, die
wir heute als ,Gnostiker“ bezeichnen, grofitenteils dieselben Methoden
der Schriftauslegung verwendeten wie ihre jiidischen und ,,grof3kirchli-
chen® Zeitgenossen.

Das Baruch-Buch ist ein christlich-gnostisches Werk. Seine sprachli-
che Form zeigt, dass keine hebriischen Texte benutzt wurden, und alles
weist auf die alleinige Verwendung der LXX, die heilige Schrift der ersten
Christen, hin*¥. Die alttestamentlichen Motive sind also iiber das Chris-
tentum zu Justin gelangt. Anders steht es mit den jiildischen Namen. Die
»guten® Engel Michael und Gabriel finden sich im Alten und Neuen Tes-
tament, der Engelsname ,,Amen® (26,3) jedoch ist nach Ernst Haenchen
dem AT unbekannt. Symmachus hat in Jes 65,16 Jax "% mit 6 9e0g
Aunv wiedergegeben. Das scheint darauf hinzudeuten, dass ,,Amen® als

442 Nagel, Die Auslegung der Paradieserzihlung in der Gnosis, 57.

443 Haenchen, Das Buch Baruch, 309.

444 Tbid.

445 Wintermute, A Study of Gnostic Exegesis of the Old Testament, 258.

46 S, Reventlow, Epochen der Bibelauslegung. Bd. I: Vom Alten Testament bis Orige-
nes, Miinchen 1990, 44 ff., 170ff.

447 Haenchen, Das Buch Baruch, 309-310.



272 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Gottesname angesehen wurde. Als solcher wurde er auch von der Offen-
barung des Johannes christologisch verwendet (Apk 3,14). Bei Justin ist
er zur Bezeichnung eines gottlichen Wesens geworden**8. Das hebraische
Wort o°i17x wird in der LXX stets durch griechische Begriffe ersetzt, so
dass der Name Elohim im Baruch-Buch nicht von hier stammen kann*%.
Auch der Name Achamoth, der im Baruch-Buch der Name eines Engels
ist, findet sich nicht in der LXX, hat aber jiidischen Hintergrund*?°. Das-
selbe gilt auch fiir den Namen Naas, der vom hebriischen Wort wrs,
»Schlange®, abgeleitet ist und hinter dem mit Sicherheit die Schlange aus
der Siindenfallgeschichte steht*!. In der gnostischen Literatur wird die
Schlange teils positiv als ,,Lehrer teils negativ als ,Verfithrer“ angesehen.
Im Baruch-Buch ist sie eine dimonische, verfithrende Macht. Haenchen
vermutet, dass Justin auf eine schon Paulus (I Kor 11,3) bekannte friihjii-
dische Tradition zuriickgriff, nach der Eva von Naas verfithrt wurde**2.
Dass aber auch Adam seiner Verfithrung erlag, ist eine Weiterfithrung
der Geschichte, die im Judentum unbekannt ist#>3.

Zuletzt fithrt Haenchen auch einen Beweis fiir den jiidischen Hin-
tergrund des Baruch-Buchs an. Auf die Frage, wie es moglich sei, dass
Baruch hier zu einem hohen Engelswesen wurde, fiihrt er aus: ,Ant-
wort gibt die Geschichte der Baruchgestalt. Thr jiher Aufstieg beginnt
mit der Zerstérung Jerusalems durch Titus. Baruch, der die erste Zer-
storung der heiligen Stadt miterlebt hatte, schien am besten geeignet,
als Verfasser einer Buf3- und Trostschrift an das schwergeschlagene Volk
vorgeschoben zu werden. Dieses Buch (= 1. Baruch) fand, Ende des 1.
Jahrhunderts entstanden, noch Aufnahme in die LXX. Aber es blieb
nicht die einzige Baruchschrift. Wohl vom Anfang des 2. Jahrhunderts
stammt die sog. syrische Baruchapokalypse (= 2. Baruch). In ihr erschien
Baruch bereits — dhnlich wie Esra in der wohl schon benutzten Esra-
Apokalypse (= 4. Esra) - als der grofle Offenbarungsempfinger, dem
nicht nur die Zerstérung Jerusalems durch die Romer, sondern auch
die danach erhoffte messianische Endzeit kundgetan wurde. /- - - - - / Die
sog. griechische Baruchapokalypse endlich (= 4. Baruch), eine Schrift
des 2. Jahrhunderts, lasst Baruch gewiirdigt werden, alle fiinf Himmel

448 Tbid, 311.

449 Tbid.

450§, 11.2.1.14.1.

41 Haenchen, Das Buch Baruch, 312.

452 Ibid. Kiimmel belegt die Haggada von der Verfithrung Evas mit ApkAbr 23 und
slHen 31,6 (Kiimmel, Handbuch zum Neuen Testament, Bd. 9., 1949, 210).

43 Haenchen, Das Buch Baruch, 312.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 273

zu schauen./- -/Eine Verwandlung Baruchs in ein himmlisches Wesen
(wie sie von Henoch tiberliefert ist) wird allerdings in der griechischen
Baruchapokalypse, so wie sie uns heute vorliegt, nicht erzahlt. Justins
Baruch-Buch dagegen setzt diese Schrift nur voraus. Baruch ist hier im
Grunde nicht blof3 einer der 12 ,guten” Engel geworden, sondern der
eigentliche himmlische Offenbarungsmittler. Ein Christ hitte ihm diese
Stellung und Aufgabe niemals zugeschrieben. Ebenso unwahrscheinlich
ist es aber, dass ein Heide, der zufillig den Namen Baruch aufgeschnappt
hatte, dieses gottliche Wesen so benannt hitte“4**. Und so kommt Haen-
chen zu der Schlussfolgerung: ,,Wir treffen also hier die deutliche Auf-
nahme spatjiidischer*> Tradition durch eine allen maoglichen Stoff verwen-
dende Gnosis“**S.

h. Die Auslegung der Siindenfallgeschichte im Werk ,,Das Zeugnis der
Wahrheit“

Eine weitere Erkldarung der Siidenfallgeschichte bietet die Schrift ,,Das
Zeugnis der Wahrheit“ (NHC IX,3), in der es heif3t:

Johannes wurde vom Wort gezeugt durch ein Weib: Elisabeth. Und Chris-
tus wurde vom Wort gezeugt durch eine Jungfrau: Maria. Was ist das fiir
ein Geheimnis, daf$ Johannes durch einen Mutterleib geboren wurde, der
alt und verbraucht war, Christus aber durch einen jungfriulichen Mutter-
leib hindurchging? Nachdem sie schwanger geworden war, gebar sie den
Erloser — wiederum ward sie als Jungfrau erfunden. Warum nur (irrt) ihr
und sucht nicht nach diesen Geheimnissen, die um unsretwillen vorgebil-
det wurden? Im Gesetz steht dariiber geschrieben: Als Gott Adam gebot:
Von jedem (Baum) sollst du essen. Vom Baum in der Mitte des Paradieses
aber i3 nicht! Denn am Tage, da du von ihm essen wirst, wirst du gewif}
sterben. Die Schlange aber war kliiger als alle Lebewesen im Paradies. Und
sie tiberzeugte Eva und sagte: An dem Tag, da ihr von dem Baum in der
Mitte des Paradieses essen werdet, werden sich die Augen eures Verstan-
des offnen. Eva aber wurde tiberzeugt. Und sie streckte ihre Hand aus und
nahm von dem Baum und aff und gab auch ihrem Mann, (der) bei ihr
(war). Und sogleich erkannten sie, dafi sie nackt waren. Und sie nahmen
Feigenblitter und zogen sie als Schurz an. Gott aber kam zur (Abend)zeit
und wandelte inmitten (des) Paradieses. Als Adam ihn aber sah, verbarg
er sich. Und er sprach: Adam, wo bist du? Er aber antwortete und sprach

44 Tbid., 313-314.

455 ,Spitjudentum” und ,,Frithjudentum® sind Synonyme. In der jiingeren Forschung
hat man auf den Begriff ,,Spatjudentum* verzichtet und spricht ausschliefllich von ,,Frith-
judentum®. Die vorliegende Studie folgt diesem Gebrauch und spricht vom ,,Spatjuden-
tum® nur in Zitaten aus der dlteren Literatur.

46 Haenchen, Das Buch Baruch, 314.



274

I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

(: Ich) geriet unter den Feigenbaum. Und in diesem Moment (erkannte)
Gott, daf$ er von dem Baum gegessen hatte, von dem er ihm geboten hatte:
If nicht von ihm! Und er sprach zu jhm: Wer ist es, der dich aufgeklirt
hat? Adam antwortete aber: Die Frau, die du mir gegeben hast. Und die
Frau sprach: Die Schlange ist es, die mich aufgeklart hat. Und er verfluchte
die Schlange und nannte sie Verleumder (Diabolos). Und er sprach: Siehe,
Adam ist geworden wie einer von uns, (fahig,) zu erkennen das Bose und
das Gute. Er sprach nun: Lafit uns ihn aus dem Paradies werfen, damit er
nicht (noch) vom Baum des Lebens nehme und esse und ewig lebe.

Was ist das fiir ein Gott? Zuerst mifigénnte (er) Adam vom Baum der
Erkenntnis (Gnosis) zu essen und zweitens sprach er: Adam, wo bist
du? Gott aber hat keine Voraussicht, dafl heif3t, jener wufSte zuerst nicht
Bescheid. (Und) danach sprach er (noch): Laf3t uns ihn (aus) diesem Ort
hinauswerfen, damit er nicht vom Baum des Lebens esse und ewig lebe. So
hat er sich selbst als mifigiinstiger Neider offenbart.

Was ist dieser (also) fiir ein Gott? Grof$ namlich ist die Blindheit derer,
die lesen und es nicht verstanden haben. Und er sprach: Ich bin der
eiferstichtige Gott. Ich will die Siinden der Viter tiber die Kinder bringen
bis zu drei und vier Generationen. Und er sprach: Ich will jhre Herzen
verhirten und ihren Verstand erblinden lassen, damit sie nicht verstehen
noch begreifen, was gesagt wird. Aber (eben) das ist es, was er denen gesagt
hat, die an ihn glauben und ihn verehren!

Und (an) einer Stelle schreibt Mose: (Er) schuf den Verleumder
(A1agoxoc) als Schlange fiir (die), die er in seinem Geschlecht hat. In
dem anderen Buch, das Exodus genannt wird, steht es so geschrieben: Er
kampfte gegen die Zauberer. Als der Ort sich aufgrund ihrer Bosheit mit
Schlangen fiillte und der Stab in der Hand Moses zur Schlange wurde, ver-
schlang er die Schlangen der Zauberer. Wiederum steht geschrieben: Er

schuf eine bronzene Schlange und hob sie auf eine Stange**’.

Birger Pearson hat diesen Abschnitt als einen ,gnostic midrash® cha-
rakterisiert*, ist NHC IX,3 p. 45,6 ff. doch nach der Art der jiidischen
Midrasche gebildet. Genauer erkennt Pearson in ihm einen targumi-
schen Midrasch, also eine erklirende Paraphrase von Gen 3,1 .4 -
eine Interpretation, der zugestimmt werden muss*°, Bereits rein formal
ist der Midrasch ,Das Zeugnis der Wahrheit“ mit der jiidischen hag-

47 NHC IX,3 p. 45,6-55. Zitiert nach der Ubersetzung von Uwe-Karsten Plisch (In:
NHD, 2. Bd., 706-707).

48 Pearson, Jewish haggadic Traditions in the Testimony of Truth from Nag Hammadi
(CG IX,3). In: Ex orbe religionum. Studia Geo Widengren. Pars prior. Lugduni Bata-
vorum: E.J. Brill, 1972, 461.

459 Tbid.

460 Uber den Midrasch als eine Form der Schriftauslegung s. Stemberger, Midrasch.
Miinchen 1989.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 275

gadischen Uberlieferungen*! durch seine zentrale Gestalt verbunden:
die Schlange aus Gen 3,1, wobei zu ihrer Erkldrung diverse Bibelstellen
mit Schlangen-Thematik herangezogen wurden (Ex 4,2-4; 7,8-12; Num
21,9)%2,

Viele Motive im Abschnitt NHC IX,3 p. 45,6 ff. haben eine Parallele in
der jiidischen Uberlieferung. Zwar fehlt die Gleichsetzung der Schlange
mit dem Teufel (A1aBoxoc), die in NHC IX,3 p. 47,6 und 48,16 L. vor-
kommt, in der Siindenfallgeschichte in Gen 3%, doch findet sie sich in
Weish 2,24, ApkSedr 4, slHen 31, VitAd 12 ff. und 3 Baruch 4,84, Es ist
auffillig, dass TestVer die Schlange trotzdem positiv interpretiert. Das
erinnert an die ophitische Gnosis** und findet sich auch in der Nag-
Hammadi-Literatur. Zudem wird die Schlange ebenso wie auch im UW
und in der HA als Lehrer oder Unterweiser angesehen466. Das Wort, mit
dem in TestVer die Schlange charakterisiert wird (cage - klug), ist aus-
drucksstdrker, als das Wort, das in der Paradiesgeschichte der Genesis
verwendet wird (LXX: qpoovipwtatog). Das Wort 2179, dessen entspre-
chendes Wort in LXX @oovinmtatog ist, kommt aber auch im Targum
Ps.-Jonathan vor*®’. In TestVer verweist das Wort cage auf die Rolle
der Schlange als Offenbarerin der Weisheit und der Erkenntnis*®. Auch
die Identifizierung des Baums der Erkenntnis mit einem Feigenbaum in
TestVer ist ein verbreiteter jiidischer Topos, der sowohl in den jiidischen
Apokryphen (ApkMos 20,4 f.), als auch in der rabbinischen Literatur vor-
kommt*%°.

461 Pearson, Jewish haggadic Traditions in the Testimony of Truth from Nag Hammadi
(CGIX,3), 461; Perkins, Gnosticism and the New Testament. Minneapolis: Fortress Press,
1993, 25.

462 Pearson, Jewish haggadic Traditions in the Testimony of Truth from Nag Hammadi
(CGIX,3), 461.

463 ,Die Schlange, von der nun erzihlt wird, ist als eines der von Gott erschaffenen
Tiere (2,19) bezeichnet; sie ist im Sinne des Erzdhlers schwerlich Verkérperung einer
»ddmonischen® Macht und gewif8 nicht des Satans“ (Von Rad, Das erste Buch Mose,
70). Uber den Satan als Schlange s. auch: Bousset, Die Religion des Judentums im
spathellenistischem Zeitalter, 516.

464 S, Pearson, Jewish haggadic Traditions in the Testimony of Truth from Nag Ham-
madi (CG IX,3), Anmerkung 5 S. 461.

465 Tbid.; S. dazu niher: Rudolph, Die Gnosis, 255-256.

466 Pearson, Jewish haggadic Traditions in the Testimony of Truth from Nag Hammadi
(CGIX,3), 4621f; s. auch Pagels, Adam, Eve and the Serpent. New York 1989, 69-70. S.
auch 2.1.14.3.

467 Pearson, Jewish haggadic Traditions in the Testimony of Truth from Nag Hammadi
(CG1X,3), 462.

468 Tbid.

469 S R. Jose nach GenR 15,7, KohR 5,10, PesK 20, PesR 42,1, R. Nehemiah nach



276 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Peter Nagel hat gezeigt, dass TestVer verschiedenen Auslegungstypen
des ATs folgt. Neben dem Auslegungstyp 1, der eine ,,offene, hohnische
Absage an Gestalten und Begebenheiten des Alten Testaments“’® dar-
stellt (TestVer 45,23-47,14), finden sich Nacherzéhlungen des Siinden-
falls in der Genesis, in denen die Inferioritit des Judengottes und die
Blindheit seiner kirchlichen Verehrer vor Augen gefithrt wird*’!. Im Ver-
lauf der Kommentierung wechselt TestVer zur dritten Interpretations-
gruppe, der ,korrektiven Auslegung“’?, in der Christus den Platz der
Schlange einnimmt (TestVer 49,8)*7>.

In seiner Darstellung der Minderwertigkeit des Judengottes verwendet
der Autor von TestVer Motive, die aus dem Judentum stammen, aber
dort mit dem Satan in Verbindung gebracht werden. Die Wesensziige
des Satans werden also auf Gott {ibertragen. Zu ihnen gehoren Torheit,
Unwissenheit und Neid. Die Unwissenheit (,,die Blindheit®) ist in den
judischen Uberlieferungen ein wichtiger Wesenszug des Anfiihrers der
gefallenen Engel, Sammael, und schon sein Name weist auf seine geistige
Blindheit hin*%. Der Neid ist ein wichtiger Wesenszug des Teufels in
Weish 2,24, in VitAd 12-17, in 3. Baruch 4,8 und in slHen 31,3*”. In der
Paradiesgeschichte findet sich der Neid als Wesenszug des Demiurgen
auch in anderen gnostischen Schriften*”®.

I1.2.1.4. Die Nachkommen Adams in der Gnosis

Eine wichtige Bedeutung kommt in der manddischen wie in der Nag-
Hammadi-Literatur auch den Nachkommen Adams, Kain, Abel und
Seth, zu.

bBer 40a und bSan 7ob; Plisch, ,Das Zeugnis der Wahrheit“ (NHC IX,3) (Testimonium
Veritatis). In: NHD, 2. Bd.: NHC V, 2-XIII, 1, BG 1 und 4, 707 (Anmerkung 32);
Bohlig, Der jidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von Nag
Hammadi, 121-122; Pearson, Jewish haggadic Traditions in the Testimony of Truth from
Nag Hammadi (CG IX,3), 465 (von dort auch die Belege).

470 Nagel, Die Auslegung der Paradieserzihlung in der Gnosis, 51.

471 Ibid, 53. Auf dieselbe Tendenz hat auch P. Perkins die Aufmerksamkeit gelenkt (s.
Perkins, Gnosticism and the New Testament, 25).

472§, dazu: 1L.2.

473 Nagel, Die Auslegung der Paradieserzihlung in der Gnosis, 53.

474 Pearson, Jewish haggadic Traditions in the Testimony of Truth from Nag Hammadi
(CG1X,3), 467.

475 Ibid., 468.

476 S, dazu: Van Unnik, Der Neid in der Paradiesgeschichte nach einigen gnostischen
Texten, 120-132.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 277

a. Kain und Abel

Kain und Abel kommen in gnostischen Texten hiufig vor (AgEv NHC1I,
2 p. 58,7-21 par, A] BG 2 p. 40,5 par, EvPhil NHC II, 3 §42 p. 61,5~
10, UW NHC II, 5, im HA NHC 11, 4, ExpVal NHC XI, 2), wobei
Abel (Hibil) auch in der mandédischen Literatur eine wichtige Person
ist.

Im AgEv p. 58,7 ff. par finden sich beide unter den zwélf Engeln oder
Aonen. Kain ist der sechste Engel, und ,,alle Geschlechter der Menschen®
nennen ihn ,,die Sonne“ (p. 58,15) (vgl. A] NHC I p. 10,34 par). Abel ist
der siebente Engel (p. 58,16).

Im AJ werden Kain und Abel drei Mal genannt. Erstmalig finden sie
sich in der Erzahlung von Jaldabaoth und der Erschaffung der zwolf
Engel, in der die Engel einzeln vorgestellt werden. Kain ist der sechste
und Abel der siebente Engel (NHC IL,1/IV,1, p. 10,34; nach BG ist Kain
der siebente Engel (BG 2 p. 40,13)). Wie in AgEv p. 58,7 ff. wird Kain
auch hier mit der Sonne in Verbindung gebracht (NHC I1,1/IV,1; BG 2).
Weiter werden Kain und Abel als Angehorige der sieben Engel bezeich-
net, die tiber die verschiedenen Korperteile des Menschen herrschen
(NHC II,1/IV,1, p. 17,20-21). Nach AJ (BG 2 p. 40,5 par) sind Kain
und Abel S6hne des Demiurgen, nicht Adams. Jaldabaoth vergewaltigte
die erste Frau und zeugte mit ihr zwei S6hne: Jave, das Bérengesicht,
und Eloim, das Katzengesicht*””. Diese werden von den Menschen Kain
und Abel genannt. Eloim war gerecht, Jave aber ungerecht. Jaldabaoth
setzte sie iiber die vier Elemente: den Gerechten iiber Feuer und Luft,
den Ungerechten aber tiber Wasser und Erde. Nach UW vergewaltigten
die Archonten, weil sie blind waren und ohne es zu merken, ein Abbild
Evas*’®. Eva wurde zuerst mit Abel, dem ersten Archonten, schwanger,
die tibrigen Kinder gebar sie Adam und den sieben Méchten samt ihren
Engeln. Fir die Archontiker waren Kain und Abel also S6hne Evas und
des Teufels, der seinerseits ein Sohn des Sabaoth war*”. Dieselbe Uber-
lieferung kennt auch das Evangelium nach Philippus, in dem geschrieben
steht:

477 Vgl. IrenHaer 1, 30, 7. Hier wird auch berichtet, dass die Méchte mit Eva Séhne
zeugten, die sie Engel nannten.

478 Auchin der HA p. 89, 17-31 versuchen die Méchte, das Ebenbild der geistigen Frau
zu vergewaltigen.

479 EpiphHaer XL 5,4. S. dazu: Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschicht-
straditionen in der Gnosis, 91.



278 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Zuerst kam der Ehebruch, danach der Moérder (Kain). Und zwar wurde
er im Ehebruch gezeugt. Denn er war der Sohn der Schlange, deswegen
wurde er zum Menschent6ter, wie (es) auch sein Vater (war). Und so totete
er seinen Bruder (Abel)*8°,

Auf den ersten Blick scheint es, als habe HA die Geschichte von Kain und
Abel unverindert aus Gen 4,1-15 (ilbernommen und nacherzihlt, doch
deckte U.U. Kaiser diesen Irrtum auf*!. In der HA wird nicht deutlich,
wer die Eltern von Kain und Abel sind. Wenn zu Beginn der Geschichte
tiber Kain und Abel gesagt wird: ,Danach aber gebaren sie Kain, ihren
Sohn“ (NHC I1,4 p. 91,11), kann der Plural darauf hindeuten, dass hier
von Adam und Eva gesprochen wird, wie etwa R. Bullard vermutet*32.
Doch kann auch von Eva und den Archonten die Rede sein*®3, was
U.U. Kaiser fiir wahrscheinlicher hilt#8:

Anders als Gen 4,1 préasentiert die HA Kain nicht als den erstgeborenen
Sohn Adams und Evas, sondern allein als ,,ihren (Plur.) Sohn“ (moywnpe,
p. 91,12). Damit ist sicherlich nicht das erste Menschenpaar gemeint,
denn jeglicher Verweis auf eine Zeugung Kains durch Adam aus Gen
4,1 wird ausgelassen. Kain ist vielmehr der Sohn der Archonten und der
irdischen Frau, den jene mit ihr zeugten, als sie glaubten, der geistigen Frau
habhaft geworden zu sein (vgl. p. 89,17-31). Vergleichbare Vorstellungen,
die in Kain nicht Adams Kind sehen, sondern das der Archonten bzw. des
Satans (Samael!), oder aber zumindest die Verfiihrung der Frau durch die
Schlange (vgl. Gen 3) sexuell deuten, finden sich sowohl in frithjidischen
Traditionen wie auch in anderen gnostischen Texten und nicht zuletzt
auch im Neuen Testament (1Joh 3,12). Die HA macht den Sachverhalt
allerdings weniger deutlich als viele Vergleichstexte, denn einmal ist der
Possessivartikel in moy@npe mehrdeutig und konnte sich theoretisch auch
auf Adam und seine Frau beziehen (so Bullard), und auf8erdem erweckt die
nachfolgend erzihlte Zeugung Abels durch Adam mit dem einleitenden
mmaxN (p. 91,13), das, temporal gebraucht, in der Regel die Wiederholung
einer Handlung bezeichnet, den Eindruck, als habe es sich riickblickend
auch bei Kain um einen von Adam gezeugten Sohn gehandelt. Dagegen
spricht dann aber wieder, dass die explizite Bezeichnung Abels als Bruder

480 NHCIL 3 § 42 p. 61, 5-10. (Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Martin Schenke
(In: NHD, 1. Bd., 197)).

81 Kaiser, Die Hypostase der Archonten.

482 Bullard, The Hypostasis of the Archons, 92.

483 Kaiser, Die Hypostase der Archonten. In: NHD, 1. Bd., 228.

484 Diese Moglichkeit unterstiitzen auch Hans-Gebhard Bethge (s. Bethge, Die Ambi-
valenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 92) und Birger A. Pearson
(s. Pearson, Cain and the Cainites. In: Pearson, Gnosticism, Judaism, and Egyptian Chris-
tanity, 100).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 279

Kains (vgl. Gen 4,2) hier wegfillt, die leibliche Verwandtschaftsbezeich-
nung beider von der HA also (vermutlich bewusst) iibergangen wird, weil
sie in jhrer Sicht der Dinge irrefithrend wire. Auch maxmv liefe sich u. U.
eher gegensitzlich als wiederholend deuten, so dass der scheinbare Wider-
spruch zwischen der Vaterschaft der Archonten bei Kain und einer solchen
Adams bei Abel auflosbar wire*ss.

Wenn diese Auslegung stimmt, wiirde HA mit UW (NHCIL,5 p. 117,12-
15) und A] (NHC II,1 p. 24,15-25 par) Uibereinstimmen.

In HA finden sich Besonderheiten, die von der Genesis-Erzidhlung
abweichen. Am auffilligsten ist das Fehlen des Brudermordes, dessen
Auslassung bewusst erfolgte, wird sie doch bereits in p. 91,33 bestitigt.
Hier wird in Anschluss an Gen 4,25 LXX Seth als Ersatz Abels darge-
stellt, wobei der nachfolgende Relativsatz (Ov dméxtervev) Kain tibergeht.
Doch liefert HA in p. 91,26 f. einen Hinweis auf Kain und sein Vergehen,
indem ihm ein ,,Stindigen mit dem Mund“ (pnoge Npwk) vorgeworfen
wird. Die einzig plausible Erklarung fiir diesen Ausdruck ist nach Kaiser,
dass Kain etwas Sitindiges sagte. Das wiederum kann sich nur auf seine
trotzige Antwort auf Gottes Frage ,,Bin ich etwa der Hiiter meines Bru-
ders?“ beziehen (p. 91,23f., vgl. Gen 4,9b). In ihr sieht Kaiser nicht nur
eine Ablehnung jeglicher Verantwortlichkeit, sondern eine glatte Liige,
war Kain doch der Verfolger seines Bruders. Das ,,Stindigen mit dem
Mund®, das hier in Abweichung vom Genesistext als besonderes Verge-
hen Kains herausgestellt wird, findet sein Vorbild im Verhalten Samaels
und seiner Archonten — und somit im Verhalten der Viter Kains. Samael
ist es, der in der HA zuerst mit dem Munde siindigte (pnoge, p. 86,31),
als er behauptete, der einzige Gott zu sein (s. HA p. 94,21f.; 86,28-31).
Die Archonten verfolgen spéter die geistige Frau (p. 89,17-31), wie Kain
in seinem Bruder Abel den verfolgt, der in engerer Verbindung zur gott-
lichen Welt steht als er selbst*®®.

Im ExpVal ist zu lesen:

Der Teufel ist zwar eines von den Wesen Gottes, doch ist er abtriinnig
geworden. Ja, er hat die ganze Schar der (Engel) entfithrt (und auch)
seine eigene Wurzel aus jenem Ort (herausgerissen), in (...) und (...).
Denn er (sc. der Teufel) hatte (den Menschen) Gottes (d.i. Adam) ver-
wirrt, und die (Beschidigung (?) verdarb (?)) ihn. Deswegen wurden

485 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 253-254.
486 Tbid., 258-259.



280 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

(ihm) Sohne geboren, die einander (erziirnten (?)). Und Kain (totete)
Abel, seinen Bruder, denn (der Teufel (?)) hatte (ihm) sein Pneuma ein-
gehaucht*®”.

Dieser schlecht erhaltene Text ldsst sich unterschiedlich interpretieren.
Die Zeilen 1-3 sind wohl eine Anspielung auf den Engelfall-Mythos,
in dem Satan als Anfithrer des Aufruhrs auftritt*38. Wenn weiter gesagt
wird: ,,Und Kain (totete) Abel, seinen Bruder, denn (der Teufel (?)) hatte
(ihm) sein Pneuma eingehaucht®, klingt es, als sei Kain zum Bruder-
mord vom Teufel inspiriert worden*®. Doch ist der Text an dieser Stelle
lickenhatft. ,, Teufel“ wurde nach dem Vorschlag von E. Thomassen einge-
tiigt, und andere Wortlaute sind méglich. So vermuten etwa John D. Tur-
ner und J.E. Ménard, dass hier anfinglich ,Demiurg“ gestanden haben
konnte*. Dann wire der Brudermord vom Demiurgen inspiriert wor-
den.

Auch die Kirchenviter machten sich iiber die Bedeutung von Kain
und Abel bei den Gnostikern ihre Gedanken. Irendus spricht von Gno-
stikern, die in Kain den Sohn der ,,oberen Macht“ sahen und Esau
(Gen 25), die (Rotte) Kora (Num 16), die Sodomiten (Gen 18f.) u.a.
als ihre Verwandten betrachteten, kimpften sie doch alle gegen den
Demiurgen, den Gott des ATs, an. In Judas Iskariot hingegen sahen
sie eine positive Figur*!. Tertullian berichtet von einer Gruppe Kaini-
ten, die Kain hoch-, Abel aber gering schitzten*®2. Eine dhnliche Wer-
tung Kains findet sich auch im Bericht Hippolyts iiber die Peraten*?,
an dem besonders seine Schlangensymbolik auffillt. Die Schlange ist

87 NHC XI,2 p. 38,2-8. Zitiert nach der Ubersetzung von Wolf-Peter Funk (In: NHD,
2. Bd.,, 759).

88 Der ilteste Bericht iiber den Fall der Engel findet sich in dthHen 6,1-19,3. S. auch
slHen 29,4-5; 31,3-6.

489 Dijeser Gedanke kommt nach Irenidus auch bei den Sethianern vor: ,Unter der
Leitung der Sophia fanden sie (Adam und Eva - J.L.) Speisen und sattigten sich und
zeugten den Kain, den die gestiirzte Schlange sogleich mit ihren S6hnen in Emfang nahm
und betérte und mit weltlicher Verblendung erfiillte und in Torheit und Frechheit stiirzte,
sodaf er als erster Neid und Tod in die Welt brachte, indem er seinen Bruder erschlug.”
(Haer I, 30, 9).

40 S, Anmerkung 42 zu ,Valentinianische Abhandlung®. In: NHD, 2. Bd., 759. Auch H.-
G. Bethge ist fiir eine solche Interpretation (s. Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher
Geschichtstraditionen in der Gnosis, 92). Fiir diesen Wortlaut ist auch Birger A. Pearson
(s. Pearson, Cain and the Cainites, 103).

#1 Sie beriefen sich nach Irendus auch auf das Evangelium des Judas (IrenHaer I 31,1).

42 Praescr 2; S. Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in
der Gnosis, 90.

493 RefV 16,9f1.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 281

hier das Zeichen Kains (vgl. Gen 4,15), dessen Opfer ,,der Gott dieser
Welt“ nicht annahm (Gen 4,3.5). Abels Opfer hingegen wird angenom-
men, ,denn am Blut erfreut sich der Herrscher dieser Welt*. Die Wertung
dieser Passage ist eindeutig?**. Bei Ptoleméus sind Kain, Abel und Seth
dagegen die Représentanten der drei valentinianischen Menschenklas-
sen*®.

In ExcThdot 54, 1-3 wird dies néher ausgefiihrt:

Von Adam sind drei Naturen gezeugt: zundchst die unverniinftige, von
der Kain stammt, zweitens die verniinftige und gerechte, von der Abel
stammt, drittens die pneumatische, von der Seth stammt. Der Choische ist
,nach dem Bilde’, der Psychische ,nach der Ahnlichkeit* Gottes (Gen 1,27),
der Pneumatische ist fiir sich. Von diesen dreien, ohne die anderen Kin-
der Adams, ist gesagt: ,Das ist das Buch der Geschlechter der Menschen’
(Gen 5,1). Weil aber Seth pneumatisch ist, hiitet er weder die Herde, noch
bebaut er den Acker, sondern bringt Kinder hervor, wie das Pneumati-
sche®.

Hans-Gebhard Bethge*” und Kurt Rudolph*® haben darauf aufmerk-
sam gemacht, dass die alttestamentlichen Geschichtstraditionen und die
in ihnen figurierenden Personen in den gnostischen Uberlieferungen
unterschiedlich interpretiert wurden. Auf sie kann die von Peter Nagel
und Birger Pearson fiir das AT herausgearbeitete Typologie nicht ange-
wandt werden®”. Besser wire es, hier von der Ambivalenz der alttesta-
mentlichen Personen, also von ihrer negativen oder positiven Bewertung
zu sprechen. Eine positive Bewertung Kains vertreten die Gnostiker bei
Irenius, die Kain von der ,,oberen Macht“ abstammen lassen und ihn und
die Sodomiten positiv bewerten. Gleiches gilt fiir die Kainiten bei Tertul-
lian, die Kain hochschitzen, und die Peraten bei Hippolyt. Eine negative
Bewertung Kains findet sich dagegen im EvPhil, wo Kain als Sohn der
Schlange gilt, in HA und in ExcThdot, wo Kain zum Stammvater der
unverniinftigen Natur wird. Bei den Archontikern des Epiphanius, im
AJ und im AgEv werden Kain und Abel negativ bewertet - bei Epipha-
nius und im A]J sind beide Schne des Teufels, des Demiurgen oder der

494 Thid.

495 S. Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis,
93.

496 7itiert nach der Ubersetzung von Werner Foerster (In: Foerster, Die Gnosis. 1. Bd.,
198-199).

497 Tbid, 89-109.

498 Rudolph, Bibel und Gnosis, 190-209.

499 S 11.2.



282 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Archonten. Im AgEv sind Kain und Abel zwei Engel, die zum Umfeld des
Weltherrschers, also des Demiurgen, gehoren. In Exc Thdot wird Abel
positiv zum Stammvater der verniinftigen Natur, wahrend Tertullian und
Hippolyt ihn als Anhédnger des Demiurgen kennen.

In der Hochschitzung Kains, der ein Feind des Demiurgen ist, kann
Protestexegese gedeutet werden. Berichte, in denen Kain der Sohn des
Demiurgen oder der Archonten ist, haben jiidischen Hintergrund und
beziehen sich auf die Uberlieferung, nach der der Teufel (Sammael) in
Gestalt der Schlange Eva verfithrt und mit ihr Kain zeugt. Sie findet
sich sowohl in der rabbinischen Literatur (BerR 24,6; Targum Pseudo-
Jonathan zu Gen 4,1) als auch in slavHen 31,6°®. In der Gnosis fin-
det sich an der Stelle des Teufels der dimonisierte Schopfergott, der
seinen Namen, Sammael, beibehalten hat*°!. Der Bericht des AJ, nach
dem Kain auch Jave (= JHWH) genannt wird, basiert auf einer sehr
spekulativen Exegese zu Gen 4,1. Dieser Satz ist schwer und vieldeu-
tig auslegbar5°2, und kann nach B.A. Pearson auch als ,I have gotten
a man, namely Yahweh® (mi>=DX ¥R "n7p) gelesen werden. In diesem
Fall wire Kains Gle1chsetzung mit Jahwe aus dem Bibeltext ableitbar.
Abels Gleichsetzung mit Elohim ist eine bewusste Analogie. Die Namen
»der Gerechte“ und ,,der Ungerechte®, die Jave und Elohim im A]J tra-
gen, verweisen nach Pearson auf die Spekulationen tiber die Bedeu-
tung der Namen Gottes, wie sie sich etwa bei Philo von Alexandria fin-
den®%,

Bei den Mandiern kommt Abel (Hibil) ohne Kain, dafiir aber zusam-
men mit Sitil (Seth) und Anos vor. Sie sind nach Adam und Hawwa (Eva)

500 S. Pearson, Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity, 58-59. 100; Dahl, Der
Erstgeborene Satans und der Vater des Teufels (Polyk. 7:1 und Joh 8:44). In: Apophoreta.
Festschrift fiir Ernst Haenchen. Berlin 1964, 72; Martinez, Eve’s Children in the Targu-
mim: In: Luttikhuizen (ed.), Eve’s Children. The Biblical Stories Retold and Interpreted
in Jewish and Christian Traditions. Leiden, Boston 2003, 27-45; s. besonders S. 27-29.

01 Pearson, Cain and the Cainites, 100. Im AJ trigt der Demiurg drei verschiedene
Namen: Samael, Jaldabaoth und Saklas (A] NHCIL, p. 11,15-18).

502 Pearson, Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity, 99-100. Gerhard von
Rad meint hierzu: ,,Jedes Wort dieses Satzchens macht Schwierigkeiten: Das Zeitwort
gana ,schaffen®, ,erwerben® ist fiir die Geburt eines Kindes ebenso ungewohnlich wie
die Verwendung von is (Mann) fiir einen neugeborenen Knaben. Vollends unerklirlich
ist aber nun et-jhwh (Luther: ,,mit dem Herrn®), was doch nicht als Akkusativ, sondern
immer noch eher prépositionell zu verstehen ist, wenn auch zu bedenken bleibt, dafi et
sonst nie ,,mit Hilfe von“ bedeutet.“ (Rad, Das erste Buch Mose, 84).

503 Pearson, Cain and the Cainites, 100. Pearson meint Auslegungen wie in SpecLeg
1. 307, wo ®VoLog als ,the punitive power of God“ und 9eog als ,beneficent power
interpretiert werden (ibid.).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 283

die ersten Menschen®* und die Gesandten, d. h. Erloser°®. Abel fungiert
in der mandiischen Literatur auch als Schopferengel Hibil-Ziwa (,,Glanz-
Hibil“) (GR L,79 und II 1,12), der in der Kosmogonie eine wichtige Rolle
spielt™®. Hierbei handelt es sich um eine merkwiirdige Parallele zu AgEv
und AJ, wo Kain und Abel als Engel vorkommen. Diese Anschauung geht
auf das Frithjudentum zuriick mit seiner auffilligen Tendenz, die Nach-
kommen Adams zugleich als irdische und himmlische Wesen darzustel-
len (vgl. Enochim 3. Enoch, in dem er als Engel Metatron fungiert). Abels
Rolle als Schopferengel basiert dabei auf der jiidischen Uberlieferung,
nach der Engel an der Schopfung beteiligt gewesen waren®”’.

b. Seth

Eine besondere Rolle kommt in den gnostischen Uberlieferungen Adams
Sohn Seth zu, der im AT freilich nur kurz genannt wird (vgl. Gen
4,25%; 5,3f; 6-8; 1 Chr 1,1; Sir 49,16). Er findet sich im AJ, im AgEV,
in der ApcAd, in der HA, in StelSeth und im Ginza und wird auch im
EvJud genannt. Auch die Kirchenviter Irendus, Hippolyt und Epiphanius
berichten von Gnostikern, fiir die Seth eine zentrale Person darstellte®8.

In den Uberlieferungen kommt Seth als geistiges und irdisches Wesen
vor’®. In den Texten von Nag Hammadi und bei den Kirchenvitern

504 Hibil ist Sohn des Adam (Hibil bar Adam), Sitil ist Sohn des Hibil und Ano$
ist Sohn des Sitil (GR X, 242, 10ff.). Nach Gen 4,25 ist allerdings Seth (mand. Sitil)
der Sohn Adams, nicht Abels (mand. Hibil) (Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und
Anthropogonie in den manddischen Schriften, 290, Amerkung 4).

395 Rudolph, Die Mandéer. L, 157. S. auch S. 81: ,,Unter den Erlgsergestalten befindet
sich die Dreiheit Hibil, Sitil und Ano§ (d. h. Enosch - J.L.) an erster Stelle®

%06 S. Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen
Schriften, 201 ff.

507§, 1I.2.1.13.b.

598 Die Kirchenviter, allen voran Epiphanius (EpiphHaer I 4, 3-8), haben die ,,Sethia-
ner® als eigene gnostische Gruppe postuliert. Man kann diese Benennung kritisieren (s.
Rudolph, Die antike Gnosis - Probleme und Fakten, 25-26; vgl. auch: Bohlig; Markschies,
Gnosisund Manichidismus, 191-192). Es steht aber aufler Zweifel, dass die Texte, in denen
die Gestalt Seths eine wichtige Rolle spielt, inhaltlich eng zusammengehoren und eine
besondere Richtung der Gnosis vertreten, die in der heutigen Forschung als ,,sethianische
Gnosis“ bezeichnet wird. Aber auch auferhalb dieser Richtung findet sich die Gestalt des
Seth in der Gnosis (Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in
der Gnosis, 93).

509 Meistens ist Seth in der Gnosis zugleich ein geistiges und irdisches Wesen. J. Turner
erklirt diese Verdoppelung mit den Platonismus (s. Turner, Sethian Gnosticism, 231f.).
Eine dhnliche Verdoppelung ist aber auch fiir die Gnosis charakteristisch: so wird
zwischen einem oberen und einem niederen Gott, einer oberen und einer unteren
Sophia, einer iiberkosmischen und einer kosmischen Seele usw. unterschieden (Troger,



284 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

fungiert er vorwiegend als Erloser bzw. Erlosungsmittler>'?, also als
tiberirdisches Wesen. Zugleich ist er der Stammvater jener Gnostiker,
die sich selbst als ,,das lebendige und unerschiitterliche Geschlecht des
Seth* (StelSeth NHC VII, 5 p. 118,12 £.) oder als ,,lebendigen und heiligen
Samen des Seth“ (Zostr NHC VIII, 1 p. 130,16 f.) bezeichnen!!.

In allen relevanten Texten gilt Seth (Gen 4,25 f.) als der geistige Sohn
Adams und Evas®'? und ist damit ein Ersatz fiir Abel*!*. Man kann in ihm
auch einen spiritualisierten Abraham erkennen®'4,

In den gnostischen Uberlieferungen kommt Seth in verschiedenen
Zusammenhingen und Funktionen vor.

Auch in der HA (NHC IL4 p. 91,30f.) findet sich Seth unter den
Nachkommen Adams und Evas. Zwar wird er nicht namentlich genannt,
doch ist der Text nur unvollstindig erhalten und muss entsprechend
Gen 4,25 erganzt werden®”. Seth ist hier kein himmlisches Wesen,
sondern der irdische Sohn Adams und Evas®®. Er ist auch nicht der
Stammvater der Gnostiker oder ein Vermittler der rettenden Gnosis wie
etwa der ,grofle Seth® in AgEV NHC III,2 p. 60,9 par oder der ,Vater
des lebenden und unerschiitterlichen Geschlechts“in StelSeth p. 118,12 f.
Nach U.U. Kaiser kommt in der HA eine vergleichbare Rolle seiner
Schwester zu’'’.

In der ApcAd ist Seth der bevorzugte Empfinger von Offenbarungen,
die ihm von Adam tibermittelt werden®'®. Diese Offenbarungen entspre-

Die Gnosis, 37). Zur Typologie des gnostischen Seth s. Pearson, The Figure of Seth in
Gnostic Literature. In: Pearson, Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity, 581t
Zur Gestalt des Seth s. Klijn, Seth in Jewish, Christian and Gnostic Literature, Leiden
1977.

510 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 93.

511 Zu dieser Benennungen s. Siegert, Selbstbezeichnungen der Gnostiker in den Nag-
Hammadi-Texten, 129-132; Rudolph, Die Gnosis, 223. Die sethianischen Gnostiker
haben sich selbst als physische und pneumatische Nachkommen des Seth verstanden
(Schenke, Das sethianische System nach Nag-Hammadi-Handschriften, 166).

512 Rudolph, Bibel und Gnosis, 202.

513 Bohlig, Der jidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 127.

514 Tbid.

515 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 264; Bethge, Die Ambivalenz alttestament-
licher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 93; Pearson, The Figure of Seth in Gnostic
Literature, 59.

516 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 266.

517 Tbid, 265.

518 S, NHC V;5 p. 85,19-22: ,,Dies sind die Offenbarungen, welche Adam seinem Sohn
Seth offenbart hat, ..., und sein Sohn hat seinen Samen dariiber unterrichtet.”



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 285

chen der verborgenen Gnosis®'?, die Adam an die Nachkommenschaft
des Seth weitergibt>?. Seth erfihrt von seinem Vater, dass die Gnostiker
aus diversen endzeitlichen Situationen errettet werden>?!. So etwa kam
es zur Sintflut nicht etwa deshalb, weil die Welt verdorben gewesen wire,
sondern weil gute Seth-Menschen in ihr lebten (NHC V;5 p. 69, 11 ff.)*%.
Diese wollte der Schopfergott durch Feuer, Schwefel und Asphalt ver-
nichten, was ihm aber nicht gelang (NHC V;5 p. 75, 51F.)°?3. Im AgEv
findet sich dieselbe Erzahlung (vgl. NHCIII, 2 p. 61, 1 L. par). Auch hier
sind (Welten-)Brand und Sintflut vergebliche Versuche des Demiurgen
Sakla, die Seth-Menschen zu vernichten®?4,

In ApcAd prophezeit Adam seinem Sohn, dass die Welt nacheinander
durch Wasser und Feuer vernichtet werden wiirde (NHC V,5 p. 67,22 ff;
73,25 ft.). Daher schiitzte Seth die Texte seiner Lehre besonders und legte
sie auf drei Stelen nieder. Auch im Fund von Nag Hammadi gibt es eine
Schrift mit dem Namen ,,Die drei Stelen des Seth*>*. Die Vorstellung,
dass Seth seine Offenbarungen aufgeschrieben habe, um sie fiir seine
Nachkommenschaft zu erhalten, findet sich in der gnostischen Literatur
auch in anderer Form. So sei das AgEv ein Buch, ,das der grofle Seth
geschrieben und niedergelegt hat auf einem so hohen Gebirge, dass
tiber ihm die Sonne nicht aufging und das auch nicht kann“ (NHC IIIL,2
p. 68,1-5). Es soll im Verlauf von 130 Jahren verfasst worden sein
(p. 68,10-13), was an Gen 5,5 erinnert. Dort sagt man: Adam war 130
Jahre alt, da zeugte er Set(h)“%.

19 S.NHC V5 p. 85,22 f.: ,,Das ist die verborgene Gnosis Adams, die er Seth gegeben
hat ...“ Vgl. auch: Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen
Texten von Nag Hammadi, 127.

520 Bohlig, Jidisches und iranisches in der Adamapokalypse des Codex V von Nag
Hammadi, 151.

321 Beltz, Einleitung zur Apokalypse des Adam. In: NHD, II. Bd. 435.

522§, niher dazu: I1.2.1.5.b.

523 Wenn im AgEv erzihlt wird, dass der Demiurg die Seth-Menschen durch Feuer,
Schwefel und Asphalt vernichten will, ist das eine Anspielung auf die biblische Erzihlung
von Sodom und Gomorrha (Gen 19,1-29) (Rudolph, Die Gnosis, 151), gibt es doch eine
Uberlieferung, nach der Sodom die Heimat der Gnostiker (Sethianer) war. Sie spiegelt
sich im AgEv, wo Seth als Stadtgriinder von Sodom bezeichnet wird (vgl. AgEv NHC 11,2
p. 56,11-12: ,,Sie (die Stadt Sodom) kam heraus durch den groflen Seth.“). Auch sonst
wird Sodom in der Gnosis positiv bewertet (s. ndher dazu: II.2.1.7).

524§, dazu: I1.2.1.5.b.

525 Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 127-128.

526 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis,

93-94.



286 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Im AJ heift es von der Zeugung des Seth, dass Adam das Bild seiner
eigenen Vorerkenntis erkannte, das Bild des Menschensohns zeugte und
ihn Seth nannte (NHC II,1/NHC IV,1, p. 24,55-25,3). Dieser Bericht
geht auf Gen 4,25 und 5,3 zuriick, verindert die biblische Uberlieferung
aber dahingehend, dass Adam nicht seine Frau ,,erkannte®, sondern ,,das
Bild seiner eigenen Vorerkenntis® Seth wird also ohne Frau gezeugt,
was im Einklang steht mit der antisexuellen Tendenz des gesamten
Textes>?’. Die Vorstellung von Seth als dem ,,Bild des Menschensohnes*
bezieht sich auf Gen 5,3, wo Adam einen Sohn zeugte, der ihm so
ahnlich war wie sein eigenes Abbild. Hier wurde der biblische Bericht
mit der platonischen Exemplarlehre kombiniert®?8, wie iiberhaupt in
der sethianischen Literatur dem platonischen Gedankengut eine grof3e
Bedeutung zukommt>%.

Im EvJud, das gleichfalls die sethianische Gnosis vertritt, ist Seth
einer der fiinf Engel, die tiber die Unterwelt und das Chaos herrschen
(EvJud p. 52,1f.). Wie im AgEv (IIl 63, 24-64,9)°%, wird Seth auch
hier mit Christus gleichgesetzt (EvJud p. 52,1-2)%!. In der mandiischen
Literatur fungiert Seth (Sitil) gemeinsam mit Hibil (Abel) und Anos
(Eno3) als Gesandter und Erloser®®2. Unter den diversen Erlosergestalten
war den Mandiern die Dreiheit Hibil, Sitil und Ano§ am wichtigsten®3?.
Allen Erlosern wurde jedoch die gleiche Bezeichnung ,der (fremde)
Mann“ gegeben, kamen sie doch alle in die Welt mit der Aufgabe, den
Lichtfunken der Seelen aus der Finsternis zuriick in das Lichtreich zu
holen und somit das Weltende herbeizufiithren4.

Auch die Kirchenviter berichten von Seth. So erzihlt Irendus, dass
er nach Kains Brudermord gemifs der Vorsehung der Prounikos von
Adam gezeugt wurde. Nach ihm kam Norea zur Welt, von der die tibrige

527 Nach dem AJ verdunkelt das von Jaldabaoth eingerichtete System sexueller Zeu-
gung das Licht der Erkenntnis und versklavt den Menschen (Waldstein, Die Einleitung
zum Apokryphon des Johannes (NHC I1,1; IIL,1; IV,1 und BG 2), 100).

528 Tbid.

52 S, dazu: Turner, Typologie of the Sethian Gnostic Treatises from Nag Hammadi,
168 ff.; Turner, Sethian Gnosticism: A Literary History, 59.

530 S. auch EpiphHaer 39.1.3; 39.3.5. Zu dieser Gleichsetzung s. auch Pearson, The
Figure of Seth in Gnostic Literature, 78.

>3 Die Gleichsetzung des Seth mit Christus findet sich auch bei den Sethianern des
Epiphanius (s. EpiphHaer, 39,1.3).

532 Rudolph, Die Mandier, I, 157. S. auch: Klijn, Seth in Jewish, Christian and Gnostic
Literature, 107 ff.

533 Rudolph, Die Mandder, I, 81.

534 Tbid. 158.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 287

Menschheit abstammt, ,,die von der unteren Siebenzahl in jegliche Bos-
heit und Abfall von der oberen heiligen Siebenzahl, in Gétzendienst und
alle andere Schlechtigkeit gestiirzt wurde.“>*> Auch die Sethianer und die
Archontiker des Epiphanius berichten von der Zeugung des Seth. Bei den
Sethianern des Epiphanius fand sie nach dem Tod Abels auf Initiative sei-
ner Mutter (= Prounikos bei Irendus) hin statt. Seth tragt in sich einen
Funken der géttlichen Macht>*®. Seine Mutter versucht, die Nachkom-
menschaft Kains durch die Sintflut zu vernichten, um das Geschlecht des
Seth michtig zu machen®¥. Thre Pline werden aber durch die Engel ver-
eitelt>*8. Fiir die Sethianer des Epiphanius gilt Seth als der Stammuvater
der Sethianer - sie glaubten nicht nur, dass sie von Seth abstammten,
sondern auch, dass sein Geschlecht sich rein erhalten habe, wihrend die
Geschlechter Kains und Abels sich untereinander vermischten3. Nach
den Archontikern des Epiphanius war Seth, anders als Kain, ein wah-
rer Sohn Adams®¥. Seth, der auch , Allogenes“ genannt wurde, wurde
eine hohe spirituelle Macht zugesprochen, weswegen er den Unterschied
zwischen dem wahren, oberen Gott und dem Schopfer dieser Welt samt
seinen Archonten erkannte®!. Kain, Abel und Seth sind bei Ptolemaus®#?
und bei Irendus®® Reprisentanten der drei valentinianischen Menschen-
klassen.

Seth war in den gnostischen Uberlieferungen, anders als Kain und
Abel, immer ein positiver Held. Er ist der Ahn der Seth-Menschen, die
von seinem Samen abstammen’**. Das Zentralthema der sethianischen
Literatur ist die ,,sethianische Heilsgeschichte®, in der erzahlt wird, wie
der bose Demiurg die Nachkommen des Seth®* durch verschiedene

535
536
537
538
539
540
541

IrenHaer I, 30, 9.
EpiphHaer 39, 2.4,7.
EpiphHaer 39, 3.1.
S.11.2.1.5.9.
EpiphHaer 38, 1,1-5,3.
EpiphHaer 40, 7.1.
EpiphHaer 40, 7.2-3.

542 ExcThdot 54,1-3.

43 Es gibt also dreierlei Menschen: geistige, materielle und seelische, wie Kain, Abel
und Seth.“ (IrenHaer 1,7,5).

>4 S, Stroumsa, Another Seed: Studies in Gnostic Mythology. (NHS XXIV). Leiden
1984, 71 1f.

%5 Die Nachkommen des Seth werden im AJ als ,die Seelen der Heiligen (= die
Gnostiker) bezeichnet (Rudolph, Die Gnosis, 87). Der Begriff ,,Same“ oder ,,S6hne“ des
Seth findet sich in der gnostischen Literatur noch in Zostr, in 2LogSeth, im AgEv und im
EvJud (s. Siegert, Nag-Hammadi-Register: sperma, S. 302 u. spora, S. 303).



288 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Naturkatastrophen vernichten will, diese aber auf wunderbare Weise
immer wieder gerettet werden®#. Als Nachkommen Seths sind sie Tréger
der Gnosis, die bis zur Uroffenbarung Adams zurtick reicht.

Die Figur Seths in der gnostischen Literatur hat einen jidischen Hin-
tergrund. Obwohl Seth im AT nur kurz genannt wird, spielt er im anti-
ken Judentum eine wichtige Rolle*. So berichtet das Werk ,,Das Leben
Adams und Evas®, dass Seth an des erschlagenen Abels statt gezeugt
wurde (VitAd Par. 4). Von Adams Offenbarung an Seth wird berichtet
(VitAd Par. 25-29), dass Adam nach der Vertreibung aus dem Paradies
des Demiurgen in das ,,Paradies der Gerechtigkeit“ entriickt wurde und
dort den Herrn und die Engel sah. Er erzihlte seinem Sohn von den
»zukiinftigen Geheimnissen®, die ihm hier offenbart wurden. Ihr genauer
Inhalt ist nicht bekannt, da der Text nur liickenhaft erhalten ist, doch
betreffen sie die Ereignisse, die ,,in diesem Zeitalter geschehen werden®
Danach wird von Seths Reise ins Paradies des Demiurgen berichtet, die
er unternimmt, um Ol vom Baum der Barmbherzigkeit zu holen, und von
seiner Riickkehr von dort (VitAd Par. 30-44). Zuletzt wird berichtet, dass
Eva sechs Tage nach Adams Tod alle ihre Kinder, darunter auch Seth, ver-
sammelte und ihnen mitteilte, was der Erzengel Michael ihr nach dem
Siindenfall kundgetan hatte: Der Herr werde aufgrund ihrer Ubertretung
ihre Nachkommen mit einem Zorngericht strafen, erst mit Wasser, dann
mit Feuer. Eva verfiigte, dass ihre Kinder je zwei Tafeln aus Stein und aus
Lehm anfertigten, auf denen ihre Lebensgeschichte niedergeschrieben
werden sollte. Wiirde Gott die Welt mit Wasser richten, wiirden nur die
irdenen Tafeln vergehen, die Steinernen aber erhalten bleiben; wenn er
sie aber mit Feuer richtete, wiirden lediglich die steinernen Tafeln verge-
hen, die irdenen aber zu Ziegeln gebrannt werden. Die Erzéhlung endet
damit, dass Seth die Tafeln anfertigt (VitAd Par. 49-51).

Es gibt zahlreiche Gemeinsamkeiten zwischen dem ,Leben Adams
und Evas“ und der Apokalypse des Adam von Nag Hammadi (NHC

546 Ahnliches findet sich in den mandiischen Quellen, wo die himmlischen Adami-
ten, Abel, Seth und Enosch, fiir die einzelnen Zeitalter zustindig sind und bestimmte
Katastrophen (Schwert, Feuer, Wasser) fiir ihren ,,Stamm® abzuwenden haben (Rudolph,
Kurt. Die Gnosis, 148). Vgl. auch Bohlig, Alexander. Jiildisches und iranisches in der Ada-
mapokalypse des Codex V von Nag Hammadi, 153. Die Vernichtung durch Feuer findet
sich bei den Mandiern in Ginza 11. Buch: 260, 28 f. Auch von der Vernichtung durch
Wasser ist in Ginza 11. Buch die Rede.

547 Ein Beleg fiir die Bedeutung des Seth im Judentum sind auch die jiidischen Biicher,
die unter seinem Namen tiberliefert sind (s. slHen 33:10). S. Pearson, Jewish Sources in
Gnostic Literature, 446.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 289

V,5)>%: beide sind Apokalypsen, beide erzihlen von den Ereignissen
nach dem Siindenfall, in beiden erzidhlt Adam seinem Sohn Seth von
den Geheimnissen, die ihm offenbart worden sind, und in beiden werden
zukiinftige Naturkatastrophen, eine Wasserflut und eine Feuerkatastro-
phe, prophezeit. Es ist daher sicher, dass beide Werke auf eine gemein-
same Uberlieferung zuriickgreifen oder sogar eine gemeinsame Quelle
benutzen¥.

Die Motive in ApAd waren im antiken Judentum weithin bekannt.
Auch Flavius Josephus erzihlt, dass Adam seinen Nachkommen den
Untergang aller Dinge durch Feuer und Uberschwemmungen vorher-
gesagt hatte, dass von den Nachkommen Seths zwei Saulen errichtet
wurden®® und sie die Sternkunde erfanden. In Ant 1, 69-71 wurden
die Sdulen, eine aus Ziegeln, die andere aus Stein, errichtet, damit die
astronomischen Kenntnisse der Seth-Nachkommen nicht verloren gin-
gen. Diese Uberlieferung findet sich auch in der sethianischen Nag-
Hammadi-Schrift Die drei Stelen des Seth (NHC VII,5)!, wobei ledig-
lich die Zahl der Stelen von zwei auf drei erhoht wurde. Carsten Colpe
vermutet hinter dieser Vergréflerung der Anzahl inhaltliche Griinde,
wobei wohl die lockere Assoziierbarkeit mit Einheit, Zweiheit und Drei-
heit im himmlischen Pleroma ausschlaggebend war>>2.

48 S. auch: Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 471. Vgl. auch: Pearson,
Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity, 72-73.

549 Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 472; Pearson, The Problem of ,,Jewish
Gnostic” Literature, 28.

550 Dieses Motiv war im Nahen Osten weit verbreitet und kommt in mesopotamischen
und dgyptischen Texten vor. So berichtet Berossos, wie die Weisheit der Vorzeit iiber die
grof3e Flut hinweg gerettet worden sei: ,,Danach gebot Bel-Kronos dem Xisuthros, vor der
Flut simtliche Schriftwerke - d.h. Keilschrifttafeln - in der Sonnenstadt der Siparer zu
vergraben und nach der Flut wieder auszugraben und sie ,,der Menschheit zu tibergeben®.
In dhnlicher Weise berichtet der spitere Ps. Manetho, dass Hermes-Thot seine Weisheit in
Hieroglyphen auf Stelen eingegraben und dieselbe so die Flut iiberdauert hitte.“ (Hengel,
Judentum und Hellenismus, 443 ).

51 Vgl. Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten
von Nag Hammadi, 127-128; Schenke, Einleitung zu ,,Drei Stelen des Seth“ (NHC V1I,5).
In: NHD, 2. Bd., 627.

%52 Colpe, Heidnische, jiidische und christliche Uberlieferung in den Schriften aus Nag
Hammadi. II. In: JAC 16, 1973, 124. Die Dreiheit Vater-Mutter-Sohn ist ein charak-
teristisches Merkmal fiir die sethianische Gnosis (s. Schenke, Das sethiansche System
nach Nag-Hammadi-Schriften, 166; Turner, Typologies of the Sethian Gnostic Treatises
from Nag Hammadi, 171; Turner, Sethian Gnosticism: A Literary History, 611f.). Vgl.
das mit der Dreiprinzipienlehre bei Hippolyt, Ref V 8,1. S. auch Rudolph, Die Gnosis,
94-95.



290 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Als Erfinder der Astrologie ist Seth auch im hellenistischen Judentum
bekannt, wo er mit Zoroaster gleichgesetzt wird>>. Im antiken Juden-
tum>>* war er eine wichtige Person, wurde hoch geschitzt und positiv
bewertet. So charakterisiert Josephus ihn mit folgenden Worten: ,,Seth
zeichnete sich, als er zu den Jahren der Unterscheidung gekommen
war, durch tugendhaftes Streben aus, und wie er selbst ein vortrefflicher
Mann war, hinterlie§ er auch ebensolche S6hne (Ant 2,3). Die gnos-
tische Literatur iibernahm und tradierte die aus dem Judentum stam-
mende positive Bewertung des Seth und seiner Nachkommen. Die alt-
testamentlichen Ereignisse der Sintflut und der Vernichtung von Sodom
und Gomorra, die in der ,sethianischen Heilsgeschichte® vorkommen,
werden in den gnostischen Texten uminterpretiert, wurde der Gott des
ATs hier doch in radikaler Weise zu einem begrenzten oder bésen Demi-
urgen umgestaltet.

c. Henoch

Im Unterschied zu Abel, Kain und Seth wird Henoch in der gnostischen
Literatur nur selten erwahnt. In Melch (NHCIX,1 p. 12,5) wird er zu den
Sohnen Adams gezdhlt. In der Pistis Sophia (Kap. 99, 33) gilt Henoch als
Autor der beiden Biicher Jeu. Jesus habe mit ihm im Paradies aus dem
Baume der Erkenntnis und aus dem Baume des Lebens gesprochen. Im
selben Werk (Kap 134, 10ff.) sagt Jesus:

Jetzt nun wegen der Siinder habe ich mich gezerrt und bin in die Welt
gekommen, damit ich sie errette, denn selbst fiir die Gerechten, die nie-

553 Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 127. Nach einer konkurrierenden Uberlieferung des samaritanischen
Anonymus ist der Erfinder der Astrologie Henoch, der von den Griechen Atlas genannt
wird (Hengel, Judentum und Hellenismus, 163). Nach Bohlig passt die Bedeutung des
Seth als Erfinders der Astrologie sehr wohl zu seiner Existenz als Gnostiker, ist sie doch
ein Ausdruck seiner Sophia (Bohlig, Jiidisches und iranisches in der Adamapokalypse
des Codex V von Nag Hammadi, 150).

554 Auch im Samaritanertum. S. Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als reli-
gionsgeschichtliches Problem, 834. Dennoch muss man Schenke widersprechen, wenn
er schreibt: ,Die Schlisselfrage (----- ) ist, wie es wohl dazu gekommen sein mag,
daf3 fiir eine Gruppe von Menschen ausgerechnet Seth zum Heros der Gnosis gewor-
den ist. Warum wesentlich heidnisch bestimmte Gnostiker ein besonderes Interesse an
Seth gefunden haben sollten, ist nicht recht einzusehen. (- ---- ). Andererseits zeigt, wie
es scheint, auch das zeitgendssische Judentum in seinen verschiedenen Spielarten kein
besonderes Interesse an dieser Figur seiner Tradition. Und es gibt nun Grund zu der Ver-
mutung, daf3 dieses Desinteresse des Judentums an Seth nur die Kehrseite davon ist, daf3
die Samaritaner diese Gestalt fiir sich mit Beschlag belegt hatten.“ (Schenke, Das sethia-
nische System nach Nag-Hammadi-Handschriften, 171).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 291

mals etwas Boses gethan und die tiberhaupt nicht gesiindigt haben, ist es
notwendig, daf} sie die Mysterien finden, die in den Biichern des Jeu, die
ich Henoch im Paradiese habe schreiben lassen, indem ich mit ihm aus
dem Baume der Erkenntnis und aus dem Baume des Lebens redete, und
ich lie3 ihn sie auf den Felsen Ararad niederlegen und stellte den Archon
Kalapatauroth, der iiber Cemmut, auf dessen Haupt der Fufi des Jeu, und
der alle Aeonen und Heimarmenen umgibt, jenen Archon stellte ich auf
als Wichter tiber die Biicher des Jeu wegen der Sintflut, und damit keiner
von den Archonten auf sie neidisch sei und sie verderbe, — diese, welche ich
euch geben werde, wenn ich euch die Ausbreitung des Alls gesagt haben
werde®>>.

Es ist sicher, dass diese Berichte auf den jiidischen Uberlieferungen
tiber Henoch basieren. Schon im 1. und 2. Henoch-Buch wird tiber
die Himmelsreisen Henochs berichtet (ithHen 71; slHen 1ff.), wobei
dasselbe Motiv auch in spiteren jiidischen Uberlieferungen erscheint.
So tritt Enoch etwa im 3. Henoch-Buch als ein himmlisches Wesen auf,
das den Namen Metatron trigt und dessen Herkunft ritselhaft ist>>. Als
Mensch, der im Himmel gewesen ist und Gott gesehen hat, galt Henoch
im antiken Judentum als Kenner aller Geheimnisse im Himmel und auf
Erden. Der Inhalt der Henoch-Literatur sind geheime Offenbarungen,
die ihm von Gott durch die Engel mitgeteilt wurden®’. Als Erfinder der
Schreibkunst und erster Schreiber (ithHen 12,3; 12,4; 15,1; slHen 64,5)
findet er schon im Jubildenbuch (4,23)°°® und in Pseudo-Jonathan zu Gen
5,24>° Erwihnung. Alle diese Vorstellungen gehen auf die ritselhafte
Stelle in Gen 5,24 zuriick, in der es heifst:

Henoch war seinen Weg mit Gott gegangen, dann er war nicht mehr da;
denn Gott hatte ihn aufgenommen.

Nach W. Bousset stammen Motive wie Henochs wunderbare Reise an alle
geheimnisvollen Orte der Erde und vor den Thron Gottes und das Motiv
von Henoch als Erfinder und Urheber aller geheimnisvollen Weisheiten,

555 Zitiert nach der Ubersetzung von Carl Schmidt (Schmidt; Till (Hgg.). Koptisch-
gnostische Schriften. 1. Bd. Die Pistis Sophia. Die beiden Biicher des Jeu. Unbekanntes
altgnostisches Werk. Hrsg. von Carl Schmidt. 3. Aufl. Bearb. im Auftr. der Kommision fiir
Spitantike Religionsgeschichte der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin
von Walter Till. Berlin 1962, 228-229).

5% S. Bousset, Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeitalter, 353-354.

37 S. dazu Kaiser, Die alttestamentlichen Apokryphen, 62 fF.

558 Er (Enoch- J.L.) ward weggenommen unter den Menschenkindern, und wir fiihr-
ten ihn in den Garten Eden zu Hoheit und Ehre, und siehe, er schreibt dort das Gericht
und das Urteil tiber die Welt und alle Bosheiten der Menschenkinder®.

5% Henoch ... wurde hinweggenommen und durch das Wort Gottes in den Himmel
versetzt, und er hief fortan mit seinem Namen Metatron, der grofle Schreiber*



292 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

allen voran der Astronomie, nicht aus Gen 5,21-24°%, Oder in Gerhard
von Rads Worten: ,von dem liisternen Interesse der Spéteren an Henoch,
dem ,Wunder an Gotteserkenntnis“ (Sir 44,16), dem groflen Eingeweih-
ten in jenseitige Gottesgeheimnisse® kann man hier noch nichts spii-
ren®!. Bousset und von Rad rechnen in der Uberlieferung mit babyloni-
schem Lehngut®®, und beziiglich der literarischen Gestalt Henoch kann
man auch dgyptische Parallelen aufzeigen®®. Sicherlich hat Gen 5,21
24 zu solchen Vorstellungen Anlass gegeben. Die Gnostiker haben die
Gestalt des Henoch nicht uminterpretiert, sondern ihn als einen geheim-
nisvollen Helden, der mit der oberen Welt und Gott in enger Verbindung
steht, als einen Vermittler des Geheimwissens benutzt. Doch ist sein jiidi-
scher Hintergrund deutlich.

d. Noah und seine Familie

Noah wird in der gnostischen Literatur meist im Zusammenhang mit
der Sintflutgeschichte erwihnt. Wie oben ausgefithrt*®, konnen alle
gnostischen Texte, die auf die Sintflut und Noahs Rettung eingehen, in
zwei Gruppen aufgeteilt werden: In den Texten der ersten Gruppe wird
Noah positiv bewertet, und seine Rettung wird auf Initiative der oberen
Lichtwelt ins Werk gesetzt. In der anderen Gruppe gehort Noah auf
die Seite des niederen Schopfergottes, der ihn bewahrt, weil Noah ihm
anhingt und ihn verehrt.

Zur ersten Gruppe gehort AJ, obwohl nicht ausdriicklich erwéhnt
wird, dass Noah zu den Seth-Menschen zahlt. Doch wird er auf Initiative
der oberen Lichtwelt gerettet, d.h. ihm wird ein dhnliches Schicksal wie
dem Seth-Volk zugeteilt (s. BG 72,17ff. = NHC III 37,18ff. = NHC II
29,1 ff. = NHC IV 44, 25 ff..)>®. Nach ApcAd (s. NHC V,5 p. 67,22-73,24)
ist Noah dagegen ein Anhinger des Demiurgen. Nach der Flut empfangt
er dessen Segen und der Demiurg spricht zu ihm: ,,Siehe, ich habe dich in
der Arche bewahrt, mitsamt deiner Frau, mit deinen S6hnen und ihren
Frauen und ihrem Vieh und den Vogeln des Himmels, die du benannt

0 Bousset, Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeitalter, 491.

561 Von Rad, Das erste Buch Mose, 57.

%62 Tbid, 56.

563 Als himmlischer Schreiber erinnert Henoch an die Gestalt des Schreibergottes
Thoth. S. Hengel, Judentum und Hellenismus, 390.

564 G 11.2.1.5.

%65 Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 128.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 293

und (auf das Land gesetzt hast .. .). Deshalb werde ich dir die Erde geben,
dir und deinen S6hnen. Koniglich wirst du iiber sie herrschen, du und
deine Sohne. Und aus dir soll keine Nachkommenschaft von jenen Men-
schen hervorgehen, die nicht in einer anderen Herrlichkeit vor mich tre-
ten werden. (p. 70,7-71,4)%. Als von der Sintflut erretteter Anhénger
des Demiurgen gilt Noah auch im Ginza (s. R1§186; II, 1 §121. 134;
XI 263, 25ff. und XVIII 409f.). Wihrend die erste Gruppe von Texten
auf dem positiven Noah-Bild der jiidischen und christlichen Uberliefe-
rung®’ Gen 6,8f. basiert (s. Philos Lobpreis Noahs in Abr 34; VitMos
2,59; Sirach 44,17; Hebr 11,7)°%%, kann man in der Umwertung Noahs in
der zweiten Gruppe eine gnostische Protestexegese sehen. Doch finden
sich auch gnostische Texte, die sich nicht leicht gruppieren lassen, wie
etwa Noema (NHC VI,4). Noah wird hier als frommer Mann beschrie-
ben (vgl. p. 38,13-39, 6), was Gen 6, 8 und der jiidisch-christlichen Tradi-
tion entspricht, auch wird Gott, der ,Vater des Fleisches®, von dem Noah
gerettet wird, nicht negativ bewertet, doch gehort dieser nicht zur obe-
ren Welt. Moglicherweise hat der Demiurg hier eine mittlere Stellung,
ahnlich der valentianischen Gnosis.

Die Séhne Noahs werden in den gnostischen Uberlieferungen im
Einklang mit der Genesis-Erzahlung meist nur im Zusammenhang mit
der Sintflut erwahnt und ohne sie namentlich zu nennen; eine Ausnahme
bildet Ginza (GR 50,1), wo von Sum, Jam und Jafeth (= Sem, Ham und
Jafet) gesprochen wird (vgl. Gen 6,10; 7,13; 9,181t,; 10,1). Zumeist wird
nur Noahs Sohn Sum erwihnt (s. GR 26,20, vgl. auch Johannesbuch,
S. 58fF, wo er Sum-Kusta heiflt). Mark Lidzbarski interpretiert das
folgendermafien:

Von den S6hnen Noahs wird in den mandaischen Schriften an mehreren
Stellen Sem genannt: GR 26,24; 381,8; Qol 18,22; Joh 78,13; 90,9; 277,4.
Die drei Briider finden sich nur GR 50,1, worin der Name des Cham dem
des Jafeth im Anlaut angedhnelt ist. Vom biblischen Erzahler wird Sem
der Vorrang gewihrt, und er wurde geradezu zum Reprisentanten Israels.
In den mandiischen Schriften heifit es nur GR 50,21, daf$ von den drei
Sohnen des Noah die Welt zu neuem Leben erweckt werden sollte. Sonst

566 Zitiert nach der Ubersetzung von Walter Beltz (In: NHD, 2. Bd., 437).

%7 In der ApcAd und im Ginza kann man nicht mit christlichen, sondern allein mit
jiidischem Hintergrund rechnen.

568 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 275.

569, Alsdann nach Surbai und Sarhabel wird die Welt durch Wasserfluten hingerafft.
Es bleiben tibrig Noah von der Arche und Sem (Sum), der Sohn Noahs.*



294 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

erscheint Sem allein als Erneuerer der Welt. Auch den Mandéern gilt Sem,
sicher unter jidischem Einfluf3, als Représentant ihrer Gemeinschaft, und
sie bezeichnet ihn geradezu als Kusta®”.

In ApcAd (NHC V, 5 p. 72,7ff.) wird berichtet, wie Noah nach der
Flut die ganze Erde unter seinen S6hnen, Sem, Ham und Jafet, auf-
teilte und zu ihnen sprach: ,Meine S6hne, hort auf meine Worte. Siehe,
die Erde habe ich unter euch verteilt. Nun denn, dient ihm (sc. dem
Pantokrator) in Furcht und Dienstbarkeit alle Tage eures Lebens. Nie-
mals soll sich euer Same abwenden vom Antlitz Gottes, des Pantokra-
tors“>’!,

Nach Hans-Gebhard Bethge kommt p. 72,29-73,12 eine gewisse Son-
derstellung des Sem zum Ausdruck, doch ist das abhéngig von der Les-
art von p. 72,27 und p. 73,1 (Lakune), wo der Name Sem ergénzt wer-
den kann. Sem und seine Nachkommen koénnten in einer besonders
engen Verbindung zum Demiurgen gestanden haben - zu den Gnosti-
kern zihlen sie jedenfalls nicht. Ob hier eine gnostische Interpretation
von Gen 9, 26 vorliegt, kann man nach Bethge nicht eindeutig beant-
worten. Dafir spricht, dass in p. 73,13-27 Sem nicht mehr erwihnt wird,
WO von 400.000 Personen aus dem Geschlecht Hams und Japhets berich-
tet wird, die zu Gnostikern wurden. Ham und Japhet erfahren hier eine
deutliche Aufwertung, wie auch spiter in p. 73,25-27, wo berichtet wird,
wie aus dem Samen Hams und Japhets zwolf Konigreiche entstanden®72.
Die Sonderstellung des Sem basiert auf der jiidischen Tradition, nach der
Sem der fromme Sohn Noahs war®”3; die zwolf Konigreiche Hams und
Japhets konnen mit den zwolf Stammen Israels im Verbindung gebracht
werden.

Wihrend Noahs Frau in der Bibel nur anonym erwahnt wird (vgl. Gen
6,18; 7,13; 8,18), hat sie in der Gnosis einen Namen. Nach Epiphanius®7*
gab es eine Gruppe Gnostiker, die den Nikolaiten nahe standen und
der Frau Noahs den Namen Noria gaben. Sie verbrannte dreimal die
Arche, da Noah sie nicht einlassen wollte (s. 2.1.5.1). Bei den Mandiern
(GR 2,1,121, Lidzbarski S. 46, Z. 4) heiflt sie Nuraita, wobei Noria

570 Lidzbarski, Das Johannesbuch der Mandier, 58.

571 Zitiert nach der Ubersetzung von Walter Beltz (In: NHD, 2. Bd., 437-438).

372 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 97.

573 Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadji, 128.

574 Haer 26,1,4-6.

J



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 295

und Nuraita identisch sind*”>. Nach einer Paralleliiberlieferung (GR 18,
Lidzbarski S. 410, Z. 7) war Nuraita die Frau von Noahs Sohn Sem.
Zudem findet sich in der gnostischen Uberlieferung auch unabhingig
von Noah eine Heldin mit Namen Norea. So berichtet Irenédus, dass
nach den Lehren der ,Sethianer und Ophiten® nach dem Brudermord
von Kain entsprechend der Vorsehung der Prounikos Seth erzeugt wor-
den sein und danach Norea(h). Von ihnen stammten die tibrigen Men-
schen ab®’%. Im Bericht von Irenidus findet sich implizit der Gedanke, dass
Norea(h) Seths Frau war®”’. Diese Verbindung zu Seth ist bemerkens-
wert, kommt Norea als wichtige Heldin doch vorwiegend in der sethia-
nischen Literatur vor®’. So ist sie eine wichtige Person in der HA und in
der OdNor.

HA erwihnt Norea im Zusammenhang mit der Sintflut>”?, wobei sie
hier wie bei Irenius die Tochter Adams und Evas ist. Dort erteilte ,,der
Archont der Streitmachte“ Noah den Auftrag, die Arche zu bauen, was
auch geschieht. Auch Norea wollte die Arche besteigen, was Noah jedoch
verhindert. Da blies Norea voll Wut in die Arche und verbrannte sie, wes-
halb Noah sie ein zweites Mal erbauen musste (p. 92,8 1.)*°. Am Ende
der Genesis-Paraphrase der HA trifft Norea mit den Archonten zusam-
men, die sie betéren wollen (p. 92,18 f.). Zuletzt wird ihr durch den Engel
Eleleth eine Offenbarung zu Teil (p. 93,2 ff.). Die Funktionen, die Seth
in anderen sethianischen Texten zukommen, werden in der HA haupt-
sachlich von Norea iibernommen, die, nach ihrer eigenen Errettung, zu
einer wichtigen Offenbarungsempfingerin und Erloserfigur wird®!. In
der ,,Ode tiber Norea“ tibermittelt sie die Offenbarung. OdNor steht in
enger Beziehung zu HA%®2, wobei U.U. Kaiser und U.-K. Plisch zeigten,
dass die Figur der Norea hier im Vergleich zu HA weitaus wichtiger ist,

575 Thre weitere Namensformen sind Noraia, Horea, Orea, Oraia, Horaia, Nora und
Noria. S. Pearson, The Figure of Norea in Gnostic Literature. In: Proceedings of the
International Colloquium on Gnosticism. Stockholm August 20-25 1973. Leiden 1974,
143; Pearson, Revisiting Norea. In: King (ed.), Images of the Feminine in Gnosticism,
265.

576 TrenHaer I, 30, 9.

377 Sie ist aber gleichzeitig auch die Schwester von Seth. S. Pearson, Revisiting Norea,
265.

578 Tbid.

579§, 11.2.1.5.d.

580 Vgl. EpiphHaer 26,1,4-9.

581 Kaiser, Einleitung zu ,Hypostase der Archonten® In: NHD, 1. Bd., 221. Uber
verschiedene Funktionen von Norea in der Gnosis s.: Pearson, Revisiting Norea, 271 ff.

%82 Kaiser; Plisch, Einleitung zu ,,Ode iiber Norea“. In: NHD, 2. Bd., 691.



296 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

geht es doch nicht nur um ihre Rettung aus der archontischen Welt, son-
dern um ihre Aufnahme ins Pleroma. Der Norea-Mythos in OdNor trigt
also Ziige des Sophia-Mythos>®.

B.A. Pearson argumentiert in einem tief schiirfenden Aufsatz®*, dass
Norea bei Irenidus, in der HA und in der OdNor mit der Frau von Noah
bei Epiphanius und in Ginza identisch ist. Die Namensform ,,Norea“ ent-
spreche dem hebriischen Naamah (vgl. Gen 4,22), womit in der rabbini-
schen und pseudoepigraphischen jiidischen Literatur sowohl Noahs Frau
bezeichnet wurde als auch eine der schonen Menschentdchter aus Gen
6,2°%, Zunichst stimmte U.U. Kaiser dieser Interpretation zu, wobei sie
einschrinkend bemerkte:

Interessant ist dabei, daf§ Naamah innerhalb der jiidischen Traditionen
vorwiegend negativ bewertet wird, wihrend Norea in der HA eine der
wichtigsten und positivsten Figuren darstellt. Diesem Verfahren, das be-
stehende Wertungen und Traditionen umkehrt, entspricht auch die Be-
handlung des Genesis-Stoffes in der HA%8¢.

Spater, in ihrer Dissertation, argumentiert sie jedoch gegen Pearson. So
vertrat nach BerR 23,3 Rabbi Abba ben Kahana in einer Debatte tiber
Gen 4,22 zwar die Meinung, die dort erwéihnte Kainitin Na’amah sei
die Frau Noahs gewesen, doch widersprach ihm die Mehrheit der Rab-
biner, die Na’amah vielmehr mit Musik und Gétzendienst in Verbin-
dung brachte. Auf die Beziehung von Na’amah zu Noah wird in Gen 4,22
nicht ausfiihrlich eingegangen, so dass verschiedene Deutungen mog-
lich sind*®’. Die Uberlieferung der Arche-Verbrennung bei Epiphanius
hat eine Parallele im Judentum. In spétmittelalterlichen Legenden ver-
sucht Noahs namenlose Frau im Verein mit dem Teufel den Bau der
Arche zu verhindern88, Kaiser betont, dass Norea in der HA eher gottli-
che als menschliche Ziige trigt, und vermutet, dass sie urspriinglich auf
eine Muttergottheit zuriickgeht, die erst sekundir in die von den Gnos-
tikern rezipierte alttestamentliche Genealogie eingefiigt wurde. In diese
Richtung weist moglicherweise die Verehrung einer Isis-Noreia, die in
den ersten drei Jahrhunderten n. Chr. im alpinen Noricum belegt ist>®.

583 Tbid.

584 Pearson, The Figure of Norea in Gnostic Literature, 143-152.

585 Ibid, 147 ff.; Pearson, Revisiting Norea, 265 ff.

58 Kaiser, Einleitung zu ,Hypostase der Archonten®. In: NHD, 1. Bd., 222.
587 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 277-278.

>88 Tbid, 278.

589 Thid, 280.

®

%



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 297

Geographisch fiir wahrscheinlicher hilt Kaiser jedoch die Verbindung
von Norea mit der Bergmutter von Ephesus, der sog. Meter oreia>*°.

Es ist gut moglich, dass sich in der Gestalt der Norea Elemente unter-
schiedlicher Herkunft vermischten. Ebenso ist nicht ausgeschlossen, dass
in den Uberlieferungen iiber die Frau von Noah iltere Traditionen mit-
schwingen, wie Pearson meint>®!. Thr Ursprung und die gegenseitige
Beeinflussung der verschiedenen Uberlieferungen bleiben letztendlich
ebenso im Dunkel**? wie die Etymologie des Namens Norea>?. Die Tatsa-
che aber, dass Norea/Nuaraita in der Gnosis wie Na’amah im Judentum
als Frau Noahs vorkommt, ist ein Bindeglied zwischen den Interpreta-
tionsmoglichkeiten und verweist auf die Moglichkeit, dass Norea auch
dort, wo sie unabhingig von Noah genannt wird, als dessen Frau ange-
sehen werden kann. Das schliefit nicht aus, dass in ihrer Gestalt Ziige
verschiedener mythologischer Wesen, darunter auch einer Muttergot-
tin, vermischt sind, wie dies ja auch bei anderen Wesen der gnostischen
Mythologie, etwa beim Demiurgen Jaldabaoth und Sabaoth®*, der Fall
ist. Auch dass Norea in der Gnosis gottliche Ziige trigt, ist kein Argu-
ment dagegen, in ihr die Frau Noahs zu erkennen - in der Gnosis kon-
nen die Nachkommen Adams gleichzeitig irdische als auch tiberirdische
Ziigen tragen (vgl. Seth)™.

I1.2.1.5. Die Erzihlungen und Berichte iiber die Sintflut

Die Sintflutgeschichte findet sich in der Gnosis haufig und in sehr unter-
schiedlichen Redaktionen®*, etwa in den Schriften von Nag Hammadi
im AgEv, in der ApcAd, im AJ, in der HA, in Noema (NHC V1,4), in
der ParSem (NHC VII,1) und in der ExpVal (NHC ZI,2), im Ginza, bei
Irendus (IrenHaer I 30,10) und bei Epiphanius (EpiphHaer 38, 3,1-4).

590 Tbid, 281.

1 Pearson, The Figure of Norea in Gnostic Literature, 148.

92 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 278.

593 S, Pearson, The Figure of Norea in Gnostic Literature, 146 ff.,; vgl. auch: Pearson,
Revisiting Norea, 266-267; 270-271.

94 S, dazu: [1.2.1.1.a.

595§, dazu: I1.2.1.4.b.

5% Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 94;
Rudolph, Die Gnosis, 148.



298 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

a. Die Sintflut im ,,dgyptischen Evangelium*

Im AgEv wird von der Sintflut in Zusammenhang mit den Gefihrdun-
gen der Sethianer erzihlt, die hier als ,,das grofie und unvergingliche
Geschlecht® bezeichnet werden. Gefahren entstanden ihnen durch den
(Welten-)Brand, Hungersnote und Seuchen, durch Liigenpropheten und
die Sintflut (vgl. NHCIII, 2 p. 61, 1 ff. par). Letztendlich waren dies alles
vergebliche Versuche des Demiurgen Sakla, die Sethianer zu vernichten.
Die Sintflut ist dabei ,ein Muster fiir das Ende des Aons“ (NHC III, 2

p. 61,3-4)°".

b. Die Sintflut in der Apokalypse des Adam

Weit ausfiihrlicher als AgEv geht ApcAd auf das Geschehen der Sintflut
ein (vgl. NHC 'V, 5 p. 67,22-73,24). Der Demiurg, hier als Pantokrator
bezeichnet (p. 69,5.7; 72,25; 73,9), aber auch ,Gott“ (nmnoyTe) genannt
(p. 70,6 f.; 71,16), i3t Regengiifie hervorbrechen, um ,,alles Fleisch“ von
der Erde zu vernichten, darunter auch die Menschen, ,,zu denen das
Leben der Gnosis gelangt war®, denn sie waren dem Demiurgen fremd
geworden. Die Gnostiker wurden aber noch vor der Katastrophe von
Engeln an einen Ort gebracht, ,wo der Geist des ewigen Lebens ist, dabei
muss ,die ganze Menge des Fleisches zuriickgelassen werden in den
Wassern®. Aber Noah, seine Familie sowie alle Tiere werden in der Arche
gerettet, und er empfingt den Segen des Demiurgen. Die geretteten
Gnostiker kommen zu Noah, weswegen der unwissende Demiurg ihm
bittere Vorhaltungen macht: Ob er vorhabe, sich ein anderes Geschlecht
zu erschaffen, um die Kraft des Demiurgen zu beschimpfen? Noah
bekriftigt darauthin, die Gnostiker nicht geschaffen zu haben. Diese
werden - von wem, bleibt unklar — in ein nicht naher bezeichnetes
Land gebracht, wo sie 600 Jahre lang allein der Gnosis leben. Noah
aber teilt die Erde unter seinen Sohnen auf mit der Ermahnung zu
Gehorsam und Dienst gegeniiber dem Demiurgen®®. Die Sintflut ist
in ApcAd kein historisches, sondern ein zukiinftiges Ereignis, worauf
auch die literarische Form des Werks hinweist: Es ist eine Offenbarung
zukiinftiger Dinge, die Adamas an seinen Sohn Seth weitergibt™®.

597 S. Bohlig, Christentum und Gnosis im Agypterevangelium von Nag Hammadi.
In: Eltester (Hg.). Christentum und Gnosis, 11 Anm. 70. Die Sintflut als Typos des
Endgerichts kommt auch im NT (s. Mt 24,37 ff.; Lk 17,26 ff.; IT Petr 3,3 ff.) vor.

598 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 95.

5% Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology, 110.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 299

c. Die Sintflut im Apokryphon des Johannes

Im AJ wird von der Sintflut im zusammenfassenden Teil von der Schop-
fung und der Urgeschichte der Menschen berichtet”. Der Demiurg
empfindet Reue angesichts seiner Schopfung, speziell der Sethianer, und
beschliefit, eine Flut iiber die Uberheblichkeit der Menschen kommen zu
lassen (vgl. BG 2 p. 72,12 bis 17 parr). Die Epinoia des Lichts warnt Noah,
der die Warnung an andere weitergibt, die ihm aber nicht glauben (vgl.
BG 2 p. 72,17-73,3 parr). Im Widerspruch zu Gen 7,7 erfolgt die Rettung
Noahs nicht durch die Arche (,wie Moses gesagt hat), sondern die Aus-
erwihlten sammelten sich und werden von einer Lichtwolke beschirmt.
Statt Regen fillt hier Finsternis auf die Erde, und aus der Finsterniswelt
werden Engel zu den Tochtern der Menschen geschickt, um sie zu ver-
fithren. Anfangs ohne Erfolg. Doch dann schaffen die Engel den gefélsch-
ten Geist (anTiMMon MiNeyMa) und erfiillen die Menschentochter mit
ihm. Sie selbst verwandeln sich in die Mdnner der Menschentéchter und
bringen ihnen Gold und Silber, Geschenke und Metalle, Kupfer und
Eisen. Und so zeugen sie mit ihnen durch den gefilschten Geist Kinder
aus Finsternis (vgl. BG 2 p. 74,1-75,10 parr).

d. Die Sintflut in der Hypostase der Archonten

Auch HA nimmt die Sintfluttradition auf, wenn auch auf andere Weise.
Zuerst planen die Archonten mit dem Demiurgen gemeinsam die Flut
und sagen: ,Kommt, laf3t uns eine Sintflut machen aus den Handen und
laf3t uns alles Fleisch ausloschen vom Menschen bis zum Tier!“ (NHCII,
4 p. 92,4-8)%!. Einer der Archonten, ,der Archont der Streitméichte®
(mapxonN NNAYNamic)®?, erfihrt von ,ihren Anschligen® und erteilt
Noah den Auftrag, die Arche zu bauen (vgl. p. 92,8-14)%. Er spricht
zu Noah: ,,Mache eine Arche aus einem Holz, das nicht verdirbt, (und)
verstecke dich in ihrem Inneren - du und deine Kinder und die Tiere
und die Vogel des Himmels von klein bis grof. Errichte sie auf dem Berg
Sir!“ Da tritt Norea auf, die Tochter Adams und Evas, die ,,Helferin fiir
alle Menschengeschlechter, und will die Arche besteigen, doch Noah
lasst sie nicht ein. Da blist sie in die Arche und verbrennt sie mit ihrem

600 Thid, 108.

601 Zitiert nach der Ubersetzung von Ursula Ulrike Kaiser (In: NHD, 1. Bd., 229).
602§, Kaiser, Die Hypostase der Archonten, NHD, 1. Bd., 229, Anmerkung 66.

603 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 95.

S



300 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Hauch. Noah ist gezwungen eine neue Arche zu bauen®*. Das Motiv der
Verbrennung der Arche durch Norea (Noria) findet sich nach Epiphanius
(EpiphHaer 26, 1, 4-9) auch bei den Nikolaiten. Sonst erinnert die
Sintflutgeschichte der HA an die Sintflutgeschichte des AJ, weicht von
dieser aber in manchen Punkten ab®®.

Im Noema wird berichtet, dass im ersten Aon, ,,dem Aon des Flei-
sches“ Gestalten mit Riesenleibern existierten, denen lange Lebenszeiten
gegeben worden waren. Als sie sich dadurch besudelten, dass sie in das
Fleisch eingingen, richtete Gott, der ,\Vater des Fleisches®, sie mit einem
groflen Wasser. Nur Noah und seine Familie waren der Rettung wiirdig.
Noah predigte 120 Jahre lang, doch niemand horte auf ihn. Er baute eine
holzerne Arche, und was der Rettung wiirdig war, ging mit ihm in sie
hinein. Dann kam die Sintflut. Und so wurde Noah gerettet samt seinen
Sohnen (NHC VL4, p. 38,9-39,1). Das Gericht iiber die Welt aber wurde
mit Feuer vollzogen (p. 40,6 ff.).

e. Die Sintflut in der Paraphrase des Seem

In der Paraphrase des Seem (NHC VIL1 p. 25,8-28, 13) gibt es einen
kurzen Bericht iiber die Sintflut. Hier wird berichtet, dass vom ,,Mut-
terschof3, der hier von der unteren Welt reprisentiert wird, ein Damon
ausgeht, um die Sintflut zu machen. Der Erloser, der Sohn der Grofie,
verkiindet durch den Mund des Damons, dass ein Turm entstehen wird,
in dem die Geschlechter der Menschen bestehen konnen. Der Turm wird
von Didmonen erbaut und steht in den Wassern.

t. Die Sintflut in der ,valentinianischen Abhandlung®

In Exp Val (NHC XI, 2 p. 38,34-39) wird nur kurz von der Sintflut
berichtet:

Es (kam) nun (zu) Zwist und Abfall unter den Engeln und bei der Mensch-
heit: die Rechten mit den Linken, die im Himmel mit denen auf der Erde,
die Pneumata mit den Sarkika, und der Teufel im Angesicht Gottes. So
kam es, dafd die Engel die Menschentochter begehrten und sich hinunter
ins Fleisch begaben - so daf8 Gott (schliefllich) eine Sintflut veranstaltete
und beinahe reute es ihn, daf§ er die Welt geschaffen hatte%.

604 Rudolph, Die Gnosis, 148.

605 Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology. In: Martinez; Luttikhuizen (edd.), Interpretations
of the Flood. Leiden u.a. 1998, 110.

606 Zitiert nach der Ubersetzung von Wolf-Peter Funk (In: NHD, 2. Bd., 759).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 301

g. Die Sintflut im Ginza

Die Sintflut samt Noah und der Arche ist auch bei den Mandédern (GR I
§186; I, 1 §121. 134; XI 263,25f. und XVIII 409f.) bekannt. Hier
sind es aber nicht gute, sondern bose Michte, die den Bau der Arche
anstiften und Noah (= Juden) retten®”. Sie wollen vor allem Adams
Nachfolger, Anos, vernichten, der aber durch Manda dHaije (dieser war
ein Erloser und eine Personifikation der Gnosis, sein Name bedeutet ,,Die
Erkenntnis des Lebens“) gerettet wird®.

h. Die Sintflut bei den ,,Gnostikern“von Irendus und bei den ,,Sethianern®
von Epiphanius

Die ,,Gnostikerin IrenHaer I 30,10 sehen im Demiurgen Jaldabaoth den
Urheber der Sintflut, der aus Zorn iiber die Menschen, die ihm keine
Verehrung zuteil werden lief3en, das Wasser sandte, ,um alle auf einmal
zu vernichten® Sophia aber bewirkt, dass jene, die mit Noah in der Arche
sind, aufgrund des von ihr stammenden Lichtteils gerettet werden®®.

Fir die ,,Sethianer® des Epiphanius, die glauben, dass die Welt von
Engeln und nicht von der oberen Macht geschaffen wurde, ist die Mutter,
das Weib als Reprisentantin der oberen Macht, Verursacherin der Flut.
Will sie doch das Geschlecht des Seth allein tibriglassen. In einer Gegen-
aktion bringen die Engel Noahs Sohn Ham (Gen 5,32; 6,10; 7,13; 9,18)
mit List in die Arche, ohne dass die obere Mutter davon etwas merkt,
um das Geschlecht der Bosheit zu erhalten®'®. Ob Gen 9,20-27 Anlass
hierfiir gab, lisst sich bestenfalls vermuten®!!.

i. Die Erzdhlungen und Berichte iiber die Sintflut und ihr
alttestamentlicher und jiidischer Hintergrund

Die Erzahlungen und Berichte iiber die Sintflut in der gnostischen Lite-
ratur stellen verschiedene Interpretationen der biblischen Erzidhlung
iiber die Sintflut (Gen 6-8) dar®2. Sie haben zudem Parallelen in der
auflerbiblischen-jiidischen Literatur, besonders in den Pseudepigraphen.

607 Rudolph, Die Mandier. 1., 83; Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogo-

nie, 301.
608 Thid.
609 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 94.
610 Vgl. EpiphHaer 38, 3, 1—4.
611 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 94.
612§, Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology, 109.



302 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Besonders interessant sind etwa die Berichte vom Geschlechtsverkehr
zwischen den Gottessohnen und den Menschentochtern, der auf Gen
6,1,1-6 zuriickgeht, sich aber auch in den auflerbiblisch-pseudepi-
graphischen Schriften findet®!3.

Die Erzihlungen und Berichte iiber die Sintflut in der gnostischen
Literatur haben viele Gemeinsamkeiten. Der Verursacher der Sintflut ist
meistens der Demiurg, der verschiedene Namen tragt®'* oder der Demi-
urg gemeinsam mit den Archonten®’. Die Begriindung fiir die Sintflut
ist ziemlich gleich lautend: Zumeist werden Demiurg und Archonten von
niedrigen Motiven wie Zorn®'6, besonders gegeniiber den Nachkommen
Seths®'”, oder Neid®!® angetrieben. Doch findet sich in den Berichten
tiber die Sintflut auch Unterschiede. So ist in der ParSem die Initiato-
rin der Sintflut die untere Welt, die als ,, Muterschofl“ bezeichnet wird®!?,
d.h. die Natur selbst, bei Epiphanius hingegen die himmlische Mutter,
die die obere Welt représentiert. Die Vorstellung, dass die Natur sich
selbst durch Feuer und Wasser vernichtet, war in der Philosophie der
Antike, etwa bei den Stoikern, weit verbreitet®?. Dass die obere, also die
geistige Welt die Sintflut verursacht, ist aber eine in der Gnosis einzig-
artige Anschauung. Auch bei der Begriindung der Sintflut gibt es Unter-
schiede: so ist die Sintflut in der ExpVal und wohl auch in Noema wie
in der biblischen Uberlieferung eine Strafe fiir den Geschlechtsverkehr
zwischen Gottessohnen und Menschentdchtern und nicht einfach, wie
in den meisten gnostischen Texten, ein Angrift des Demiurgen gegen die
Menschen. Die Gestalt, die Noah den Rat gibt, die Arche zu bauen, diver-
giert in den einzelnen Uberlieferungen: in der ApAd ist es der Demiurg
selbst, in der HA ein Archon und im AJ die Epinoia des Lichts. Auch die
Schilderungen des Sintflutgeschehens sind unterschiedlich.

U.U. Kaiser teilt alle gnostischen Texte, die auf die Flutgeschichte und
Noahs Rettung Bezug nehmen, in zwei Gruppen®!: In den Texten der

613 G 11.2.1.6.

614 Tm AJ und bei Irendus: Jaldabaoth; im AgEv: Saklas; in der ApAd: Pantokrator
oder Gott; im Noema: Vater des Fleisches; in der ExpVal: einfach Gott; in der HA:
Oberarchon.

615 So in der HA.

616 So z.B. bei Irenius.

617 In AgEV, ApAd.

618 n AJ.

619 S. Schenke, Einleitung zur Paraphrase des Seem (NHC VIL1). In: NHD, 2. Bd., 547.

620 S, 7.B. Seneca, Nat 3.29.1.

2l In jhrer Aufteilung gehoren zur ersten Gruppe die Verwendungs- und Ausle-
gungstypen (Gruppe 4 und 5 bei Peter Nagel und die zweite hermeneutische Sicht bei



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 303

ersten Gruppe wird Noah positiv bewertet. Seine Rettung wird auf Initia-
tive der oberen Lichtwelt ins Werk gesetzt. Solche Texte sind nach Kai-
ser IrenHaer 1,30,10 und A] NHC II,1 p. 28,32-29,19 parr. In ande-
ren Texten gehort Noah auf die Seite des niederen Schopfergottes, der
ihn nur deshalb am Leben lasst, weil Noah ihm anhédngt und ihn ver-
ehrt (EpiphHaer 26,1,7-9, ApcAd p. 69,2-72,14)%2. Erginzend kann zur
ersten Gruppe Noema und zur zweiten auch der Ginza gezahlt wer-
den. Den meisten Texten ist das grundsitzliche Bestreben der Archonten
und vor allem ihres Anfiihrers gemein (AgEv NHC IIL2 p. 61,1-5), die
Menschheit, die sich von ihnen weg entwickelt — und nach Meinung der
Gnostiker daher ,besser” wird -, zu vernichten®®. Da der Demiurg als
Nachkommen Seths vor allem die Gnostiker vernichten will, bildet die
Sintflut ein wichtiges Thema vornehmlich in der sethianischen Litera-
tur®?4,

Die Geschichte von der Sintflut wurde von den Gnostikern meist
uminterpretiert. Das zeigt bereits die Begriindung, weshalb der Demi-
urg die Menschen vernichten will. In der Bibel ist die Ursache der Sint-
flut die Bosheit des Menschen und die Reue Gottes iiber seine Schépfung
(vgl. Gen 6,5-6). Auch in der ExpVal und im AJ wird von der Reue des
Schopfers angesichts der Schopfung berichtet. Im AJ, in der HA und in
der ApcAd jedoch reagiert Gott mit der Sintflut auf eine, nach Meinung
der Gnostiker sehr positive Entwicklung®®. So musste der erste Herr-
scher nach dem AJ erkennen, dass die Menschen ihn in der Erhabenheit
ihrer Weisheit tibertrafen. Da offenbar die bis dahin ergriffenen Gegen-
mafinahmen nicht den gewiinschten Erfolg hatten (vgl. BG 2 p. 72,12
bis 17 parr), wurden die Menschen vernichtet®?®. Wie in der Paradies-
geschichte®?, so ist auch hier das eigentliche Motiv des Demiurgen sein
Neid gegeniiber den Menschen.

Birger A. Pearson), zur zweiten Gruppe aber die Typen 1 und 2 bei Nagel und die erste
hermeneutische Sicht bei Pearson (s. II, 2).

622 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 274.

623 Tbid.

624 UJber die ,,sethianischen Themen"s. Turner, Sethian Gnosticism: a Literary History,
56-59.

625 Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology, 111.

626 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 96;
s. Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the Flood
in Classic Gnostic Mythology, 111.

627§, 1I.2.1.13.a.



304 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

In der HA beginnt die Sintflutgeschichte mit den Worten: ,,Dann
begannen die Menschen sich zu vermehren und besser zu werden“ (NHC
IL,4 p. 92,3). Im ersten Augenblick scheint es, als wiirde keine Begriin-
dung fiir die Sintflut gegeben werden®?, doch wird sie in den zitierten
Anfangsworten gegeben. Wiederum widerspricht die Begriindung Gen
6,5. Wiahrend der biblische Schopfergott mit der Sintflut die bésen Men-
schen vernichten will, planen in der HA die Archonten die Beseitigung
der besser gewordenen Menschen, was nicht nur im moralischen Sinn zu
verstehen ist, sondern vor allem auf ihre Fortschritte in geistigen Dingen
Bezug nimmt. Aus dem Blickwinkel der Archonten hatte diese Entwick-
lung eine negative Dynamik zur Folge, entzogen sich die Menschen doch
mehr und mehr dem Einfluss der Archonten und Gottes. Daher muss-
ten sie vernichtet werden®”. Durch diese Reaktion des Demiurgen und
seiner Michte im AJ und in der HA wird offenbar, dass ihre Motive bose
sind. Das Ziel dieser Bibelauslegung ist leicht durchschaubar - sie soll
den Schopfergott disqualifizieren und zeigen, dass er ein Ignorant und
bdses Wesen ist, dessen Hauptmotiv der blanke Neid ist®*. In diesem
Punkt vertreten AJ und HA eine ,wirkliche Protestexegese“®3!.

Obwohl die Sinflut-Geschichte in den hier genannten gnostischen
Texten in groben Ziigen der Genesis folgt, unterscheiden sie sich von der
Bibel, was die Rettung des Noah und den Verlauf der Sintflut anbelangt.
In der Bibel (Gen 6,14) ist es Gott selbst, der Noah befiehlt, die Arche zu
bauen. In der HA planen die Archonten, unter ihnen auch der Demiurg,
die Flut (NHC II, 4 p. 92,4-8), um alle Menschen zu vernichten. Es ist
der ,Der Archont der Streitméachte®, der Noah den Auftrag zum Bau
der Arche erteilt (vgl. p. 92,8-14). Die Rettung Noahs ist also nicht
ein Befehl des grofen Archons, sondern basiert auf dem Verrat eines
der unteren Archonten. Im AJ beschlieft der Demiurg mit der Flut die
ganze Uberheblichkeit der Menschen hinwegzuspiilen (vgl. BG 2 p. 72,12
bis 17 parr). Darauthin warnt die Epinoia des Lichts gegen den Willen
des Demiurgen Noah, der die Warnung an andere Menschen weitergibt.
Doch glauben sie ihm nicht (vgl. BG 2 p. 72,17-73, 3 parr).

In den gnostischen Texten wird die Reihenfolge des Sintflutgesche-
hens haufig verkehrt. Wihrend in der Bibel der Geschlechtsverkehr zwi-

628 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 95.

629 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 272.

630 Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology, 113.

61 D.h. sie vertreten die Auslegungsmoglichkeit 1 bei Nagel oder ,.eine negative Sicht*
bei Pearson (s. dazu II. 2).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 305

schen Gottessohnen und Menschentochtern (Gen 6,1-4) am Anfang des
folgenden Strafgerichts steht (das gilt auch fiir ExpVal und wohl auch fiir
Noema), berichtet AJ zuerst von der Sintflut und erzihlt erst danach von
der unerlaubten Vermischung®2. Nach dem AJ waren der Geschlechts-
verkehr und die Vermischung des Goéttlichen mit dem Menschlichen
auch nicht die Ursache der Sintflut, sondern lediglich der zweite Angriff
der Michte der Finsternis gegen das ,,nichtschwankende Geschlecht® Da
der Demiurg und seine Méchte es nicht mit Finsternis bedecken konnten,
versuchten sie das Geschlecht mit der Finsternis zu vermischen. Zuerst
scheiterte dieser Plan, weil die Tochter der Menschen sich nicht verfiith-
ren lieBen. Erst als der Demiurg und seine Méchte ihre Gestalt dnderten,
erfiillte sich ihre Absicht®3. Die Archonten erzeugten mit den Tochtern
des ,,nichtschwankenden Geschlechtes® Kinder, in denen Licht und Fins-
ternis gemischt sind.

In den gnostischen Schriften wird Noah meist wie in der Bibel durch
die Arche gerettet, doch finden sich auch hier Unterschiede. Unter aus-
driicklicher Bestreitung von Gen 7,7 (,,Es ist nicht, wie Moses gesagt hat
... ) erfolgt die Errettung des Noah im AJ nicht durch die Arche, son-
dern durch eine Lichtwolke, die alle Sethianer an einen sicheren, vermut-
lich sehr hohen und fiir die Fluten daher unerreichbaren Ort bringt (vgl.
BG 2 p. 73,6-12 parr)®*4. Das Motiv der Wolke kommt auch in der ApcAd
vor. Wie im AJ so werden die Gnostiker auch in der ApcAd mittels einer
Wolke von den Engeln (vermutlich) auf einen hohen Berg gebracht, ver-
gleichbar dem am Ende des AgEv®®. Die ApcAd berichtet auch davon,
wie Noah und seine Familie sowie die Tiere in der Arche gerettet wer-
den. Der Hauptunterschied zwischen dem AJ und der Bibel besteht aber
darin, dass hier statt vom Wasser der Sintflut von der Finsternis berich-
tet wird, die auf die Erde fiel (BG 2 p. 73,16-17)%°. Wir haben es hier
mit einer allegorischen Exegese zu tun®”: Der Oberarchon will die Men-
schen mit Finsternis bedecken, um sie vom Licht, aus dem sie stammen,
zu trennen. Die Rettung der geistigen Menschen erfolgt im Gegenzug

632 Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology, 115.

633 Tbid, 118.

634 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 96.

635 Tbid, 9s.

636 Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology, 111. 118.

637 Nach der Typologie von Nagel gehort das Motiv der Finsternis zur Typ 3 (,die
korrektive Auslegung®). S. dazu: I1.2.



306 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

durch eine Macht des Lichts, die durch die mythische Gestalt Pronoia
oder Epinoia und durch eine Lichtwolke dargestellt wird. Epinoia bringt
Noah zum Wissen und erleuchtet ihn, die Lichtwolke aber bringt Noah
und seine Familie an einen sicheren Ort. So wurden die Ahnen der Gno-
stiker vom Licht gerettet®®.

Es gibt noch weitere Unterschiede zwischen der Bibel und der gno-
stischen Literatur. Wenn nach der biblischen Uberlieferung die Arche
auf einem Berg landete (Gen 8,4), wurde sie in der HA auf einem Berg
errichtet (NHC IL4 p. 92,13f.). U.U. Kaiser vermutet hier einen Hin-
weis auf die Gesetzgebung auf dem Berg Sinai. Die griechische Uber-
lieferung des ATs gibt Arche und Lade, die als Symbol fiir das Gesetz
steht, mit dem gleichen Wort »iwtog wieder. Nach Kaiser wurde der
Bund, den Gott Noah in Gen 6,18 ankiindigt, in der HA zwischen Saba-
oth und Noah geschlossen. Die Arche, die Noah aus ,,Holz, das nicht
fault®, bauen soll, sei daher kein seetaugliches Schiff, sondern die Bundes-
lade*. Nach Gen 8,4 landete die Arche auf dem Berg Ararat, in der HA
heif3t der Berg Sir (NHC IL,4 p. 92,14). Worauf die Benennung des Ber-
ges verweist, ist nicht klar. Bernard Barc und Bentley Layton vermuten
hinter dem Namen einen Bezug auf die bei Jos Ant 1,2,3 genannte yij Zet-
0id0¢, einen Platz also, an dem die Nachkommen Seths zwei Stelen mit
der Aufzeichnung ihrer astronomischen Kenntnisse errichteten®. Fiir
Hans-Martin Schenke und Roger A. Bullard handelt es sich um den Berg
bzw. das Gebirge Seir im Land Edom. Fiir Kaiser ist keiner der Vorschlige
tiberzeugend®!. Doch scheint die Vermutung von Barc und Layton den
richtigen Weg zu weisen. HA ist ein sethianisches Werk, und Flavius Jose-
phus belegt eine Uberlieferung im Judentum, nach der die Nachkommen
des Seth mit einem Gebiet in Paldstina in Verbindung gebracht werden.
I'i) Zewpidog kann aber auch deshalb mit dem Gebirge Seir gleichgesetzt
werden, weil schon in Deut 25,17-18 die S6hne des Seth und Seir in der-
selben Weissagung genannt werden.

In der gnostischen Sintflutiiberlieferung gibt es viele Motive, die einen
auflerbiblischen, jiidischen Hintergrund haben. Wenn Adam in der

638 Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology, 117-118.

639 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 275-276.

640 Heinrich Clementz iibersetzt den Ortsnamen vyij Zewpidog filschlicherweise mit
»Syrien®, s. Flavius Josephus. Jiidische Altertiimer. Ubersetzt und mit Einleitung und
Anmerkungen versehen von Dr. Heinrich Clementz. Wiesbaden 2006, 20. Zum Orts-
name Y] Zewidog s. Stroumsa, Another Seed, 115ff.

641 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 276.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 307

ApcAd tber die zukiinftige Sintflut redet, verweist das auf das Buch
der Giganten aus Qumran, in dem Enoch vor einer zukiinftigen Sintflut
warnt®?. Und auch zu Adams Prophezeiung in der ApcAd, dass die
Welt nacheinander durch Wasser und Feuer vernichtet wiirde (NHC V,5
p. 67,22ff; 73,25f.), kann man Parallelen finden. So wird im AgEv
parallel von der Sintflut und von einem (Welten-)Brand berichtet (vgl.
NHC IILz2 p. 61,1 ff. par). Uber die Vernichtung der Welt durch Wasser
und Feuer berichten auch Ginza (RG II, 119 u. 121), Flavius Josephus
(Ant I 2,3 Par. 68-70) und eine auf Latein erhaltene Schrift tiber Adam
und Eva (VitAd 49:2-3)%%°. Im letztgenannten Werk prophezeit der
Erzengel Michael diese Ereignisse Eva und Adam®.

Der Mythos vom gefallenen Engel, der in der jiidischen Literatur zur
Zeit des zweiten Tempels von grofler Bedeutung war (s. d&thHen 6-10)
und auf die Frage nach der Herkunft der Bosheit auf Erden eine Antwort
gibt, ist in Verbindung mit der Sintflut auch in gnostischen Texten (A],
ExpVal) wichtig®.

Den Hintergrund der Sintflutgeschichte in der ,,Paraphrase des Seem*“
bildet die jidische Uberlieferung von Noah als dem Erbauer des Turms
zu Babel, wie sie Eusebius in P. e. 9,17 und 18,2 zitiert®®. In dieser Uber-
lieferung aus dem Werk des samaritanischen Anonymus, geschrieben
zwischen der seleukidischen Eroberung 200 v. Chr. und der makkabdi-
schen Erhebung, verschmelzen Noah und Nimrod zu einer iibermensch-
lichen Gestalt®¥, die als einziger der ,,Riesen” aus der grof3en Flut gerettet
worden sei.

Auch die Figur der Norea spielt in den jiidischen Uberlieferungen
eine herausragende Rolle. Wahrend Noahs Frau in den meisten hagga-
dischen Uberlieferungen als boses Weib auftritt, wird sie in der Gnosis

642§, Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 449, 451-452. Das Buch der Gigan-
ten ist in seiner urspriinglichen Gestalt nur durch die aramiischen Fragmente aus der
Qumranhohle 4, in mittelpersischen und sogdisch-manichéischen Handschriften belegt,
die auf eine Ubersetzung Manis zuriickgehen. Es konzentriert sich auf die Erzahlung vom
Fall der Engel, bezieht sich dabei wohl auf die Darstellung des henochitischen Wichter-
buchs und ist wohl in die 1. Hilfte des 2. Jh. v. Chr. zu datieren (Kaiser, Die alttestament-
lichen Apokryphen, 65).

643 Dasselbe Motiv findet sich auch im NT (s. II Pet 3, 5-7 (auch 2,5-6), wo Wasser und
Feuer nebeneinander als Strafe vorkommen).

644 S, Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 471-472.

045 Tbid, 453-454; Stroumsa, Another Seed, 43-111; s. niher dazu: 11.2.1.6.

646 Schenke, Einleitung zur Paraphrase des Seem (NHC VIL,1). In: NHD, 2. Bd., 547;
Vgl. auch Hengel, Judentum und Hellenismus, 162-164.

%47 1bid, 162-163.



308 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

positiv bewertet®®. Auch hierin kann man eine ,,Protestexegese” erken-
nen. U.U. Kaiser fand #hnliche Uberlieferungen im jiidischen Kontext
erstmals in spatmittelalterlichen Legenden, wo Noahs Frau mit dem Teu-
fel den Bau der Arche zu verhindern sucht. Aufgrund des Fehlens friihe-
rer Uberlieferungen bleiben die Urspriinge und méglichen gegenseitigen
Beeinflussungen der Uberlieferungen im Dunkel®®.

Gerard P. Luttikhuizen hat gezeigt, dass in den gnostischen Sintflut-
geschichten stets zwei Erzéhllinien oder Leitmotive vorkommen: 1) Die
Urgeschichte der Menschheit wird als ein Kampf zwischen den Méch-
ten des Lichts (die Sphére der hochsten Gottheit, die ganz transzen-
dent ist) und den Miéchten der Finsternis (der bose Schopfergott und
seine Trabanten) geschildert, wobei der Kampf um das goéttliche Licht
im Menschen ausgefochten wird. 2) Es gibt zwei Menschenklassen, von
denen eine das ,nichtschwankende Geschlecht® heifst und Triger des
Lichts ist®’. Die niedrige Motivation des Schépfergottes steht im Ein-
klang mit dem ersten Leitmotiv. In der gnostischen Interpretation der
Sintflutgeschichte ist sie nicht eine Strafe des gerechten Gottes fur die
bosen Menschen (Ausnahmen hierzu sind ExpVal und vielleicht auch
Noema), sondern sein Angriff gegen die ihm iiberlegenen Menschen. So
wird die Sintflut zu einer Episode im Kampf zwischen dem Licht und
dem bosen Demiurgen transformiert®®! und die Rettung Noahs als Ret-
tung des ,,nichtschwankenden Geschlechts“ gedeutet. Wahrend Noah in
der Genesis ein Ahn Israels ist und seine Rettung als Vorgeschichte der
Auserwahlung Israels gilt, ist Noah doch das Bindeglied zwischen Adam
und Abraham, wird er in der Gnosis vor allem als Nachkomme Seths
verstanden. Durch seine Rettung aus der Sintflut wird auch das ,,nicht-
schwankende Geschlecht®, das von Seth abstammt, und damit auch das
gottliche Licht, das sich in diesem Geschlecht verkorpert, aus den Han-
den der Finsternis gerettet®2 Luttikhuizen hat gezeigt, dass beide Leit-
motive sowohl in AJ als auch in HA vorkommen®3,

648 Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 468-469.

649 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 278.

650 Luttikhuizen, Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology, 115.

651 Tbid.

652 Tbid, 115-116.

653 Tbid, 116-120.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 309

I1.2.1.6. Die Uberlieferung vom
Geschlechtsverkehr zwischen Gottessohnen und Menschentochtern

Ein besonderes Thema, das im Zusammenhang mit der Sintflut in der
gnostischen Literatur vorkommt, ist der Geschlechtsverkehr zwischen
Gottessohnen und Menschentdochtern. Dieses Thema findet sich in
ExpVal, in der A] und wahrscheinlich auch in Noema.

In der Exp Val (NHC XI,2) heif3t es von der Sintflut:

So kam es, daf die Engel die Menschentdchter begehrten und sich hinun-
ter ins Fleisch begaben - so dafl Gott (schlief3lich) eine Sintflut veranstal-
tete und beinahe reute es ihn, daf$ er die Welt geschaffen hatte.%5

(Exp Val p. 38,34-39)

Im AJ wird Noah durch eine Lichtwolke aus der Sintflut gerettet. Darauf
reagiert die Finsterniswelt, indem sie Engel zu den Téchtern der Men-
schen schickt. Nach anfinglichen Schwierigkeiten haben sie mittels des
Antimimon-Pneumas auch Erfolg (vgl. BG 2 p. 74,1-75, 10 parr): um
die gnostischen Menschen zu verfithren und von der Gnosis abzulen-
ken, bringen sie Technik und Zauberei in die Welt, um die Menschen an
irdische Dinge zu fesseln®>>.

Im Noema wird erzéhlt, dass zuerst ,,der Aon des Fleisches” entstand.
Die Kreaturen hatten Riesenleiber und lange Lebenszeiten, doch besu-
delten sie sich, nachdem sie in das Fleisch eingegangen waren. Auch hier
kann man eine Anspielung auf die Geschichte vom Geschlechtsverkehr
zwischen Gottessohnen und Menschentdchtern erkennen.

Es steht aufler Zweifel, dass die Erzéhlung vom géttlich-menschlichen
Geschlechtsverkehr auf Gen 6,1-4 zuriickgeht. Als unmittelbares Vorbild
tir die Gnostiker dient aber nicht die Genesis-Erzahlung, der viele wich-
tige Details fehlen, sondern ihre friihjiidische Auslegung, wie sie sich in
den Pseudepigraphen, bei Flavius Josephus und in der rabbinischen Lite-
ratur findet.

654 Exp Val p. 38,34-39. Zitiert nach der Ubersetzung von Wolf-Peter Funk (In: NHD,
2. Bd,, 759).

655 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 96.
Es ist moglich, dass auch RG 46-47,108-110 (nach Lidzbarski) auf die Geschichte des
Falls der Engel anspielt. So werden die Gldubigen gewarnt: ,Horet nicht auf die Rede der
Engel des Fehls, die abfallen und die Menschenkinder zum Abfall treiben. Sie machen
sie gierig nach Gold und Silber, Geld, Gut und Besitz, (nehmen sie ein) durch falsche
Bilder, nichtige Konterfeie und Gebilde, durch Gesang und die Lust dieser Welt. Bald
lassen sie Schwert, Sabel, Schlag, Kampf, Krieg, Angst und Schrecken gegen die Menschen



310 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

So stehtin Gen 6,14 nicht, dass die Gottessohne (auf Heb. D‘ji‘l'_ggn j;:l)
Engel seien. Sie sind himmlische Wesen, wie sie im AT auch an ande-
ren Stellen (z.B. Hiob 1,6; 38,7; Ps 29,1; 89,7) vorkommen, doch ist ihr
eigentliches Wesen unbekannt®. Erst zur spithellenistischen Zeit wur-
den die Gottessdhne mit Engeln gleichgesetzt®’, und so werden sie in
den jidischen Pseudepigraphen denn auch bezeichnet. In Gen 6,1-4
steht auch nichts davon geschrieben, dass die Engel auf der Erde Lei-
ber bekommen hitten (vgl. ExpVal p. 38,34-39 (,,sie kamen herab ins
Fleisch®) oder NHC V1,4, p. 38,9ff., wo gesagt wird, dass die Riesenlei-
ber sich besudelten, nachdem sie ins Fleisch eingegangen waren). Doch
findet sich das Motiv in den jiidischen Uberlieferungen®®. Auch weif3
Gen 6,1-4 nichts davon, dass die Gottessohne Technik und Zauberei
in die Welt gebracht haben sollen. Im dthHen 8 aber wird berichtet,
dass die gefallenen Engel (,,die Wachter®) die Menschen in der Metall-
verarbeitung, der Waffen- und Schmuckherstellung, und in verschiede-
nen Arten der Magie unterrichteten®’. Das ist ein Beleg dafiir, dass die
Erzahlung des ,, Apokryphon des Johannes® sich auf die Erzdhlung in 4th-
Hen bezieht®®. Wir finden im AJ auch Einfliisse aus anderen jiidischen
Apokryphen, wie z.B. aus dem ,Testament von Ruben’, in dem eben-
falls das Motiv vorkommt, dass Engel sich das Aussehen der Menschen-
ménner aneignen, um Menschentochter zu verfithren®!. Die Vorstel-
lung vom Antimimon-Pneuma leitet Birger Pearson aus der Lehre von
den zwei Geistern ab, die in der Gemeinderegel von Qumran vorkommt

los und erfiillen sie mit Angst und Furcht. /- ---- / Bald treten sie mit Schlauheit, Demut
und Schmeichelei, mit Sii8igkeit, List und Tduschung an die Kinder Adams heran und
nehmen ihr Herz gefangen.“

656 S, Rad, Das erste Buch Mose. Genesis Kapitel 1-12,9, 92-93. Méoglicherweise waren
»die Gottessohne“ anfinglich selbstdndige Gottheiten der Israeliten (s. Fohrer, Iisraeli
usundi ajalugu, 69).

657 Bousset, Die Religion des Judentums im spithellenistischen Zeitalter, 321.

68 §. Valk, Kurat Euroopa usundiloos. Sissejuhatus demonoloogiasse. Tallinn 1994, 36.

%% Was in einigen jiidischen Uberlieferungen als eine von Seth stammende, positive
Weisheitsiiberlieferung betrachtet wurde, wird im dthHen als ddmonisches Wissen ange-
sehen, das aus dem Verrat géttlicher Geheimnisse (dthHen 16,3) durch die gefallenen
Engel stammt. Martin Hengel meint, dass es im Grunde die ganze Weisheit der heid-
nischen Volker und die verfeinerte Lebenskultur der hellenistischen Zeit mit einschloss
(Hengel, Judentum und Hellenismus, 444).

660 Pearson, The Emergence of the Christian Religion, 133; vgl. auch Pearson, 1 Enoch
in the Apocryphon of John. In: Hellholm-Fornberg (ed.), Texts and Contexts: Biblical
Texts in Their Textual and Situational Contexts In honor of Lars Hartmann. Oslo 1995,
355-367 und Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 453-454.

61 Pearson, The Emergence of the Christian Religion, 134; Pearson, Jewish Sources in
Gnostic Literature, 454; Stroumsa, Another Seed, 37-38.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 311

(1QS II,13-26)%2. Das AJ enthilt Elemente aus diversen jiidischen
Uberlieferungen, aus der Bibel, aus der auflerkanonischen jiidischen
Literatur und aus den jiidischen exegetischen Traditionen®®.

In der auf3erbiblischen jiidischen Literatur wurde der Geschlechtsver-
kehr zwischen den Gottessohnen und den Menschentochtern zur Erzéh-
lung vom Fall der Engel®*. Diese Erzihlung kommt im dthHen (beson-
ders im ,,Buch der Wichter® d.h. c. 1-36), im slHen (18,4), im Jub (7,21),
im ,,Buch der Giganten® aus Qumran, bei Josephus Flavius (Ant 3,1) und
in der rabbinischen Literatur (wie z. B. PRE 22) vor. In den Pseudepigra-
phen wird tiber die von ihnen abstammenden Damonen berichtet (4th-
Hen 15,8 .)°%. Der Fall der Engel besafl in den beiden letzten vorchrist-
lichen Jahrhunderten dieselbe Bedeutung, die seit dem 1. Jahrhundert
n. Chr. dem biblischen Siindenfall (Gen 3) zukommt®®. Der Mythos ver-
sucht die Frage nach der Herkunft der Bosheit auf Erden zu beantwor-
ten’ und deswegen greifen die Gnostiker, denen diese Frage besonders
am Herzen lag, haufig auf ihn zuriick. Da die Engel hier als negative Gro-
3en agieren, wird er in der gnostischen Literatur nicht uminterpretiert,
sondern authentisch nacherzihlt®®. Er ist also ein Beispiel dafiir, dass
die Gnostiker die jiidischen Uberlieferungen nicht nur uminterpretiert
haben, sondern auch in authentischer Form rezipierten®®. Dies geschah
immer dann, wenn ein Text mit den gnostischen Grundanschauungen
vereinbar und damit ihren Zwecken dienlich war. Der Mythos vom Fall
der Engel beeinflusste wahrscheinlich aber wiederum den gnostischen
Mythos vom Fall der Sophia®”.

%2 Pearson, The Emergence of the Christian Religion, 134; Pearson, Jewish Sources in
Gnostic Literature, 459-460.

663 Tbid.

664 Hierbei handelt es sich um eine Version vom Fall der Engel. Eine andere Version
erzdhlt vom Aufruhr der Engel gegen Gott, s. slHen 18,3; 29,4-5, doch findet sich hier
auch der Geschlechtsverkehr zwischen Engeln und Menschenfrauen (18,4). Wihrend in
der ersten Version die Ursache des Falls der Hochmut Satans ist, ist es in der zweiten
Version die Begierde der Engel.

665 S. dazu: Russell, From Early Judaism to Early Church, 87.

666 Kaiser, Die alttestamentlichen Apokryphen, 65.

667 Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 451.

668 S. eine vergleichende Tabelle bei Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature, 453
454.

6% Das ist erneut ein Beleg dafiir, dass die Protestexegese nicht die einzige Art der
gnostischen Schriftauslegung gewesen ist.

670§, 1I.2.1.13.d.



312 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

I1.2.1.7. Die Patriarchen und die Ereignisse in Sodom

Die Patriarchen werden in der gnostischen Literatur und in den Berich-
ten der Kirchenviter tiber die Gnostiker in verschiedenen Zusammen-
héngen erwihnt. Manchmal werden alle drei Stammviter Israels, Abra-
ham, Isaak und Jakob, zusammen genannt; manchmal wird aber auch
nur von Abraham, dem ,Hauptpatriarchen®, berichtet. Die Patriarchen
wurden von den Gnostikern unterschiedlich bewertet. So sagt der Offen-
barer Seth, der mit Christus gleichgesetzt wird, im Zweiten Logos des
groflen Seth (NHC VII,2):

Zum Lachen war auch Abraham samt Isaak und Jakob, insofern als sie
in Filschung ,die Vdter genannt wurden durch den Siebenten, als ob
er (dadurch) mich und meine Briider iiberwiltigt hitte, die wir doch
schuldlos bei ihm sind und nicht gesiindigt haben®”".
Dieser berithmte Abschnitt ist ,,ein markantes Beispiel fiir die polemische
Behandlung biblischer Traditionen” (Troger)®’?, werden doch die fithren-
den Personen des ATs lacherlich gemacht und abgewertet. Sie alle seien
vom siebenten Archonten, d.h. vom Demiurgen (bzw. Kosmokrator)
geschaffen, weshalb man iiber sie nur lachen konne®”. Sie setzen den
Irrtum, auf dem der Alte Bund basierte®’4, fort und wurden dadurch
selbst zu den Prototypen von Irrtum, Hybris und Verblendung®”®. 2 Log-
Seth vertritt den Schriftauslegungstyp 1 nach Nagel (,,die offene, hohni-
sche Absage an Gestalten und Begebenheiten des Alten Testaments®)®7S.
Bei den Sethianern des Hippolyt®”” werden die drei Patriarchen dage-
gen ganz neutral als ein Beispiel fiir Triaden genannt, die nach Hippolyt
ein charakteristisches Merkmal des Sethianismus sind®’®. Der Abschnitt
aus 2 LogSeth und der Bericht von Hippolyt sind Beweise dafiir, dass
die Vielfalt an Auslegungsmoglichkeiten des ATs auch die Patriarchen

671 NHC VILz2 p. 62,26-63,3. Zitiert nach der Ubersetzung von Silvia Pellegrini (In:
NHD, 2. Bd., 587).

672§, Troger, Die Gnosis, 120; Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschicht-
straditionen in der Gnosis, 106.

673 Colpe, Heidnische, jiidische und christliche Uberlieferung in den Schriften aus Nag
Hammadi. II. In: JAC 16, 1973, 117.

674 Tbid.

675 Ibid.

676 S. dazu: II. 2. Bethge sagt: ,Fiir die gnostischen Christen des 2 LogSeth gibt es
keinerlei positive Verbindungen zum Alten Testament, alle Briicken sind abgebrochen.
Es gibt auch keine Uminterpretation, sondern nur totale Ablehnung und Konfrontation®
(Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 106).

77 Ref V 20.

678 S, auch Rudolph, Die Gnosis, 94 ff.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 313

betrifft. Hans-Gebhard Bethge bemerkte zu Recht, dass die Behand-
lung der Vitergeschichten weder qualitativ noch quantitativ den haufi-
gen Anlehnungen, teilweise Ubernahmen und Uminterpretationen von
Gen 6-9 entspricht. So gehen etwa die Schriften des Sethianismus auf die
Patriarcheniiberlieferung entweder gar nicht oder nur im Zusammen-
hang mit den Ereignissen von Sodom und Gomorra ein und haben an
der Gestalt Abrahams kein Interesse®”’.

Abraham wird tiberhaupt nur selten erwéihnt. Nach Irenédus (IrenHaer
I30,10) wird er von Jaldabaoth aus der nachnoachitischen Menschheit
erwahlt. Der Demiurg schlief8t mit ihm einen Bund (vgl. Gen1s,18-21)
und verspricht seinen Nachkommen die Erde, wenn sie ihm dienen®.
Abraham tritt hier also als Vertreter der Juden auf®!. Bei den Mandiern
(GR 43,221F; 46,10f.) wird Abraham neben Moses als der Prophet der
Ruha, also des bosen Geistes, erwidhnt®2. Zugleich wird den Juden der
Vorwurf gemacht, die ,Werke“ Abrahams, d. h. die von ihm eingefiihrten
Kulthandlungen, verfilscht zu haben. Nach M. Lidzbarski vertritt diese
Anschauung nachdriicklich auch der Islam®>. In der Pistis Sophia sagt
Jesus, er habe Abraham, Isaak und Jakob ihre Siinden und ihre Misse-
taten vergeben, ihnen die Mysterien des Lichts in den Aonen gegeben
und sie an den Ort Jabraoths®* gebracht (230,16). Positiv von Abraham
spricht EvPhil NHC I, 3 (§ 123a):

Als Abraham [aber erlangt] hatte zu sehen, was er sehen sollte, beschnitt
[er] das Fleisch der Vorhaut, wodurch er uns zeigt, daf} es nétig ist, das
Fleisch zu vernichten®%°.

Uber die Ereignisse in Sodom berichten AgEv, ApcAd, Das Verstandnis
unserer groflen Kraft (NHC VI,4) und ParSem (NHC VII, 1).

Im AgEv werden die Sethianer (Gnostiker), die der Demiurg durch die
Sintflut vernichten wollte, von Seth nach Sodom und Gomorra gebracht,
wodurch beide Orte positiv bewertet werden (vgl. NHCIII, 2 p. 60,9-18

679 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis,
98-99.

680 Tbid, 99.

681 Bghlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 129.

682 Rudolph, Die Mander, 1, 83.

683 Lidzbarski, Ginza, 43 Anmerkung 3.

%84 Tn PistSoph ist Jabraoth der Bruder Adams, der iiber 6 Aonen herrscht.

685 Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Martin Schenke (In: NHD, 2. Bd,, 211).
Eine dhnliche Interpretation findet sich bei Philo von Alexandria. Auch fiir ihn bedeutet
die Beschneidung eine Entsagung von allen Begierden.



314 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

par)®8. In NHC I1I,2 p. 56,4 ff. wird berichtet, dass Sodom vom ,,groflen
Seth® gegriindet wurde und die Frucht der Gomorra-Quelle sei, die sich
in ihr befindet®®”. In NHC IIL2 p. 60,13 ff. wird ausgefiihrt: ,,Manche
sagen, dass Sodom der Weideplatz des grofien Seth ist, welcher Gomorra
ist; manche aber, dass der grofle Seth seine Pflanzung aus Gomorra
wegnahm und ihn (sc. seinen Samen) an dem zweiten Ort einpflanzte,
den er Sodom nannte.“

In ApcAd stellt die Vernichtung Sodoms und Gomorrhas den zwei-
ten Versuch des Demiurgen Saklas dar, den Samen Hams und Japhets
diesmal mit Hilfe von Feuer, Schwefel und Asphalt auszurotten. Aber die
»groflen Menschen werden auch diesmal gerettet®. In ,Der Gedanke
unserer groflen Kraft“ spielt Noema auf Sodom und Gomorrha an:
»Auch die Mutter der Flamme war nicht imstande (meine Kraft zu ver-
nichten). Sie warf Feuer auf die Seele und das Land und verbrannte alle
Haiuser, die auf ihm waren. Und ihr Verzehren hérte auf“ (NHC VI 4
p. 40,9-14). Sodom und Gomorrha werden hier positiv dargestellt. Das
gilt auch fiir ihre Charakterisierung bei Irendus®®. Hier sind Kain, die
(Rotte) Kora (Num 16) und die Sodomiten (Gen 18f.) positive Helden,
die gegen den Demiurgen, den Gott des ATs, kimpfen®®. Auch ParSem
bewertet die Sodomiten positiv (vgl. NHC VII, 1 p. 27,2 ).

Wihrend die Patriarchen unterschiedlich bewertet werden, finden
sich von Sodom und Gomorrha und ihren Einwohnern in der Gnosis
immer nur positive Berichte. Das biblische Sodom und Gomorrha hin-
gegen sind Stitten der Bosheit, die bestraft werden miissen®'. Die gnos-
tischen Autoren stehen also auf Seiten der von ihnen positiv bewerteten
Sodomiten. Diese der Genesis widersprechende Wertung®? ist eine typi-
sche Protestexegese. Hierdurch wird Sodom mit Seth in Verbindung®?
und gleichzeitig die negative Haltung der Gnostiker gegeniiber dem Gott
des ATs zum Ausdruck gebracht.

686 Tbid.

687 §. Plisch, Das heilige Buch des grofien unsichtbaren Geistes (NHC IIL,2; IV;2). In:
NHD, 1. Bd., 308 Anmerkung 21.

688 Rudolph, Die Gnosis, 151.

689 TrenHaer I 31, 1.

60 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 90
und 100.

1 Bohlig, Jiidisches und Iranisches in der Adamapokalypse des Codex V von Nag
Hammadi, 153.

02 S, Gen 18, 20.

693 S, 1I.2.1.4.b.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 315

I1.2.1.8. Melchisedek

Die Gestalt des Priesterkonigs von Salem, Melchisedek, die im AT nur
in Gen 14,18-20 und Ps 110,4 und im NT im Hebréerbrief (5,6.10; 7,1-
17)%%* erwihnt wird, kommt in den spiteren jiidischen, samaritanischen
und christlichen Quellen an verschiedenen Stellen und in unterschiedli-
chen Verbindungen vor®”. Die wichtigsten aulerbiblischen Quellen zu
seiner Person sind 1Q Gen Ap (22,14-17), 11QMelch II (10.24; 13)%%,
Philo (1. Jahrhundert n. Chr), Abr (Par. 235), Congr (Par. 99) und All (III
Par. 79-82), Josephus Flavius (1. Jahrhundert n. Chr), Bell (VI Par. 438)
und Ant (I Par. 179-181), IV Esra, Joseph und Aseneth (um 100 n. Chr),
AscJes (vor 150 n. Chr), Chr. Redaktion der Test XII Patr (um 150 n. Chr),
Pastor Hermae und II Clemens (um 150 n.Chr), die Schriften des Cle-
mens von Alexandria (besonders Strom. IV,25, 161,3), der Genesiskom-
mentar des Ephraim Syrus (um 350 n.Chr) und der Jesajakommentar
des Hieronymus (um 380 n. Chr)*’. Melchisedek kommt auch in rabbi-
nischen Quellen vor®®. Oft wird dabei auf das Material aus den Targu-
men zuriickgegriffen (Targum Ongelos; Jerusch I usw.), doch ist dieses
nur schwer zu datieren®”.

Melchisedek ist auch in der gnostischen Uberlieferung gut bekannt
und wird in verschiedenen Quellen erwdhnt. Zu ihnen zihlen: Die gno-
stische Melchisedek-Schrift Ms. Bala’izah Nr. 52, die Sir Flinders Petrie
1907 fand und W.E. Crum 1943 herausgab’®, der Traktat Melchisedek

%4 Um 85 n.Chr.

5 S, dazu: Willi, Melchisedek. II. Judentum. In: TRE XXII. Berlin, New York 1992,
417-420; Balz, III. Neues Testament, In: TRE XXII, 420-423; Horton, The Melchizedek
Tradition. A Critical Examination of the Sources to the fifth Century A.D. and in the
Epistle to the Hebrews. Cambridge, London, New York, Melbourne 1976; Eine Ubersicht
zu Quellen s. auch: Helderman, Melchisedeks Wirkung. Eine traditionsgeschichtliche
Untersuchung eines Motivkomplexes in NHC IX, 1,1-27,10 (Melchisedek). In: Sevrin,
The New Testament in Early Christianity. La réception des écrits néotestamentaires dans
le christianisme primitif. (BEThL 86). Leuven 1989, 354.

% Vor Anfang der christlichen Ara.

7 Vgl. auch Hieronymus, ep. 73,2.

98 Die ilteste Erwihnung Melchisedeks findet sich in bNed 32b und stammt vom
Rabbi Jischmael (1. Hilfte 2. Jh. n. Chr) (Willi, Melchisedek. II. Judentum, 418).

9 S. Heldermann, Melchisedeks Wirkung, 354.

700 S, dazu: Horton, The Melchizedek Tradition, 131-135 (dort auch eine Ubersetzung
dieses Werkes; die deutsche Ubersetzung s. Hennecke; Schneemelcher. Neutestamentli-
che Apokryphen in deutscher Ubersetzung. I. Band. Evangelien. 6., vollig neubearb. Aufl.
Tiibingen 1990, 244£.); Schenke, Die jiidische Melchisedekgestalt als Thema der Gnosis.
In: Troger, (Hg.), Altes Testament - Frithjudentum - Gnosis, 113; Pearson, The Figure of
Melchisedek in Gnostic Literatur, 109-110.



316 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

aus Nag Hammadi (NHC IX,1), das 2. Buch Jeu”"!, das 4. Buch der Pistis
Sophia’® und das 1.-3. Buch desselben Werks’®.

Die gnostische Melchisedek-Schrift Ms. Bala’izah Nr. 52 ist nur frag-
mentarisch erhalten. Nur ein einziges Pergamentblatt ist vollstindig
erhalten, von zwei weiteren finden sich Fragmente. Wenn man von den
Fragmenten auf das Ganze schlieflen darf, handelte es sich hierbei wohl
um Fragen des Johannes an Jesus nach dessen Auferstehung tiber Sach-
verhalte und Personen aus der Urgeschichte der Genesis (Adam, Paradies
mit den fiinf Biumen’®, Kain und Abel, Noah und die Arche), die Jesus
allegorisch beantwortet’®. Unter diesen Fragen befindet sich auch eine,
die Melchisedek beriihrt”%:

(Johannes sagt:) Ich will aber wiederum (dich fragen, daff du méochtest)
darlegen (mir) das, was Melchisedek betriftt. Ist es nicht gesagt (von ihm):
Ohne (Vater, ohne) Mutter (sei er), (nicht ist erwidhnt) sein Geschlecht,
da er keinen Anfang (der Tage) hat und hat kein Ende des Lebens, (da er)
gleich (ist) dem Sohn Gottes, indem er ist ein Priester bis zum Ende’"”.

Zweifelsohne verweist diese Frage auf Hebr 7,37%. Fiir uns ist wichtig,
dass im oben zitierten Abschnitt Melchisedek dem Sohn Gottes gleich
ist. Nach Pearson war auch der Autor des Hebr mit dieser Anschauung”®,
die spiter auch im Melchisedek von Nag Hammadi vorkommt, vertraut.

791 Die zwei Biicher Jeu stammen nach Schmidt aus dem Anfang des 3. Jahrhunderts
(Schmidt; Schenke (Hgg.). Koptisch-gnostische Schriften. 1. Bd. Die Pistis Sophia. Die
beiden Biicher des Jeu. Unbekanntes altgnostisches Werk. Hrsg. von Carl Schmidt. 4.,
um das Vorwort erweiterte Aufl. Hrsg. von Hans-Martin Schenke. (GCS 45). Berlin 1981,
XXXII).

702 Das 4. Buch der Pistis Sophia wurde nach Schmidt in der ersten Hilfte des 3.
Jahrhunderts geschrieben (Schmidt; Schenke (Hgg.). Pistis-Sophia, XXXIIff.).

703 Die Biicher 1.-3. der Pistis Sophia stammen nach Schmidt aus dem Endes des 3.
Jahrhunderts (ibid.).

74 Vgl. EvThom, Logion 19. Uber die fiinf Biume im Paradies s. Lelyfeld, Les logia de
la vie dans I’ Evangile selon Thomas. Leiden 1987, 47-48.

795 Schenke, Die jiidische Melchisedekgestalt als Thema der Gnosis, 113; Pearson, The
Figure of Melchizedek in Gnostic Literature, 109. Hinsichtlich des vermutbaren Rahmens
und hinsichtlich der einseitigen Dialogstruktur hat die Schrift eine bemerkenswerte
Ahnlichkeit mit dem Rahmen und dem Dialogstil des Apokryphon Johannis (ibid.; s.
auch Pearson, The Figure of Melchizedek in Gnostic Literature, 109, Anmerkung 5). Vgl.
auch; Horton, The Melchizedek Tradition, 134-135.

796 S. Hennecke; Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen. L. Bd., 244-245.

707 7Zjitiert nach der Ubersetzung von Ch. Puech (in: Hennecke; Schneemelcher, Neu-
testamentliche Apokryphen. L. Bd., 245).

798 Ibid.; Pearson, The Figure of Melchizedek in Gnostic Literature, 110; Horton, The
Melchizedek Tradition, 135.

799 Pearson sagt: ,,Melchizedek functions on earth as the image, or even ,alter ego"
of the heavenly Christ. This idea, based on Hebr 7,3 must be taken in greater detail®



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 317

In der Pistis Sophia tritt Melchisedek als ,,Zorokothora“’!® und himm-
lische Lichtgestalt in Erscheinung, die den kosmischen Archonten die
Lichtelemente, also die Seelen, raubt und in den himmlischen Licht-
schatz (= Pleroma in anderen gnostischen Systemen) bringt (Pist. Soph.
25, p. 21,315 26, p. 22,5F; vgl. 139, p. 237,8fF,; 140, p. 239,31 F.). Deswe-
gen tragt er hier den Titel mapaiutwe, Empfinger oder Sammler des
Lichts”!! oder ,Reiniger des Lichts*/!2. Auch im 2. Buch Jeu tragt er den
Beinamen ,,Zorokothora® Er ist hier eine himmlische Priestergestalt, die
das Wasser des Lebens und die Feuertaufe mit sich bringt (J 309, 16f;
310, 24f.). Als himmlischer Retter ist er, Pearsons Meinung nach, sogar
wichtiger als Jesus Christus”".

Der Traktat Melchisedek aus Nag Hammadi (NHC IX,1), der wohl
im spiten 2. oder frithen 3. Jahrhundert entstand”!4, ist ein christlich-
gnostischer Text”!® der sethianischen Gnosis’'®. Nach Schenke bestehen
zwischen der Melchisedek-Schrift Ms. Bala’izah Nr. 52 und NHC IX,1 bis
auf das Vorkommen Melchisedeks und den gnostischen Charakter bei-
der Texte keine Beziehungen””. Der Traktat berichtet von zwei Offenba-
rungen, die dem Melchisedek zuteil wurden (p. 1,1-14,15; p. 18 unten
bis p. 27,10). In einem Zwischenstiick (p. 14,15 bis p. 18 unten) wird von
der Reaktion des Melchisedek auf die erste Offenbarung berichtet und
ein Taufgebet und ein Trishagion wiedergegeben’!8. Mittler der ersten
Offenbarung ist Gamaliel (p. 5,18), der grofie Engel des ersten Erleuch-
ters Harmozel. Als Uberbringer der zweiten Offenbarung werden ,,Brii-
der” genannt, von deren Riickkehr in den Himmel am Ende des Tex-
tes berichtet wird (p. 27,6-10). Nach Schenke sind damit die in p. 12,8

(Pearson, NHC IX, 1: Melchisedek. In: Pearson (ed.), Nag Hammadi Codizes IX and X,
25-26). Vgl. auch Helderman, Melchisedeks Wirkung, 342 ff.

710 7u diesen Namen s. Horton, The Melchizedek Tradition, 144-145.

711 P, 21,17; 22,6.15; 67,30; 125,24; 138,30. Horton iibersetzt dieses auf Griechisch
sehr selten vorkommende Wort als ,,the transport-master (s. Horton, The Melchizedek
Tradition, 138).

712 P, 21,32.

713 Pearson, The Figure of Melchisedek in Gnostic Literature, 118.

714 Pearson; Giversen, Melchisedek (IX,1). In: Pearson (ed): Nag Hammadi Codices IX
and X. (NHS 15.), Leiden 1981, 40; Schenke, Einleitung zu Melchisedek (NHC IX,1). In:
NHD, 2. Bd,, 678.

715 Tbid, 679; Schenke, Die jiidische Melchisedek-Gestalt als Thema der Gnosis, 124.

716 Schenke, Einleitung zu Melchisedek (NHC IX,1), 679-680; Schenke, Die jiidische
Melchisedek-Gestalt als Thema der Gnosis, 123 ff.

717 1bid, 113.

718 Schenke, Hans-Martin. Einleitung zu Melchisedek (NHC IX,1), 679; Schenke, Die
judische Melchisedek-Gestalt als Thema der Gnosis, 126.



318 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

genannten Heiligen Abel, Henoch, Noah etc. gemeint. Aus dem Kon-
text ldsst sich erschlieflen, dass hier bereits auf die zweite Offenbarung
verwiesen wird’!®. Melchisedek ist zugleich Empfinger und Vermittler
der Offenbarungen. Im Zwischenstiick tritt er als Priester auf, wobei er
das ,wahre Priestertum® vertritt: Gott sollten hinfort keine Tiere mehr
geopfert, sondern Menschen durch Taufe zugefiihrt werden”?’. Weiterhin
wird vom Sieg des Melchisedek iiber die Archonten berichtet (p. 26,1 ff.).

Wie Pearson aufzeigte, verlieren sich in der Pistis Sophia und im 2.
Buch Jeu die biblischen Uberlieferungen zu Melchisedek”!. Er kommt
zwar namentlich in den Texten vor, hat aber keine Beziehung mehr zur
Genesis. Dasselbe gilt auch fiir den Traktat Melchisedek. Im weiteren
Sinn gehoren aber dennoch alle oben genannten gnostischen Schriften
zu einem breiten und vielschichtigen Uberlieferungsstrom, der sich von
der Genesis bis zu den Melchisedekianern und von 11Q Melch bis zur
Pistis Sophia erstreckt’??. Seine Klammer ist die Stellung Melchisedeks
als erster in der Torah ausdriicklich erwihnter Priester’??, der somit
einen prototypischen Charakter erhalt’*.

In der Forschung wurde viel dariiber diskutiert, ob sich der Trak-
tat Melchisedek auf den Hebrierbrief bezieht’?>. Meistens wurde diese
Frage positiv beantwortet, da sich ohne dessen Einfluss die Beziehung
zwischen Melchisedek und Christus nicht erklaren liee’?®. Doch hat

719 Schenke, Einleitung zu Melchisedek (NHC IX,1), 679.

720 Tbid.

721 Pearson, The Figure of Melchizedek in Gnostic Literature, 121.

722 Schenke, Die jiidische Melchisedekgestalt als Thema der Gnosis, 126-127.

723 Willi, Melchisedek. II. Judentum, 417.

724 1bid, 419.

7% S. dazu: Jerome, Das geschichtliche Melchisedech-Bild und seine Bedeutung im
Hebréerbriefe. Theol. Diss. Freiburg, 1920 (Ms.); Wuttke, Melchisedech der Priesterkonig
von Salem - Eine Studie zur Geschichte der Exegese. (BZNW 5). Giessen 1927; Dema-
rest, A History of Interpretation of Hebrews 7,1-10 from the Reformation to the Present,
Tiibingen 1976; Schenke, Einleitung zu Melchisedek (NHC IX,1). In: NHD, 2. Bd., 680;
Schenke, Die jiidische Melchisedek-Gestalt als Thema der Gnosis, 127 ff.; Pearson, The
Figure of Melchizedek in Gnostic Literature, 207; Helderman, Melchisedeks Wirkung,
336 fF. Uber die Gestalt von Melchisedek im Hebrierbrief s. noch: Cockerill, The Melchi-
zedek Christology in Hebr 7:1-28. Diss. Masch. Union Theological Seminary. Richmond
1976; Horton, The Melchizedek Tradition, 152-164; Schenke, Erwédgungen zum Rétsel
des Hebréerbriefes. In: Betz; Schottroff (Hgg.). Neues Testament und christliche Exis-
tenz. Festschrift fiir Herbert Braun zum 70. Geburtstag am 4. Mai 1973. Tiibingen 1973,
421-437; Strobel, Der Brief an die Hebrder. (NTD 9/2). 13. Aufl. Géttingen, Ziirich 1991,
77-80; Weiss, Der Brief an die Hebrder. (KEK 13). 15. Aufl. Géttingen 1991, 371-387.

726 Schenke, Einleitung zu Melchisedek (NHC IX,1), 680. Schenke sagt: ,Gleichwohl
kann ich mir die Rede von dem wahren Hohenpriester, der von Melchisedek unter-
schieden wird (p. 15,12) und der doch dann wohl nur Jesus Christus sein kann (vgl.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 319

Schenke gezeigt, dass die Melchisedek-Christologie des Hebr von einer
frithen Form der jiidischen Merkava-Mystik beeinflusst wurde’”. Sie
zeichnet sich nach Schenke durch die Vorstellung vom Himmel als
Allerheiligstem mit Gottesthron nebst Altar und dem obersten Engel
Michael/Melchisedek als himmlischen Hohenpriester aus’?8. Melchise-
dek war auch fiir Philo von Alexandria, der ihn in All III 79-82 igpevg
AOyog nennt, ein Symbol fiir den (hohenpriesterlichen) himmlischen
Logos’®. Philo war darin also gleicher Meinung wie der Verfasser des
Hebr”*.

Obwohl davon auszugehen ist, dass der Autor von Melchisedek den
neutestamentlichen Hebrierbrief kannte, basiert das Melchisedek-Bild
des Traktats aber nicht allein auf ihm, und es muss nach Einfliissen
aus dlteren Uberlieferungen und Quellen gefragt werden. Dasselbe gilt
auch fiir die Melchisedek-Gestalt in den anderen gnostischen Quellen
(PistSoph, 2. Buch des Jeu).

Die Rolle des Melchisedek als mogalnutwe in der Pistis Sophia ist
genuin gnostischer Herkunft und kann nur mit der Vorstellung vom

P. 6,16-19), kaum ohne die Voraussetzung der vom Hebr vertretenen und geschaffenen
Relation Melchisedek-Jesus vorstellen (Schenke, Die jiidische Melchisedek-Gestalt als
Thema der Gnosis, 127). Fiir Pearson ist die Frage, ob Melchisedek und Jesus im Trak-
tat Melchisedek zwei verschiedene Gestalten oder identisch sind, nicht mit Sicherheit
zu beantworten. Dennoch neigt er zu der Auffassung, dass Jesus eine Erscheinung des
Melchisedek und ihm von daher untergeordnet ist (Pearson, The Figure of Melchize-
dek, 201, 207f.). Seine Interpretation hangt davon ab, dass er in dem Melch eine Schrift
der Melkisedechianer erkennt (s. dazu: Pearson; Giversen, Melchisedek (IX,1), 391f.). In
einem anderen Zusammenhang behauptet Pearson dagegen, dass Melchisedek und Jesus
Christus im Melch identisch sind (Pearson, The Figure of Melchizedek in Gnostic Lite-
rature. In: Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity, 111) und erklart das mit dem
himmlischen Zwilling in der gnostischen Uberlieferung, der in diesem Fall von Melchise-
dek dargestellt wird (Pearson, NHC IX, 1: Melchisedek. In: Pearson (ed.), Nag Hammadi
Codizes IX and X. Leiden 1981, 28). Dieser Christus-gleiche Melchisedek erinnert an
Henoch im 1. Henochbuch (Kap. 37-71), der ebenfalls mit dem himmlischen, priexis-
tenten Menschensohn gleichgesetzt wird (71:14) (Pearson, The Figure of Melchizedek
in Gnostic Literature, 111). Auch Colpe sieht Verbindungen zwischen Melch und Hebr
(s. Colpe, Heidnische, Jiidische und Christliche Uberlieferung in den Schriften aus Nag
Hammadi. IX. In: JAC 23, 1980, ff. 115 und 119-120).

727 Schenke, Die jiidische Melchisedek-Gestalt als Thema der Gnosis, 111-112.

728 Schenke, Erwigungen zum Ritsel des Hebraerbriefes, 434. Nach O. Hofius basiert
die Hohepriester-Christologie des Hebrderbriefes auf der Apokalyptik (s. Hofius, Kata-
pausis). Das widerspricht Schenke nicht, da, wie G. Scholem ausfiihrte, die Anfinge der
Merkava-Mystik bereits in der Apokalyptik erkennbar sind.

72 Schenke, Erwdgungen zum Ritsel des Hebraerbriefes, 435.

730 Die Beziehung zwischen Philo und Hebr hat schon Kdsemann gesehen (s. Kase-
mann, Das wandernde Gottesvolk. Géttingen 1957, 125). S. auch: Williamson, Philo and
the Epistle to the Hebrews. Leiden 1970.



320 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Sammeln oder Reinigen des Lichts erklart werden. Die Gestalt des Mel-
chisedek als himmlisches Wesen, wie sie sich in der Pistis Sophia und
im 2. Buch Jeu findet, hat aber ebenso jiidischen Hintergrund wie die
Melchisedek-Christologie im Hebr. Als ,Gottwesen“ kommt Melchise-
dek schon im Fragment 11Q Melch (II,10.24) vor”*!. ]. Helderman iden-
tifiziert ihn dort mit dem Erzengel Michael: wie Melchisedek hier mit
Belial kimpft, so kimpft Michael in der jidischen Apokalyptik mit den
Michten der Finsternis (s. 1QM XVII,5-9)7*%. Der Sieg tiber Belial hat
eine Parallele im Traktat Melchisedek, wo von einem Sieg des Helden
iiber die Archonten berichtet wird (p. 26,1 ff.)’*. Eine direkte interter-
textuelle Beziehung zwischen 11QMelch und Melch von Nag Hammadi
kann nicht nachgewiesen werden, doch haben beide wohl dieselbe Uber-
lieferung benutzt, auf die sich auch jene christlichen Autoren bezogen,
die in Melchisedek einen Engel sahen**.

Nach H.-M. Schenke ist die Gestalt des Melchisedek in der Pistis
Sophia, dessen Aufgabe es ist, die Seelen bzw. das in den Menschen einge-
schlossene Licht zu reinigen, zu sammeln und ins Lichtreich heraufzu-
bringen, eine gnostische Metamorphose des himmlischen Hohenpries-
ters Michael, der die Seelen der Gerechten Gott darbringt. Er geht also
davon aus, dass Melchisedek in der Pist Soph und im 2. Buch Jeu auf die
frithe jiidische Mystik verweist”*>. Obgleich es weitgehend sicher ist, dass

731 S, dazu: Van der Woude, Melchisedek als himmlische Erlosergestalt in den neuge-
fundenen eschatologischen Midraschim aus Qumran Hoéhle XI. In: OTS 14, 1965, 354
373; Helderman, Melchisedeks Wirkung, 335 ft.

732 1bid, 335.

733 Ibid, 340; Pearson, The Figure of Melchizedek in Gnostic Literature, 112. Deswegen
fragt J. Helderman: ,,So liefe sich fragen, ob, und wenn ja, inwiefern es eine mogliche
Querverbindung zwischen QMelch und Melch geben konnte® (ibid.). Schenke antwortet
auf diese Fragen: ,,Ich kann nur eine indirekte sehen, und zwar eine solche, die iiber den
»Appendix“ des slHen lduft“ (Schenke, Die jiidische Melchisedekgestalt als Thema der
Gnosis, 133).

734 So berichtet Hieronymus, dass Origenes und Didymus in Melchisedek einen Engel
gesehen haben (Hieronymus, ep. 73,2). S. dazu: Jerome, Das geschichtliche Melchisedech-
Bild und seine Bedeutung im Hebrderbriefe, 23-58. Auch Schenke erkennt Verbindungen
zwischen 11Q Melch und der Vorstellung von Melchisedek als einem Engelwesen bei
christlichen Autoren, wenn er sagt: ,,... mir kommt es so vor, als ob manche der
kirchlichen Spekulationen iiber den biblischen Melchisedek, insbesondere aber diejenige,
die in Melchisedek einen Engel sieht, im Licht von 11Q Melch einen anderen Stellenwert
bekommen kénnten. Vielleicht sind da die Bemithungen christlicher Exegeten nicht
ohne den Einfluf} der entsprechenden noch lebendigen jiidischen Tradition zu dem
bewuflten Ergebnis gekommen® (Die jiidische Melchisedekgestalt als Thema der Gnosis,
112).

735 Schenke, Erwdgung zum Ritsel des Hebrierbriefes, 436.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 321

der Autor von Melchisedek den Hebraerbrief kannte, sind viele Forscher
davon tiberzeugt, dass die Gestalt Melchisedeks in den gnostischen Quel-
len unabhingig vom Hebr entstand. Besonders Birger A. Pearson betont,
dass Melchisedek von NHC IX,1 ohne Vermittlung durch das Christen-
tum aus dem Judentum stamme’%. Da Melchisedek in den gnostischen
Quellen Ziige tragt, die ihm im Hebréerbrief fehlen, wie etwa seine Rolle
als Reiniger des Lichts in der Pistis Sophia, seine Verbindung mit der
Taufe im 2. Buch des Jeu oder sein Auftreten als Kimpfer, ist diese Her-
leitung sehr wahrscheinlich”?. Doch ist ungeklirt, auf welchem Weg die
Einfliisse der jiidischen Melchisedek-Uberlieferungen in die gnostischen
Quellen gelangt sind.

Hans-Martin Schenke hat die gnostischen Quellen mit der AscJes,
der syrischen Schatzhohle, dem christliche Adambuch des Morgenlandes
und dem Melchisedek-, Appendix“ von slHen verglichen. Obwohl die
Texte unterschiedlicher Herkunft sind, hat er in allen gemeinsame Ziige
mit dem Nag Hammadi Traktat Melchisedek gefunden.

Auch in AscJes fehlt die Gestalt des Melchisedek, und doch gibt es
zwischen beiden Texten eine Reihe von Beziehungen. Wie der Traktat
Melchisedek so enthdlt auch AscJes zwei Offenbarungen, von denen
die erste eine Prophezeiung (3,13-5,1), die zweite aber eine Vision ist
(Kap. 6-11), wobei die Prophezeiung sich auf den kommenden Abfall
von der rechten Lehre bezieht (AscJes 3,21; vgl. Melch p. 5,1-11). Auch
verweist die Art, wie die Vision des Jesaja beschrieben wird (AscJes
5,7; 6,10—-12.17; 9,37), auf Melch p. 25,11. In AscJes spielen die Urviter
als Selige eine Rolle (Adam, Abel, Henoch etc. (9,7-9) und Adam,
Abel, Seth etc. (9,28)), was mit Melch p. 12,8 und p. 27,7 f. verglichen
werden kann. Der die Offenbarung vermittelnde Engel weist auf den
Zweck seines Kommens hin (AscJes 7,5; Melch p. 5,18f. (vgl. 1,11f.:)
und zeichnet sich durch seine Freundlichkeit aus (AscJes 7,6f.; Melch
p-1,9-11)7%. Auch in der ,,syrischen Schatzh6hle“ (nach der Kapitel- und

736 Pearson, The Figure of Melchizedek, 207. Horton dagegen rechnet damit, dass
die jiidischen Vorstellungen vom Melchisedek die gnostischen Texte Ms. Bala’izah 52,
NHC IX,1, 2. Buch des Jeu und Pistis Sophia I-IIT sowie IV doch eher tiber Hebr
beeinflusst haben (Horton, The Melchizedek Tradition, 131-151).

737 Schenke sagt: ,,Hebr liefert ... sozusagen nur die Kategorien fiir das Melchisedek-
bild von Melch. Die Anschauung selbst muf3 von einer anderen Seite gekommen sein,
namlich aus jiidischen bzw. samaritanischen Traditionen® (Einleitung zu ,,Melchisedek®
(NHC IX,1), 680). Vgl. auch: Schenke, Die jidische Melchisedekgestalt als Thema der
Gnosis, 130.

738 Tbid, 129.



322 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Verseinteilung von Rief8ler’®: 16,22-28; 22,3-13; 23,1-25; 28,8-13;
29,3-9; 30,2—17; 31,5-6; 49,2—8) und im christlichen ,,Adambuch des
Morgenlandes* (nach den Seiten der Ubersetzung von Dillmann: S. 102,
109, 111, 112, 113, 114, 115, 116, 120, 122)”% findet sich die Figur des
Melchisedek. Die wichtigsten gemeinsamen Ziige in diesen Biichern sind
nach Schenke: das Gott unmittelbare Priestertum Adams, das von Adam
direkt auf Melchisedek iibergeht, die Begriindung seines Priestertums
im Zusammenhang mit der Sintflut, das Vorkommen Melchisedeks in
der Noah-Geschichte, das Zusammenwirken mit dem Noah-Sohn Sem,
als dessen Urenkel er dargestellt wird, das Priestertum des Melchisedek,
das blutige Opfer ausschlief8t und absolute Askese fordert, das Priester-
gewand, das aus einem Tierfell besteht, Haare und Négel der Priester, die
nicht beschnitten sein diirfen, der Engel Gottes (Michael), der Melchise-
dek zum Ort seines Priestertums, fithrt’4!.

Im slawischen Henochbuch tritt Melchisedek in 71,21.23.29.33-35.37
und in 72,1.2.6.7 auf. Hier ist er der Sohn Sopanimas, die bei seiner
Geburt stirbt. Er wird darauf von Noach, seinem Vater mit dem Gewand
des Priestertums bekleidet (71,21). Danach begraben sie zu dritt Sopa-
nima (71,23). Er sollte der Priester aller geweihten Priester (71,29.33—
34) und Hohepriester in Achuzan (Jerusalem) (71,35) werden. Bis zum
Alter von 40 Tagen jedoch, also bis die Zeit reif war (72,1), verweilt er im
Paradies Eden. Nach Schenke ist das Bild von Melchisedek im ,, Appen-
dix“ von slHen mit dem Melchisedek-Bild der ,,Schatzhohle® verwandt.
Auch in SlHen findet Melchisedek seinen Platz, wobei er hier nicht der
Nach-, sondern der Vorflutgeneration angehort. Melchisedek iibersteht
die Sintflut nicht in der Arche, sondern wird vom Engel Michael in das
Paradies entriickt’*2.

Jan Helderman fand weitere Parallelen zu Melchisedek im Werk ,,Die
Testamente der zwolf Patriarchen®. Hier wird der Hohepriester Melchi-
sedek p. 26 als eschatologischer, kimpfender Hoheprister beschrieben,
der an Test Lev 18 erinnert’®. Als solcher verspricht er den Glaubi-
gen Ruhe, was er auch im ,,Testament der zwolf Patriarchen® (p. 26,11),
genauer in Test Dan 5,12, tut’**. Man kann J. Helderman dahingehend

73 In: Altjiidisches Schrifttum auferhalb der Bibel. Ubersetzt und erliutert von Paul
Riessler, Heidelberg 1966.

740 Dillmann, Das christliche Adambuch des Morgenlandes. JBW 5, 1852/53, 1-144.

741 Schenke, Die jiidische Melchisedekgestalt als Thema der Gnosis, 131-132.

742 1bid, 132.

743 Helderman, Melchisedeks Wirkung, 346.

744 bid, 349. Vgl. TestDan 5,12: ,Und die Heiligen werden in Eden ausruhen, und iiber



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 323

zustimmen, dass ein dreigliedriger Motivkomplex im eschatologischen
Kampf des Hohepriesters gegen die Finsterniskrifte, gegen die er die
»Ruhe im Paradies” einsetzt, sowohl im Werk ,, Die Testamente der zwolf
Patriarchen® als auch in Melch von Nag Hammadi vorkommt. Doch
ist das noch kein ausreichender Beweis dafiir, dass Melchisedek direkt
durch ,,Die Testamente der zwolf Patriarchen® beeinflusst worden wire.
Zudem ist die ,Ruhe“ in Melchisedek p. 26,11 eine Rekonstruktion.
Kurzum: Man kann keine direkte literarische Beeinflussung des Mel-
chisedek von den genannten Pseudepigraphen bestdtigen. Zudem ist
nicht geklért, ob der Melchisedek-,, Appendix“ ein sekundérer Anhang,
ein zufilligerweise am Ende lokalisiertes Fragment oder der organi-
sche Schluss des slHen ist’*. Die ,,Syrische Schatzhohle“ aber ist ein
relativ spites, wohl aus dem 6. Jahrhundert stammendes Werk’#6. Die
chronologischen Beziehungen zwischen den beiden Werken sind also
nicht geklart. Das beantwortet aber nicht die Frage, auf welchen kon-
kreten Wegen Einfliisse der jidischen Melchisedek-Uberlieferung in
die oben genannten gnostischen Quellen gelangt sind. Man darf wohl
davon ausgehen, dass beide auf dieselben Uberlieferungen und Vor-
stellungen zuriickgriffen und tiber sie traditionsgeschichtlich miteinan-
der verbunden sind. Obgleich die gnostischen Uberlieferungen zumeist

das neue Jerusalem werden sich die Gerechten freuen” (Ubersetzung von Jiirgen Becker.
In: Becker (Hg.). Die Testamente der zwo6lf Patriarchen. Unterweisung in lehrhafter Form.
(JSHRZ III). Giitersloh 1974, 96) und Melchisedek (NHC IX,1, p. 26,11): ,Denn du
wirst (Ruhe) finden an keinem (anderen) Ort aufler jenem lebendigen und hei(ligen),
gegen (den) sich (niemand) erheben (kann) i(n der) ...“ (Ubersetzung von Hans-Martin
Schenke. In: NHD, 2. Bd., 689).

745 Auch die Zeit der Niederschrift des 2. Henochbuchs ist ungeklirt. Man kann ver-
muten, dass die wichtigen Teile des 2. Henochbuchs auf das 1. Jh. n. Chr. zuriickzufiih-
ren sind, wobei die Endredaktion spiter anzusetzen ist (s. Lichtenberger; Oegma (Hgg).
Supplementa. Einfithrung zu den Jiidischen Schriften aus hellenistisch-romischer Zeit.
(JSHRZ VI). Giitersloh 2001, 153). Schenke rechnet damit, dass der ,, Appendix”“ des sla-
vischen Henochbuchs der organische Schluss der Urgestalt des slHen ist (Schenke, Die
judische Melchisedek-Gestalt als Thema der Gnosis, 131), und dass man zwischen dem
Melchisedek von Qumran und dem von Nag Hammadi eine Querverbindung iiber den
»Appendix“ des slHen herstellen kann (ibid, 133). Aus den oben genannten chronologi-
schen Griinden ist das meiner Meinung nach aber nicht zu beweisen.

746 Helderman, Melchisedeks Wirkung, 341, Anmerkung 29. Die Konzeption in slHen
von der Offenbarung und der Abschrift himmlischer Biicher kann man auch in der
Pistis Sophia erkennen (vgl. PistSoph 99 und 134). Hier wird Henoch als Verfasser der
beiden Biicher Jeu genannt, die er im Paradies nach Diktat verfasst haben soll. Von hier
aus gelangten sie auf die Erde. Sie sind allein den Wiirdigsten vorbehalten und werden
von einem Wichter bewacht (vgl. 23,1-16; 33,5-12) (Bottrich, Chr. (Hg.). Das slawische
Henochbuch. (JSHRZ V). Giitersloh 1995, 801, Anmerkung 53).



324 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

christliche Schriften sind, haben sie auf jiidische Motive zuriickgegrif-
fen”. Nach Schenkes Meinung, gehéren diese Motive zum jiidischen
Legendenkranz, dessen Bestandteil Melchisedek ist, und der somit zur
nichtgnostischen Basis des Sethianismus gehort”.

Es ist bemerkenswert, dass die Gestalt des Melchisedek im 2. Buch Jeu
und im Melchisedek mit der Taufe in Verbindung gebracht wird’#°. Nach
einer Hypothese, war der Sethianismus urspriinglich eine nichtchristli-
che, jiidische oder samaritanische Taufbewegung”>®. Da der Traktat ein
sethianisches Werk ist, kann man fragen, ob dies nicht ein Argument fiir
diese Hypothese ist, doch wiirde das den Rahmen der vorliegenden Stu-
die sprengen.

I1.2.1.9. Mose, die Gesetzgebung und das Gesetz

Auch Mose ist in den gnostischen Uberlieferungen wohl bekannt. Ire-
nius”! berichtet, dass Jaldabaoth nach der Sintflut unter den Menschen,
die die Flut uberlebten, Abraham erwihlte und mit ihm einen Bund
schloss: wenn seine Nachkommen treu im Glauben blieben, wolle er
ihnen die Erde zum Erbe geben. Spiter fithrte Jaldabaoth die Nachkom-
men Abrahams aus Agypten’>?, gab ihnen das Gesetz und machte sie zu
Juden. Auch der Berg Sinai und die dortige Gesetzgebung einschliefSlich
des vierzigtigigen Fastens Mose, das im Zusammenhang mit dem Sinai-
Ereignis in Ex 34,28 und in Dtn 9,9 erwédhnt wird, finden sich in den
gnostischen Texten. So steht in Ginza

Er, Adonai, ruft Moses vom Berge Sinai, er bekannte Moses und verlieh
ihm ...733. Dieser ruft ein Volk fiir sich heran und schafft sich ein Bethaus.
So entstand das Volk der Juden.

747 S, slHen und Test XII. S. dazu: Becker (Hg.), Die Testamente der zwolf Patriarchen,
241T).

748 Schenke, Einleitung zu Melchisedek (NHC IX,1), 680.

749 S. dazu: Schenke, Die jiidische Melchisedekgestalt als Thema der Gnosis, 134-135;
Pearson, The Figure of Melchizedek in the First Tractate of the Unpublished Coptic-
Gnostic Codex IX from Nag Hammadi. In: Bleeker (ed.): Proceedings of the XIIth
International Congress of the International Association for the History of Religions
(Stockholm, 1970). Leiden 1975, 202; besonders aber: Sevrin, Le dossier baptismal
séthien. Etudes sur la sacramentaire gnostique, 222-246.

750 S. dazu: L2.4.3.g.

751 TrenHaer I,30,10.

752 S, dazu niher: II. 2.1.10.

753 GR 43,6 ff. M. Lidzbarski vermutet, dass hier von der Verleihung der Thora die Rede
ist (s. Lidzbarski (Hg.), Ginza, 43, Anmerkung 1).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 325

Im ,, Johannesbuch”>* findet sich itber Mose und die Gesetzgebung ein
lingerer Bericht:

Als Adonai (dies) horte, rief er Ruha und sprach zu ihr: ,Was fiir Leute
aus den Gemeinden des Lebens sind hierher gekommen? Einen Fang
wollen sie bei uns machen. Komm, wir wollen ein Buch des Frevels
und des Truges schreiben, mit dem Generationen und Welten gefangen
werden sollen.“ Hernach sprach Ruha den Befehl aus, worauf Nbu und die
Sieben die Thora schrieben und zusammenreihten. Sie, sie haben die Thora
geschrieben und zusammengereiht. Sie, sie haben die Thora geschrieben
und zusammengereiht und in die Hande des Sami§-Adonai gelegt. Adonai
rief durch seine Wunderwerke den Misa bar Amra, setzte ihn auf den
Berg Sinai, vierzig Tage verschlof er ihm den Mund vor Speise und Trank,
vor Speise und Trank verschloff er ihm den Mund und gab ihm das
Buch des Frevels, durch das Generationen und Welten gefangen werden
sollten.

Auch im Zweiten Logos des grofien Seth (NHC VIL,2 p. 63,26 f.) wird
Moses erwahnt. Hier sagt Seth-Christus {iber ihn:

Zum Lachen war Mose, nach gottlosem Zeugnis ein treuer Knecht, der
der ,,Freund (Gottes)“ genannt wurde, — der mich nie erkannt hat, weder
er noch die, die vor ihm waren. Von Adam bis Mose und Johannes dem
T4ufer hat niemand von ihnen mich erkannt noch meine Briider. Denn
eine von Engeln (gegebene) Lehre war es, was sie hatten, zur Beachtung
von Speis(evorschrift) und eine bittere Knechtschaft”>.

In den angefiithrten Beispielen werden Mose und das Gesetz negativ
beurteilt. Im Bericht von Irendus wird ihm das Gesetz auch nicht von
Gott, sondern von Jaldabaoth gegeben. Bei den Mandiern ist Mose der
Prophet der Ruha, also des bosen Geistes”®. Das Gesetz, das er erhilt,
bekommt er nicht von Gott, sondern vom Demiurgen Adonai. Es wurde
von den sieben Planeten geschrieben und wird als ein ,,Buch des Fre-
vels und des Truges“ dargestellt, dessen Zweck es ist, ,,die Generationen
und Welten gefangen® zu halten. Auch in 2LogSeth wird der Gesetzge-
ber Mose lacherlich gemacht. Wiederum wird das Gesetz von niederen
Michten gegeben und enthilt eine Lehre, die auf eine ,bittere Knecht-
schaft” der Menschen abzielt’>”.

754 103 nach Lidzbarski.

755 Zitiert nach der Ubersetzung von Silvia Pellegrini (In: NHD, 2. Bd., 587).

756 §. dazu: Rudolph, Die Mandier. 1., 83.

757 ‘Weif3, Das Gesetz in der Gnosis. In: Troger (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum —
Gnosis, 78-79.



326 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Da im Judentum Mose untrennbar mit der Gesetzgebung im Zusam-
menhang steht, bedeutet eine negative Bewertung seiner Person auch
eine negative Beurteilung des Gesetzes. Von einer den Menschen ver-
sklavenden Ordnung des Gesetzes ist in den gnostischen Uberlieferun-
gen erstaunlich hiufig und in vielen Uberlieferungen die Rede. Dies
basiert auf dem tiefen Antinomismus der Gnostiker’*8. Auflerhalb der
oben genannten Beispiele findet sich diese Auffassung auch bei Simon
Magus’, bei den Ophiten des Origenes’®, bei Marcion”® und beim
Gnostiker Epiphanes”¢2.

Die antinomistische Haltung der Gnostiker kann auf die anhaltende
Auseinandersetzung mit dem Judentum und dem grof3kirchlichen
Christentum zuriickgefithrt werden, die in heftigen Polemiken ausge-
fochten wurde. Doch finden sich auch widerspriichliche Uberlieferun-
gen. So standen nach Hippolyt die Doketen, Sethianer und Naassener
Mose positiv gegeniiber’®. Die Sethianer glaubten unter Verweis auf die
Genesis, dass Mose ihre Lehren unterstiitze. Bei den Naassenern zahlt
auch Mose zum ,,freien Geschlecht, dessen Ursprung nicht in Agypten
ist“7¢4, Auch das Baruch-Buch des Gnostikers Justin sieht in Mose eine
positive Gestalt’, offenbarte sich durch ihn doch Baruch als Engel des
positiv dargestellten Elohim (der hier allerdings nicht der héchste Gott
ist) den Kindern Israels und forderte sie auf, sich dem Guten zuzuwen-
den. Ein Erfolg bleibt aber aus, denn Naas, der dritte Engel der Erde, ver-
dunkelt die Seelen auch in Mose’®. Somit fithrte das gottliche Eingrei-
fen ebensowenig zu einem guten Resultat wie zuvor im Paradies”®” oder

758 Tbid, 76. Uber den Antinomismus der Gnostiker s. Von Harnack, Die Versuche der
Gnostiker, eine apostolische Glaubenslehre und eine christliche Theologie zu schaffen,
oder: Die akute Verweltlichung des Christentums. In: Rudolph, (Hg), Gnosis und Gnos-
tizismus, 167 f.; Hilgenfeld, Der Gnostizismus. In: Rudolph, (Hg.), Gnosis und Gnostizis-
mus, 186. 193. 195. 201. 206. 214. 215 f. 224; Puech, Das Problem des Gnostizismus. In:
Rudolph (Hg), Gnosis und Gnostizismus, 316-317. Dabei mochte der Autor dieser Stu-
die den Antinomismus der Gnostiker nicht mit einem ,,Libertinismus“ in Verbindung
bringen, sind libertinistische Geisteshaltung und Praktiken in den gnostischen Original-
quellen doch nur schwach belegt (s. Troger, Die Gnosis, 128-134). S. auch: Williams,
Rethinking ,,Gnosticism®, 163-188.

79 Ref VI 9,3.

760 Cels VI 31.

761 AdvMarc.

762 Strom III 2 § 9, 3.

763 Ref V 20,1-3.

764 Ref'V 8,2.

765 Ref V 26,1-27, 5.

766 Ref V 26,24f.

767 Ref V 26,21-24.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 327

spiter bei den Propheten’®. Erst Jesus gehorcht Baruch’®. Das Gesetz
wird im Baruch-Buch des Justin zwar durch den guten Engel Baruch
an Moses tibermittelt, wurde aber von dem bdsen Engel Nahas, der
»Schlange®, pervertiert’’?. Eine dhnliche Deutung findet sich auch bei
Kerinth””!. Demgegeniiber wird das Gesetz im Brief des Valentinianers
Ptolemdus an seine Schiilerin Flora’’? mit wenigen Ausnahmen posi-
tiv bewertet. In dem Schreiben wird in klarer und logisch durchdachter
Beweisfithrung die Giiltigkeit des Mosesgesetzes analysiert. Der Verfas-
ser des Briefes arbeitet mit einem Dreierschema, indem er unter Beru-
fung auf Jesus (!) das alttestamentliche Gesetz der fiinf Biicher Mose in
drei Teile zerlegt: das Gesetz Gottes, die Ergdnzungen des Mose und die
,Gebote der Altesten” Das alttestamentliche Gesetzt besteht wiederum
aus drei Teilen, dem ,,reinen Gesetz Gottes“ in Gestalt der zehn Gebote,
die Jesus nicht auflost, sondern erfiillt, einem Teil, der nur ,typisch*
oder ,,symbolisch® zu verstehen ist, und schlief3lich einem mit ,,Unrecht
verbundenen® Gesetz der Widervergeltung (,,Auge um Auge, Zahn um
Zahn ...%), das von Jesus restlos aufgehoben wurde. Die Verschiarfung
des Gesetzes durch die Bergpredigt gilt demnach auch fiir die Gnosti-
ker.

Auf Jesus geht auch die ,bildhafte oder ,geistige“ Auslegung der
Gesetzesvorschriften zuriick. So seien die Bestimmungen iiber Opfer,
Beschneidung, Sabbat, Fasten, Passah usw. ausschlief3lich als ,,Bilder und
Symbole“ zu verstehen. Thre konkrete Bedeutung sei aufgehoben wor-
den und sie seien nunmehr in einem ,geistigen Sinn“ giiltig. So sind
Opfer nicht mehr durch Tier- und Rauchopfer darzubringen, sondern
»durch geistigen Lobpreis, Verherrlichung und Danksagung (Eucharis-
tie) und durch Gemeinschaft mit dem Nichsten und Wohltaten®. Die
»Beschneidung® wird auf die des ,,geistigen Herzens“ bezogen (vgl. Rom
2,281.). Sabbat bedeutet die Enthaltung von bosen Werken, und Gleiches

768 RefV 26,26.

769 Ref'V 26,29 fI. S. dazu: Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstradi-
tionen in der Gnosis, 101.

770 Ref V 26,24 fF.

771 EpiphHaer 27. S. dazu: Rudolph, Bibel und Gnosis, 202. Dass das Gesetz von Engeln
tbermittelt wird, ist jidische Tradition, die sowohl im Neuen Testament (vgl. Gal 3,19)
als auch in der ApcAd 83, 11 ff. und 84, 4 ff. vorkommt (s. dazu: Bohlig, Der jiidische und
judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von Nag Hammadi, 129; Billerbeck,
Die Briefe des Neuen Testaments und die Offenbarung Johannis. Erldutert aus Talmud
und Midrasch. IV. Bd. Miinchen 1965, 554-556).

772 EpiphHaer 33, 3-7.



328 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

gilt auch fiir die Fastenvorschriften’”?. Der Brief des Ptolemaus an Flora
zeigt, dass einige Gnostiker dem ,kirchlichen Christentum® sehr nahe
standen.

Zusammenfassend reicht die Skala bei der Bewertung des Gesetzes in
der ,judaistischen” bzw. judenchristlichen Gnosis von einem prinzipiel-
len Antinomismus bis zu seiner relativen Hochschitzung’”4.

I1.2.1.10. Das Exodus-Motiv

Dem Motiv vom ,,Auszug“ Israels aus Agypten, das schon im AT aufier-
halb des Buchs ,Exodus® vorkommt’”® und spiter im Neuen Testa-
ment”’® und im nachbiblischen Judentum””” aufgegriffen wird, kommt
auch in der Gnosis eine bedeutende Rolle zu. So berichtet Irenius, dass
der Demiurg Jaldabaoth die Nachkommen Abrahams aus Agypten hin-
aus fithrte’’®. Hier wird das Geschehen, wie im Judentum und Christen-
tum tblich, als wirkliches historisches Ereignis verstanden. Allerdings
fand es nicht auf Initiative des Gottes Israels, sondern des Demiurgen
statt. Doch gab es in der Gnosis auch eine andere Auslegung des Exodus.
So berichtet Hippolyt iiber die Peraten’”®, dass sie den Auszug aus Agyp-
ten als Auszug aus dem Leib deuteten:

Agypten sei der Kérper, glauben sie —, und das Rote Meer iiberschrei-
ten, das bedeutet, das Wasser des Untergangs, den Kronos namlich, tiber-
schreiten und iiber das Rote Meer gelangen, das bedeutet iiber das Entste-
hen hiniiber gelangen, und in die Wiiste kommen, das bedeutet aus dem

773 Rudolph, Die Gnosis, 279.

774 Weif3, Das Gesetz in der Gnosis, 85. S. dazu auch: Rudolph, Die Gnosis, 278-280.

775 §. dazu: Herrmann, Exodusmotiv. 1. Altes Testament. In: TRE X. Berlin, New York
1982, 732-737; Kraus, Das ,,Thema Exodus®. In: EvTh 31 (1971), 425-453; Nicholson,
Exodus and Sinai Tradition. Oxford 1973; Rohland, Die Bedeutung der Erwdhlungstra-
ditionen Israels fiir die Eschatologie der alt. Propheten. Diss. Theol. Heidelberg, 1956;
Lubsczyk, Der Auszug Israels aus Agypten. Seine theol. Bedeutung in prophetischer u.
priesterlicher Uberlieferung. (ETL 11). Leipzig 1963.

776 S, dazu: Kuhn, Exodusmotiv III. Neues Testament. In: TRE X, 741-745; Fisher,
The New and Greater Exodus. The Exodus Pattern in the NT. In: SWJT 20 (1977),
69-79; Goppelt, Typos. Die typologische Deutung des Alten Testaments im Neuen.
Darmstadt 1939 = Darmstadt 1981; Kdsemann, Das wandernde Gottesvolk. Eine Unters.
zum Hebrderbrief. Gottingen 1938 = Gottingen 1961; Nixon, The Exodus in the New
Testament. London 1963.

777§, dazu: Dexinger, Exodusmotiv II. Judentum. In: TRE X, 737-740; Ginzberg, The
Legends of the Jews. Philadelphia 1937; Urbach, The Sages. Jerusalem 1975.

778 TrenHaer 1,30,10.

779 RefV, 16.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 329

Werden herausgelangen, dorthin, wo alle Gotter des Verderbens und
der Gott der Erlésung zusammen sind. Die Gotter des Verderbens sind
die Sterne, die dem Entstehenden die Notwendigkeit der Verinderung
auferlegen’s0.

Eine dhnliche Deutung scheint auch dem GR 12878 (Nach der Einteilung
von Lidzbarski) zu Grunde zu liegen, wenn es heif3t:

Liebet und ertraget einander, wie die Augen, die auf die Fiife acht geben.
Liebet und ertraget einander, dann werdet ihr das grofie Suf-Meer iiber-
schreiten’82,

Obwohl im AT, in den rabbinischen Uberlieferungen und im NT der
Auszug Israels theologisch (und im NT auch typologisch) als Schilfmeer-
wunder interpretiert wird, sieht man in ihm doch immer auch ein wirk-
liches, historisches Ereignis. Bei den Peraten und Mandéern hingegen
findet sich eine kithne Allegorese, die dem Auslegungstyp 6 nach Nagel
entspricht’®® und nur in der alexandrinisch-jiidischen Schriftauslegung
belegt ist. Dort wurde der Ausgang der Seele aus dem Korper mit dem
Auszug der Kinder Israels aus Agypten gleichgesetzt und das Schilfmeer
midraschisch als Meer des Endes gedeutet (310 o~ als qio 2)78%. Agyp-
ten mit seinen Fleischtopfen wurde somit zum Bild des leiblichen und
sinnlichen Daseins und der Auszug daraus zu einer Flucht aus der hyli-
schen in die pneumatische Welt. Das rote Meer ist die Grenze zwischen
beiden Welten und kann nur von Frommen iiberschritten werden’s>.
M. Lidzbarski sieht den Einfluss dieser Vorstellungen auch in der man-
ddischen Literatur. Im Johannesbuch etwa finden sich Ausdriicke wie
»Meer des Endes und ,,Tag des Endes“ oft in Verbindung mit ,,ein Ende
nehmen® Die orthodoxen Juden lehnten diese Allegorese ab, da fiir sie
der Auszug aus Agypten als Tatsache zu lebendig war, um ihn lediglich
als Bild zu verstehen”8¢. Doch war, wie das Beispiel von Irendus zeigt, den

780 Zitiert nach der Ubersetzung von Konrad Preysing (In: Des Heiligen Hippolytus
von Rom Widerlegung aller Haresien (Philosophumena). (BKV 40). Miinchen 1922,
119).

781 Nach der Einteilung von Lidzbarski.

782 Zitiert nach der Ubersetzung von Mark Lidzbarski (In: Ginza. Der Schatz oder Das
grofle Buch der Mandier, 20).

783 S, 1l.2.

784 Lidzbarski, Ginza, 20, Anmerkung 6. S. auch Dihne, Geschichtliche Darstellung
der jiidisch-alexandrinischen Religions-Philosophie. I. Bd. Halle 1834, 461 f,; Lucius, Die
Therapeuten und ihre Stellung in der Geschichte der Askese. Eine kritische Untersuchung
der Schrift vita contemplativa. Strassburg 1880, 49, 191.

785 Lidzbarski, Das Johannesbuch der Mandier, XXI.

786 Tbid.



330 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Gnostikern der Exodus auch als historisches Ereignis bekannt. Das zeigt,
dass die allegorische und typologische Schriftauslegung nicht die einzige
Art der Schriftauslegung bei den Gnostikern war, wie frither oft behaup-
tet wurde’®’.

II.2.1.11. Konig Salomo

In den gnostischen Quellen findet sich die Person des Konigs Salomo
in der ApcAd, in TestVer, in 2LogSeth und im RG, wobei er meist mit
Déamonen in Verbindung gebracht wird.

So berichtet ApcAd iiber das Kommen des Phosters (Erleuchters) zur
endgiiltigen Rettung der Noahsohne (76,8-77,27). Kurz vor dem Schluss,
in dem von der Bufle der Volker (83,4-85,18) berichtet wird, finden
sich 14 Aussagen tiber die Entstehung des Phosters (77,27-83,4). In dem
Abschnitt, in dem tiber die Herkunft des Phosters von einer Jungfrau
berichtet wird (78,27-79,18), erzihlt die Apokalypse des Adam auch von
Salomo:

Salomo suchte sie (die Jungfrau - J.L.), er selbst und Phersalo und Sauel
und seine Heere, die man ausgesandt hatte. Salomo aber sandte sein
Damonenheer aus, um die Jungfrau zu suchen. Und die sie suchten, fanden
sie nicht, sondern sie brachten die Jungfrau, die man ihnen gegeben hatte.
Salomo nahm sie. Die Jungfrau wurde schwanger. Sie gebar einen Knaben
an jenem Ort. Sie erndhrte ihn in einer Schlucht der Wiiste. Als er ernahrt
worden war, empfing er Herrlichkeit und Kraft von jenem Samen, durch
den er gezeugt war. Und so kam er auf das Wasser’®®,

Hier wird von einem Heer von Ddmonen berichtet, das Salomo dient.
Das Motiv findet sich auch im Talmud und im Testamentum Salomo-
nis und verbreitete sich schnell auch in der frithjiidischen Literatur”.
Der élteste Beleg hierfiir findet sich in Weish 7,20”%, wo geschrieben

787 So sagt schon Adolf von Harnack in seiner Berithmten Gnosis-Definition, dass die
Gnosis eine ,acute Verweltlichung, resp. Hellenisierung des Christentums darstellt (mit
Verwerfung des A.T.)“ (Lehrbuch der Dogmengeschichte, 250). Auch nach K. Heussi
ist charakteristisch fiir die Gnosis, dass dort das Alte Testament meist verworfen wird"
(Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, 49).

788 Zitiert nach der Ubersetzung von Walter Beltz (In: NHD, 2. Bd., 439).

78 Giversen, Solomon und die Ddmonen. In: Krause (ed.), Essays on the Nag Hammadi
Texts in Honour of Alexander Bohlig, 16-17.

790 Sapientia Salomonis wurde zwischen ca. 200 v.Chr. und 50 n.Chr. geschrieben,
hochstwahrscheinlich in der Mitte des 1. Jahrhunderts v. Chr. in Alexandria (Drijvers,
Salomo III. Sapientia Salomonis, Psalmen Salomos und Oden Salomos. In: TRE, Bd.
XXIX. Berlin, New York 1998, 730).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 331

steht, dass Salomo ,,die Gewalt der Geister ..., die Verschiedenheit der
Pflanzen und die Krifte der Wurzeln® kannte. In bSan 20b erlangte
Salomo zu Beginn des Tempelbaus die Herrschaft iiber die Irdischen
und Himmlischen. Unter den zahlreichen Legenden hieriiber sticht bGit
68a-b hervor: Ankniipfend an die Beschreibung in I Reg 6,7, dass beim
Bau kein Lirm zu horen war, erzéhlt man vom sagenhaften Schamir,
durch den Salomo den Bau errichten liefS. Um den Schamir in seine
Macht zu bringen, musste Salomo Aschmodai, den Fiirsten der Damo-
nen, iiberwiltigen und dessen Siegel iiberwinden. Das gelingt Salomos
Diener Benaja mit einer Kette und einem Ring, auf denen der Name
Gottes geschrieben stand. Nach Abschluss des Baus tiberlistet Asch-
modai Salomo, nimmt den Ring an sich und verdringt Salomo vom
Thron, den dieser nur mithsam wiedererlangen kann”!. S. Giversen
vermutet, dass die Uberlieferung von den Salomo dienenden Diamo-
nen auf Ecclesiastes 2,8 zuriickgeht: ,,Ich schaffe mir Singer und Sén-
gerinnen an, Vergniigungen der Menschenkinder, 779 und niTw“7*2 Es
wurde die Ansicht vertreten, dass Salomo der Autor des Buches Eccle-
siastes sei’*’, wobei ungeklart blieb, was mit 77% und niTv gemeint
sein konnte”*. Die verschiedenen Ubersetzungen variieren von ,, Mund-
schenk und weiblicher Mundschenk® (olvoyoov »ai oivoyoog - LXX,
Cod. Vat und Cod. Sin) bis ,Becher und Kriige zum Ausgieflen des
Weins® (scyphos et urceos in ministerio ad vina fundenda — Vul); der Tar-
gum geht noch weiter und sieht in ihnen: ,,cannales effundentes aquam
calidam et cannales affundentes aquam frigidam: Rohre, warmes Was-
ser ausgieflend und Rohre, kaltes Wasser ausgiefiend®. Der babylonische
Talmud (bGitt VII, i) erkldrt: ,,Ich schaffe mir Sanger und Sangerinnen
an, Vergniigungen der Menschenkinder 77% und niTw. Singer und Sén-
gerinnen, das sind verschiedene Arten Musik. Vergniigungen der Men-
schenkinder, das sind Wasserbassins und Bader. 77% und ni7v sind, wie
sie hier erkliren, Damonen und Damoninnen, und wie sie im Westen
erkldren, Wagen.“”*> Im Folgenden wird berichtet, wie die Dimonen und

71 S. Stemberger, Salomo II. Judentum. In: TRE, Bd. XXIX, 728. In: Der babylonische
Talmud. Neu tibertragen durch Lazarus Goldschmidt. VI Band. Sota/Gittin/Qiddushin.
Berlin 1966, 413.

792 Giversen, Solomon und die Didmonen, 17.

793§, dazu Diethelm, Koheletbuch. In: TRE, Bd. XIX, 345-346; 348—349; 352; Lauha,
Kohelet. (BK XIX). Neukirchen 1978, 1-4; Kriiger, Kohelet (Prediger). (BK XIX). Neu-
kirchen 2000, 51-52.

794 S. dazu: Ogden, Qohelet. Sheffield 1987, 41; Lauha, Kohelet, 51.

795 Giversen, Solomon und die Dimonen, 18.



332 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Déamoninnen gebraucht werden, um Steine ohne Werkzeuge zuzurichten
und den Schamir, ,,den Moses zu den Steinen des Schulterkleids verwen-
det hat®, zu finden, was nur mit Hilfe des Damonenkdnigs Aschmodai
geschehen kann”®.

Die Damonen, die nach ApcAd im Dienste Salomos sind, erfiillen
seine Befehle nur halb. Sie bringen zwar eine Jungfrau, aber nicht die,
~welche sie suchten”®”. Sie werden damit als gehorsame Diener ohne
Macht geschildert, gleich den Ddémonen und Ddmoninnen in Gittin VII,
i, die nicht allwissend sind und den Schamir nicht finden kénnen’%8.

Im TestVer p. 69,32-72,24 wird vom Tempelbau Salomos berichtet:

Einige aber von ihnen fallen ab zum Gétzen(dienst). (Andere aber) haben
(Damonen) bei sich wohnen (wie) Konig David. Er ist es, der den Grund-
stein Jerusalems gelegt hat und (sein Sohn) Salomo, den er durch (Ehe-
bruch) gezeugt hat, ist es, der Jerusalem durch die Ddmonen erbaut hat,
denn (dazu) hatte er (Macht). Als er (mit Bauen fertig war, sperrte) er
die Damonen (in den) Tempel und (schlof} sie) in sieben (Wasserkriige
ein. Sie blieben) lange Zeit (in den) Wasserkriigen eingeschlossen. Als die
Romer nach (Jerusalem hinaufzogen), 6ffneten sie die Wasserkriige. (Und
in) jenem Moment flohen die (Ddamonen) aus den Wasserkriigen wie sol-
che, die dem Geféngnis entrannen. Und die Wasserkriige waren (nun wie-
der) rein. (Und) seit jenen Tagen (wohnen sie) bei den Menschen, die
unwissend sind, und (sie blieben auf) der Erde’®°.

Weiterhin fragt der Autor von TestVer:

Wer nun ist (David) oder wer ist Salomo? (Oder) was ist der Grundstein
oder was ist die Mauer, die Jerusalem umgibt? Oder wer sind die Ddmonen
oder was sind die Wasserkriige? Oder wer sind die Rémer? Das aber sind
Geheimnisse ...

Dieselbe Uberlieferung kennt auch der Ginza%":

Dann wird der Konig Salomo, der Sohn Davids, geboren und wird Konig
von Juda. Er baut den Ort Jerusalem, und die Dimonen und Dews unter-
werfen sich ihm, bis er sich selber verherrlicht und fiir die Giite seines
Herrn undankbar ist. Darauf wenden sich alle von ihm ab, und die Herr-
schaft geht ihm verloren. Wer sich selber verherrlicht, muf} sich dann sel-
ber seiner schiamen.

7% Ibid.

797 1bid, 20.

798 Tbid.

7 Hier und weiter zitiert nach der Ubersetzung von Uwe-Karsten Plisch (In: NHD, 2.
Bd., 710-711).

800 50, 124 nach der Teilung von Lidzbarski.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 333

G. Salzberger vermutet, dass die Spekulation {iber den Tempelbau
mit Hilfe von Ddmonen von I Reg 6,7 angeregt wurden®!. Die Sage
legt Nachdruck auf das 012772 n22m aus 1. Reg 6,7 und deutet 12772
reflexivisch: der Tempel fiigt sich von selbst zusammen®®2.

In den gnostischen Quellen wird Konig Salomo unterschiedlich be-
wertet. Die Apokalypse des Adam sagt nichts gegen Salomo®®. Sie ent-
hilt jiidische Traditionen, die spiritualisiert, aber nicht abgelehnt wer-
den®. TestVer vertritt eine andere Meinung. Der Abschnitt, in dem
Salomo genannt wird, beginnt mit dem Hinweis auf einige, ,die zum
Gotzendienst® abgefallen sind (TestVer p. 69,32). Erst danach wird von
Konig David und seinem Sohn, der durch Ehebruch gezeugt worden war,
berichtet. Dieses Motiv stammt zwar bereits aus dem AT (s. IISam 11),
doch wird mit seiner Betonung Salomo herabgesetzt. Kritisch gegeniiber
Ko6nig Salomo ist auch 2Log Seth, wo Christus sagt:

Zum Lachen war Salomo, insofern als er, in der Meinung, er sei ein Chris-
tus, hochmiitig wurde auf Veranlassung des Siebenten, als ob er (dadurch)
mich und meine Briider iiberwiltigt hitte, die wir doch schuldlos bei ihm
sind und nicht gesiindigt haben®®.

In diesem Abschnitt, der dem Schriftauslegungstyp 1 nach Nagel ent-
spricht®, handelt es sich um eine Polemik gegen das syrische Christen-
tum, in dem Salomo mit Christus gleichgesetzt wird. Eine Auseinander-
setzung mit dem grofikirchlichen Christentum findet sich in 2LogSeth
auch anderswo®”’.

I1.2.1.12. Die Propheten

In den Ketzerreferaten der Hiresiologen ist des Ofteren von einer
Negativbewertung der Propheten die Rede®%®. Doch trifft das nur teil-
weise zu. Wie auch gegeniiber anderen alttestamentlichen Gestalten und

801 Salzberger, Salomos Tempelbau und Thron in der semitischen Sagenliteratur, Ber-
lin, 1912.

802°S. ibid, 10; vgl. Ant VIII, 69.

803 Giversen, Solomon und die Ddmonen, 20. So meint auch Bethge (vgl. Bethge, Die
Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis, 103).

804 Gijversen, Solomon und die Dimonen, 20.

805 Zitiert nach der Ubersetzung von Silvia Pellegrini (In: NHD, 2. Bd., 587).

806 S TI.2.

807 S. dazu: ibid, 106; Pellegrini, Einleitung zu Der zweite Logos des grofen Seth
(NHC VIL_2). In: NHD, Bd. 2, 572.

808 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis,
104.



334 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Ereignissen, findet sich auch gegeniiber den Propheten eine ambivalente
Haltung. Je nach ihrer Bewertung konnen die Berichte iiber die alttesta-
mentlichen Propheten in zwei (oder drei) verschiedene Gruppen einge-
teilt werden.

Zur ersten Gruppe, in der die Propheten negativ bewertet werden,
gehoren bei Irendus ein Bericht iiber Simon Magus, ein Bericht iiber die
Sethianer und die Ophiten sowie ein Bericht tiber Satornil, bei Hippolyt
ein Bericht iiber Basilides und ein Bericht iiber Apelles, von den Nag-
Hammadi-Schriften zdhlen hierzu ParSem und 2LogSeth.

Nach Irendus®® waren die Propheten von weltschopferischen Engeln
inspiriert, die die Menschen in Knechtschaft halten wollen. Satornil®!
lehrte, dass einige Prophezeiungen vom Teufel stammen. Der Teufel aber
ist nach der Lehre von Satornil ein Engel, der den weltschopferischen
Engeln und dem Judengott feindlich gesinnt ist. Nach der Lehre der
Ophiten und Sethianer®!! wurden die Propheten den bésen Archonten
zugeordnet, wobei auffillt, dass neben den Schriftpropheten auch Moses,
Josua, Noa, Samuel, Nathan, Elia, Tobias und Esra genannt werden. Jeder
Archon (,Gott“) hat seinen eigenen Propheten, der ihm untergeord-
net ist. Sie werden in folgender Weise aufgeteilt: Zu Jaldabaoth geho-
ren Moses, Jesus Nave (= Josua), Amos und Habakuk. Zu Iao gehoéren
Samuel, Nathan, Jonas und Michias, zu Sabaoth Elias, Joel und Zacha-
rias, zu Adonai Isaias, Ezechiel, Jeremias und Daniel, zu Eloi Tobias
und Aggdus, zu Hor Michdas und Nahum und zu Astaphédus Esdras
und Sophonias®?2. Als ,,Menschenwerk und Trug“ erscheinen Gesetz und
Propheten auch bei Apelles®'. Hippolyt berichtet, dass nach der Lehre
des Basilides alle Propheten vor dem Erloser ihre Offenbarungen vom
Archon bekamen®'.

In ParSem NHC VII,1 heif3t es tiber die Propheten:

Es wurden Ddmonen mit einer Verirrung der Winde zu ihnen gesandt und
eine Last der Engel und ein fiirchterlicher Prophet, Verurteilung durch
Worte 81> (p. 28,14-19)

809
810
811
812

IrenHaer I 23,3.

IrenHaer I 24,2.

IrenHaer I 30,11.

IrenHaer I 30,10-11.

813 Ref VII 38,2.

814 Ref VII 25.

815 Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Martin Schenke (In: NHD, Bd. 2, 561).

2 =



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 335

Auch 2LogSeth schitzt die Propheten negativ ein. Hier sagt Christus:

Zum Lachen waren auch die zwolf Propheten, insofern als sie in Filschung
auftraten als Abklatsch der wahren Propheten auf Veranlassung des Sie-
benten, als ob er (dadurch) mich und meine Briider tiberwiltigt hitte, die
wir doch schuldlos bei ihm sind und nicht gesiindigt haben®'.

Weiter sagt er:

Von Adam bis Moses und Johannes dem Tiufer hat niemand von ihnen
(d.h. von Personen des ATs-].L.) mich erkannt noch meine Briider. Denn
(alles), was sie hatten, war eine von Engeln gegebene Lehre, die (nur) auf
die Beachtung von Speis(evorschrift)en abzielte, und eine bittere Knecht-
schaft, ohne dafd sie jemals die Wahrheit erkannten noch erkennen wer-
den®?’.

Die Bewertung des Prophetentums in 2LogSeth stimmt {iberein mit
dem, was Simon Magus und Satornil in den oben genannten Berich-
ten iiber die Propheten und die Prophezeiungen sagte. Die negative
Beurteilung der Propheten ist angesichts der Auseinandersetzung der
Gnostiker mit dem Judentum oder/und dem grofikirchlichen Christen-
tum verstandlich. Das gilt besonders fiir 2LogSeth®'®. Unter den Nag-
Hammadi-Schriften gibt es noch weitere christlich-gnostische Schriften,
die gegen die Positionen der Grofikirche polemisieren (ApcPt, TestVer;
evtl. Rheg)®®.

Eine positive Bewertung einiger Propheten findet sich in der Pistis
Sophia. So spricht Maria in Kap. 18 tiber die Kraft des Propheten Jesaja.
Sie ist positiv, da sie den Erloser Christus kommen sah. Im Kap. 135 wird
Elias als wahrer Prophet genannt, der vom Erloser in den Leib Johannes
des Taufers geschickt wurde. Johannes ist also ein Elia redivivus®®.

Nach Meinung Bethges kann man von einer neutralen Bewertung
der Propheten sprechen, die sich in der valentinianischen Gnosis, etwa
bei Irendus®”!, den Herakleon-Fragmenten und bei Markus findet3?2.

816 Zitiert nach der Ubersetzung von Silvia Pellegrini (In: NHD, Bd. 2, 587).

817 Tbid.

818 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis,
106; Pellegrini, Einleitung zu Der zweite Logos des grofien Seth (NHC VII,2), 572.

819 S. dazu: Troger, Einfithrung. In: Troger (Hg.), Altes Testament — Frithjudentum -
Gnosis, 21. S. auch: Koschorke, Die Polemik der Gnostiker gegen das kirchliche Chris-
tentum. In: Krause (ed.), Gnosis und Gnosticism, 44.

820 Vgl. Beltz, Elia redivivus. Ein Beitrag zum Problem der Verbindung von Gnosis und
Altem Testament. In: Troger (Hg.), Altes Testament-Frithjudentum-Gnosis, 137-141.

821 TrenHaer I 7,2f.

822 Bethge, Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der Gnosis,
104.



336 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Hier werden die Propheten nicht zum Reich der bosen Michte, sondern
zu einem mittleren Bereich gezdhlt. Im Einklang mit der Vorstellung
von dreierlei Menschenarten wird im Valentianismus auch von dreierlei
Prophezeiungen gesprochen. So berichtet Irendus:

Die den Samen der Achamoth empfangen haben, sind besser als die
iibrigen Seelen, darum liebt sie der Demiurg auch mehr als die andern,
indem er meint, daf er sie so erschaffen habe, und die wahre Ursache
nicht kennt. Deshalb verordnete er sie auch zu Propheten, Priestern und
Konigen. Da aber die Propheten von besserer Wesenheit sind, hat der
Same vieles durch ihren Mund gesprochen; vieles aber von diesen hoheren
Dingen hat auch die Mutter gesprochen, jedoch durch ihn und die von
ihm abstammenden Seelen. Demgemif zerfallen die Prophezeiungen in
solche, die vom Sperma, in solche, die von der Mutter, in solche, die von
dem Demiurgen kommen®?.

Zu Texten, in denen die Propheten ,neutral® beurteilt werden, gehort
auch TestVer NHC IX,3, das die Legende von der Zersdgung Jesajas (vgl.
AscJes 5) allegorisch deutet:

(Jesaja) ist der Typos des Leibes. Die Sége ist der Logos des Menschensoh-
nes, der uns von der Verirrung der Engel scheidet.32* (p. 40,30-41,4)

Abgesehen von Mose fehlen bei den Mandéern die Propheten vollig8?°.

Zusammenfassend dominierte in der Gnosis gegeniiber den Prophe-
ten eine negative Haltung. Das entspricht der polemischen Haltung der
Gnosis gegentiber dem Judentum und dem grof3kirchlichen Christentum
und zeigt die heftige Auseinandersetzung mit ihnen.

I1.2.1.13. Die gnostischen
Mythologeme und ihr jiidischer Hintergrund

Wie in II.2 ausgefiihrt, haben unter den von den Gnostikern tibernom-
menen jiiddischen Motiven Mythologeme, also dichte Vorstellungskom-
plexe, einen besonderen Stellenwert. Sie gehdren zu den Grundbauele-
menten der Gnosis®? und sind in den verschiedenen gnostischen Syste-
men und Texten weit mehr als nur illustratives Material.

823 Haer I VII,3. Zitiert nach der Ubersetzung von E. Klebba (In: Des Heiligen Irenius
fiinf Biicher gegen die Hiresien. Bibliothek der Kirchenviter. I. Bd. (BKV 3). Kempten
und Miinchen 1912, 21-22).

824 Zitiert nach der Ubersetzung von Uwe-Karsten Plisch (In: NHD, Bd. 2, 705).

825 Rudolph, Die Mandier, L, 92 u. 105.

826 S. Troger, Die Gnosis, 66.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 337

a. Der Unbekannte Gott und der Demiurg

Ein Hauptmerkmal der Gnosis ist die Unterscheidung zwischen dem
unbekannten und wahren Gott und dem Demiurgen oder dem Schopfer
dieser Welt. Diese Unterscheidung findet sich das erste Mal bei Kerinth
(um 120 oder 130 n. Chr.)3?” und von hier an in den meisten gnostischen
Systemen®%,

Der unbekannte Gott ist vollstindig transzendent, iiber- und unwelt-
lich®?°. Die Welt ist nicht sein Werk, sondern das Werk des Demiur-
gen, der ein ihm untergeordnetes Wesen ist®*’. Trotzdem sorgt der unbe-
kannte Gott, der jenseits der sichtbaren Schopfung residiert, fiir das Heil
der Menschen, worin sich die ,Vorsehung", modvoua, offenbart?!.

Der Demiurg ist ein niedriges Wesen, und er formt das Chaos zum
Kosmos. Er trigt verschiedene Namen zumeist jiidischen Ursprungs
wie Jao, Sabaoth, Adonaios, El-Saddai®3? oder Siddai®*, Sakla(s)334 oder
Samael®®. Am hiufigsten aber trigt er den Namen Jaldabaoth®%, doch
wird er manchmal auch einfach ,der Oberarchon® genannt®¥. Je nach
dem System, in dem er erwidhnt wird, ist er mehr oder weniger bose,
unwissend und widergéttlich®3, oder wird als depraviertes Lichtwesen
gedacht, das zuletzt doch in das Lichtreich eingeht®®. Eine Mittelstellung
nimmt der Demiurg bei den Valentinianern ein, bei denen er nach dem
Weltende lediglich zu einem relativen Heil gelangt34.

827 TrenHaer I 26, 1. In frithen Systemen, etwa bei Simon Magus (um 50 n.Chr.) bei
Menander (um 8o n. Chr.) und auch noch bei Satornil (um 120 bis 130 n. Chr.) wurde die
Welt von vielen Engeln erschaffen. S. dazu II. 2.1.13.b.

828 Schenkes Meinung nach kommt die Gestalt des Demiurgen schon im gnostischen
Ursystem vor (Schenke, Die Gnosis, 413), doch ist die Existenz dieses Systems historisch
nicht verifizierbar.

829 Jonas, Gnosis und spitantiker Geist. Teil 1,248; Schenke, Die Gnosis, 380. S.
NHC IL,1,2-4; NHC I,5,51-52; NHCIII, 3,71-73.

830 Rudolph, Die Gnosis, 7o0.

831 Tbid.

832 Bei den Mandiern in GR V,179,32.

833 Ebenfalls bei den Mandiern in GR V,2.

834 Etwa in NHC IL,1, in NHC II,4 und in NHC II1,2.

835 Etwa in NHC IL,1.

836 Etwa in NHC IL,1 und in NHC I, 5.

837 So etwa in NCH I,5.

838 'Wie etwa im Apokryphon des Johannes (46,10), wo der Demiurg eine ,,Fehlgeburt
der Finsternis“ genannt wird.

839 Wie etwa im Mandiismus. S. Haardt, Die Gnosis, 12, und Haardt, Gnosis, 477.

840 Tbid.; ibid.



338 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Der Demiurg findet sich als Schopfer der Welt bereits bei Plato®!!,
doch ist seine Gestalt stark vom Gott des Judentums beeinflusst®*2. So
werden ihm nicht selten Worte Jahwes in den Mund gelegt®*® und seine
Handlungen sind nur vor dem Hintergrund des ATs verstindlich®.
Marcion nennt den Demiurgen daher auch ,,den Judengott® Doch wird
der Gott des ATs in der Gnosis wie die alttestamentlichen Uberlieferun-
gen griindlich uminterpretiert: er wird degradiert und dimonisiert.

Viele Wissenschaftler gehen davon aus, dass die Unterscheidung zwi-
schen dem unbekannten Gott und dem Demiurgen auf jiidischer Uber-
lieferung basiere. Nach Schenke und Rudolph tragen in der Gnosis beide
Ziige des alttestamentlichen Gottes, weshalb sie vermuten, dass beide aus
dem Judentum stammen3%>. Auch Quispel meint, dass die Unterschei-
dung zwischen dem unbekannten Gott und dem Demiurgen aus dem
Judentum stammt, wobei er sich auf die Klagen der Rabbiner der ers-
ten nachchristlichen Jahrhunderte dariiber bezieht, dass es Ketzer (an)
gibe, die an zwei Gotter glaubten®®. Er geht davon aus, dass mit den

841 Plato, Timaios 28 A.C. 29 A. 31 A.

842 Puech, Das Problem des Gnostizismus, 316; Haardt, Die Gnosis, 12; Haardt, Gnosis,
477-478; Rudolph, Die Mandéer. 1., 81; Rudolph, Die Gnosis, 83.

843 Etwa. Js 45,5; 46,9 in NHC I1,1,11,20; Js 45,5; 46,9 in NHC 11,4,86,30; Js 45,5; 46,9 in
NHCII,5,103,10; Js 45,5; 46,9 in 107,30; Ex 20,5; Dt 4,24; Js 45,5; 46,9 in NHCI11,2,58,25;
Js 45,5; 46,9 in NHC VII,2,53,30; Gn 3,9 in NHC IX,3,47,15; Ex 20,5 in 48,5; Js 45,5; 46,9
in NHC XII1L,1,44,1.

844 Er ist der Weltschopfer, dessen Titigkeit mit Hilfe der Schopfungsgeschichte der
Genesis beschrieben wird (vgl. NHC II,1; NHC II,4; NHC II,5 etc.).

845 Schenke, Die Gnosis, 414; Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das
Problem der Entstehung des Gnostizismus, 794.

846 Die Polemik gegen die Haretiker (a"m), die die Existenz zweier gottlicher Méchte
lehren, findet sich im Talmud (KohR II 14; GenR 17,5; ExR 20,2), aber auch bei den Sama-
ritanern (Memar Marqga 1.8). Die talmudische Polemik gegen die Auslegung von o77x
als eine Vielzahl von Goéttern, wie a7 es lehrten (GenR 1, 10), kann ein Hinweis auf
Haretiker sein. Auch wenn nur zwei Méchte oder Prinzipien gemeint waren, sprach man
von mehreren oder sogar vielen Méchten: ,,Deswegen ist ein einziger Mensch geschaffen
worden, damit die Ketzer nicht sagen konnen: es gibt viele Machte im Himmel!“ (bSan
4, 5). Nach Quispel ist in bestimmten Fillen damit gemeint, dass die Ketzer keine Chris-
ten, sondern heterodoxe Juden waren (Quispel, Christliche Gnosis und jiidische Hetero-
doxie, 478). Auch Rudolph ist tiberzeugt, dass die a1 vorwiegend jiidische Gnostiker
waren (Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung
des Gnostizismus, 786). Fiir die Existenz der jidischen Gnosis im 1. und 2. Jahrhun-
dert bringt Rudolph folgende Argumente: ,,GenR 1, 10 richtet sich wahrscheinlich gegen
die Schopfungsverfluchung der Minoth. Das Schicksal des Elisa b. Abuja gen. Aher ist
bekannt (die Geschichte in bHag 15 a 2 lehrt, dafl der Abfall zur Gnosis zum Antinomis-
mus fithrte). Die gnostischen Sekten der Sethianer, Naassener, Ophiten, Kainiten, Pera-
ten zeigen schon dem Namen nach, daf3 sie der jiidischen Tradition verpflichtet sind. Ein



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 339

o' jlidische Lehrer gemeint sind, die zwischen Gott in seiner Tran-
szendenz und Verborgenheit und seinem ,,Viceregenten®, dem Mittler der
Offenbarung, unterschieden®’. Der Stellvertreter Gottes triige dessen
Namen Jao (Kurzform fiir JHWH) und hief8e Jaoel®*®. Da er neben Got-
tes Thron sitzt, hief3e er zudem ,,Metatron™®*. Er sei der wichtigste unter
den Engeln und wurde bereits im AT ,der Engel des Herrn“ genannt.
Einige ,ketzerische® Lehrer gingen so weit zu behaupten, dass er die
Welt geschaffen und durch die Propheten gesprochen habe®*. Er wird

schones Beispiel fiir diese frithe Stufe gnostischer Schriftstellerei ist die Baruchgnosis des
Justin (Hippolyt, Ref V 24, 2-27, 5). Es scheint, dass auch Philo gegen gnostische Sekten
an einzelnen Stellen seiner Bibelauslegung Front machte. Justin Martyr, Hippolyt, Orige-
nes, Eusebius und Epiphanius berichten von hiretischen jiidischen Sekten, die der Gnosis
nahe stehen (Justin, Dial 35, 2-6; 80, 3f,; Origenes, Cels 3, 13; 4, 28). Fiir die altere Zeit
sind die ntl. Schriften, vor allem die des Paulus und die Kirchenbriefe, eine Fundgrube
fiir die beginnende Christianisierung alterer gnostischer Uberlieferungen mit jiiddischem
Tenor.“ (Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung
des Gnostizismus, 786-787).

847 Quispel, Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie, 478.

848 Tn der Apokalypse Abrahams findet sich ein Engel, der Jahoel heifit. S. Quis-
pel, Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie, 480; Troger, Spekulativ-Esoterische
Ansitze (Frithjudentum und Gnosis), 314.

849 Metatron findet sich auch im 3. Henoch. Uber Metatron gibt es im Talmud zwei
Berichte. bHag 15 a: ,,(Der Rabbi) Aher sah, daff Metatron die Befugnis gegeben war,
(im Himmel) zu sitzen und die Verdienste Israels aufzuschreiben. Da sprach er: Es ist
gelehrt worden, dafi es oben weder Stehen noch Sitzen gibt, weder Eifersucht noch Streit,
weder Trennung noch Verbindung. Gibt es etwa, behiite Gott!, zwei Machte?"; bSan 38
b: ,,Ein Hiretiker sagte zu Rab Idi: ,Es ist geschrieben (Ex. 24, 1): Und zu Mose sprach
Er: Steig herauf zu Jahwe! Man erwartet: Steig herauf zu mir!‘ Idi antwortete ihm: ,Das
ist Metatron, dessen Name gleich dem Namen seines Herrn ist, wie es heif3t (Ex 23, 21):
denn mein Name ist in ihm.“ ,Wenn dem so ist, soll man ihm dann nicht dienen?“ (so
fragt der min (d.h. ein Haretiker - J.L.), der folglich fiir Jaoel géttliche Verehrung zu
verlangen scheint) (Quispel, Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie, 478).

850" Quispel, Gnosis, 420. Auch der Apologet Justin der Mirtyrer berichtet (Dial, 62),
dass einer jidischen Hiresie zufolge der Leib des Menschen durch Engel gemacht
ist. Quispels Meinung nach ist es moglich, dass nach dieser Héresie Engel an der
Schépfung der materiellen Welt beteiligt waren (Quispel, Christliche Gnosis und jiidische
Heterodoxie, 476-477), und dass es jiidische Ketzer gegeben hat, die daslehrten. Er zitiert
GenR 1,26, wo es heifdt: ,,Als Mose die Tora schrieb, schrieb er das Werk jedes einzelnen
Tages. Als er nun zu dem Verse (Gen 1, 26): Da sprach Gott: Wir wollen Menschen
machen!, gekommen war, sprach er: Herr der Welt, was gibst Du den Hiretikern Offnung
des Mundes? Er antwortete: Schreib! Wer irren will, der mag irren® und fithrt aus: ,,Es ist
moglich, dafd hier mit den Ketzern Christen gemeint sind. Ebensosehr ist es aber méglich,
daf3 nicht-christliche jiidische Heterodoxe die Auffassung bestimmter Rabbiner, daf3
nimlich das Bibelwort: Laf3t uns Menschen machen! an Engel gerichtet war, ketzerisch
interpretiert haben. Das mufl nicht allein von der Schopfung des Menschen gelten,
sondern auch von der Schépfung im allgemeinen. R. Johanan ging sogar so weit zu sagen,



340 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

»der kleine Jahwe“ genannt®!. Auch bei den Samaritianern begegnen
wir der Vorstellung, dass Gott einen Viceregenten hat, der ,,Engel des
Herrn"“ genannt wird, den Namen Gottes tragt®®* und mit der ,Herr-
lichkeit (7122) des Herrn® gleichgesetzt wird®?. Hier hat er zudem den
Korper Adams erschaffen®*. Fossum vermutet, dass die Unterscheidung
zwischen Gott und dem Engel-Demiurg aus Samarien stammt®*°. Quis-
pel hingegen weist darauf hin, dass diese Unterscheidung bereits Philo
von Alexandria bekannt war, der den die Welt erschaffenden Logos einen
szweiten Gott®, ,Herrn (= JHWH)“ und , Erzengel“ nannte®.

Die gnostischen Unterscheidung zwischen dem ,,Urgrund® des Alls
und dem Demiurgen hat viele Parallelen im Judentum. Doch gibt es auch
zwei wichtige Unterschiede zwischen den beiden Religionen: 1) ,,Der
kleine Jahwe“ wird von den a"1" nicht Gott entgegengesetzt, wie es spiter
Marcion, der Autor des ,,Apokryphon des Johannes®, und auch Valenti-
nus taten®’. Die philonische Lehre unterscheidet sich von der gnosti-
schen darin, dass zwischen Gott und der Welt, trotz der Unterschitzung
der gegenstiandlichen Wirklichkeit, ein positives Verhltnis besteht. Gott
ist, wenn auch nur mittelbar, Schopfer aller Dinge (SpecLeg I 30)%8. 2)
Weder ,,der kleine Jahwe“ noch ,der Logos“ sind bei Philo bose oder
unwissende Wesen wie der Demiurg in der Gnosis. Wie Pokorny dar-
stellte, gibt es in den aufSergnostischen heterodoxen jiidischen Stromun-
gen keinen diabolisierten Weltschopfer®>. Mit anderen Worten: der bose
oder dumme Demiurg existiert ausschlief3lich in der Gnosis.

Die Dimonisierung des jiidischen Schopfergottes wurde unterschied-
lich erklart. Man kann in ihr eine fiir die Gnosis typische Erschei-
nungsform der antikosmischen Haltung und des Antijudaismus sehen.

dass Gott nichts tut, ohne mit den Engeln zu Rate gegangen zu sein (bSan 38 b). Von hier
aus wird begreiflich, dass nach Meinung jiidischer Ketzer die Welt durch Engel geschaffen

ist [ - — - ]. Vorlaufig gibt es keine Griinde, die an der Richtigkeit der Nachrichten des
Justins [ - - - ] zweifeln lassen. (Quispel, Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie,
477)-

851 Quispel, Gnosis, 420. ,,Kleiner Jahwe® findet sich auch im 3. Henoch (c. 12, 55 48
c. 7) zur Bezeichnung des entriickten Henoch; vgl. ,,kleiner Jao“ in Pistis Sophia (c. 7).

852 Fossum, The Name of God and the Angel of the Lord, 225.

853 Tbid, 224.

854 Tbid, 237. Vgl. Dial 62 und Carn s.

855 Fossum, The Name of God and the Angel of the Lord, 220ff.

856 Quispel, Gnosis, 420-421. S. Conf 146; Migr 174; QuisRer 205f.).

857 Quispel, Gnosis, 420.

858 Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 761.

859 Tbid, 76o0.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 341

Danielou®®® und Rudolph?®®! haben ,,die Umwertung von Schépfung und
Gesetz®? als Revolte innerhalb des Judentums gedeutet, die - nach
Rudolph - innerhalb der Apokalyptik oder der Weisheitslehre statt-
fand®®:

Gott rickt (in der skeptischen Weisheitstradition - J.L.) in die Ferne,
er steht jenseits des irdischen, sinnlosen Treibens: der ,fremde Gott“ in
hochster Entfernung meldet sich an. In den Hohlraum zwischen dem fer-
nen Gott und der von ihm bis auf den Seidenfaden der Schopfung gelosten
Welt stromen die Engel und Damonen ein. Es bedarf nur noch eines letz-
ten Schrittes, der den Faden mit dem Schopferwirken Gottes in der Urzeit
restlos zerschneidet und die Sinnlosigkeit und das ungottliche Chaos der
Welt auf eine widergéttliche Macht zurtickfiihrt, wihrend der wahre Gott
im unwandelbaren und unbefleckten Jenseitsbereich verbleibt®¢4.

Eben dieser ,letzte Schritt” aber bleibt im Judentum aus. Die Hypothese
von der innerjiidischen Revolte wird auch von Grant®*® und Theiflen
unterstiitzt®¢. Aufgrund der Katastrophe von 70 n.Chr. hitten viele
Juden ihren Glauben verloren, und Jahwe sei zu einem bosen Demiurgen
geworden. Van Unnik hingegen sieht in dem historischen Geschehen
keine Erkldrung fiir den gnostischen Gegensatz zwischen Gott und
Schépfer, den Werdegang der Seele und den Fall der Sophia®®’:

Der Zusammenbruch im Jahre 70 kann auch schwerlich als Ursache der
Gnosis genannt werden. Wo die Fragen, welche diese Krise im Judentum
ausgeldst hat, horbar werden, wie im 4. Esrabuch und in der Baruchapo-
kalypse, vernimmt man etwas anderes als Gnosis®®.

Dem stimmt auch Berger zu®®.

Es wurde vermutet, dass die Revolte im hellenistischen Judentum statt-
gefunden habe, was aber nicht nachgewiesen werden kann®”. Keine

860 Daniélou, Le mauvais gouvernement du monde d’ aprés le gnosticisme. In: Le
Origini, 448-456.

861 Rudolph, Die Gnosis, 297.

862 Tbid.

863 Tbid.

864 Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des
Gnostizismus, 794.

865 Grant, Gnosticism and Early Christianity, 27 ff.

866 Theiflen, Die Religion der ersten Christen, 317.

867 Van Unnik, Gnosis und Judentum, 66.

868 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 484.

869 S.1.2.4.3. j.

870 Troger, Gnosis und Judentum, 166; Maier, Jiidische Faktoren bei der Entstehung der
Gnosis?, 249.



342 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

jidische Gruppe hat die traditionellen Vorstellungen von Gott und Welt
derart radikal umgekehrt und neubewertet wie die Gnostiker®”!, deren
Religion einen starken revolutiondren Charakter tragt®”?. Mit Troger
kann man fragen, ob die antikosmische und antijiiddische Haltung auf
eine innerjiidische Revolte hinweist, oder ob sie Ausdruck der Welt-
flucht und Weltverachtung einer Gruppe ist, die sich gegen das Juden-
tum richtete®”?. Jonas sieht im Antikosmismus eine spezifisch gnosti-
sche Haltung, die mit dem omniprisenten Judentum in Konflikt geriet®74.
Der Antijudaismus der Gnosis wire demnach eine Folge seiner anti-
kosmischen Protesthaltung, eine Revolte gegen diese Welt und ihren
Gott®” und eine Revolte gegen das Judentum, aber keine innerjiidische
Revolte®7®.

Auch wenn der Antagonismus zwischen Gott und Demiurg im Juden-
tum (auch im hellenistischen) nicht nachweisbar ist, waren die Vorbedin-
gungen hierfiir bereits angelegt, wie etwa die die Idee von der Transzen-
denz Gottes, dessen Korrelat die Kluft zwischen Schopfer und Geschopf
ist¥”. Die Verstirkung der Idee von der Transzendenz Gottes hat in
hellenistischer Zeit stattgefunden und ist in der Apokalyptik und der
judischen Weisheitsliteratur®”® nachweisbar. Sobald Gott in weite Ferne

871 Troger, Gnosis und Judentum, 166.

872 Drijvers, Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches Problem,
813.

873 Troger, Gnosis und Judentum, 159.

874 Jonas, Delimitation of the gnostic Phenomenon. In: Le Origini, 90-104. bes. 102.

875 Ibid, 102.

876 Troger, Gnosis und Judentum, 160.

877 Fiir Brumlik ist diese Kluft der Ausgangspunkt fiir das Christentum und fiir
die Gnosis gewesen (Brumlik, Die Gnostiker. Der Traum von der Selbsterlosung des
Menschen, 30). S. auch Kaiser, Die alttestamentlichen Apokryphen, 9. Die Idee von der
Transzendenz Gottes hat sich auch in der jiidisch-hellenistischen Philosophie verstarkt.
Schon die im ,,Timaios“ von Plato vorhandene Anschauung der duflersten Transzendenz
Gottes, der nur indirekt an der Erschaffung dieser Welt Anteil hat, fithrte bei Aristobul
und bei Philo zur Trennung eines hochsten auflerweltlichen Gottes von einer die Welt
schopfenden Kraft (Schubert, Die Religion des nachbiblischen Judentums, 81). Gott ist
nach der Lehre Philos absolut transzendent. Er ist einfach und unvermischt, qualitits-
und namenlos (Bormann, Die Ideen- und Logoslehre Philons von Alexandrien, 7) und
erinnert an den unbekannten Gott in der Gnosis. Diese Transzendenz Gottes droht
aber eine Einwirkung Gottes auf die Welt unméglich zu machen: die Materie erscheint
als so minderwertig, dass Gott sich mit ihr nicht weiter befasst, wiirde doch jede
Beriithrung mit jhr seine Erhabenheit schmélern. Nun waren aber Schépfung, Leitung
und Erhaltung der Welt durch Gott jiidische Glaubenssitze (ibid.). Um diesen Widerstreit
zu iiberwinden, braucht Philo einen Vermittler zwischen Gott und der Welt. Dazu wird
der oben erwihnte Logos.

878 7.B.Koh s, 1.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 343

riickt, braucht er einen Vermittler®”®. Eine zweite Vorbedingung fiir den
Antagonismus zwischen Gott und Demiurg ist die Weiterentwicklung
der gottlichen Michte zu selbstindigen Hypostasen, die als Vermittler
zwischen Gott und Mensch dienen. Eine dieser Hypostasen ist die Weis-
heit, die aus der Apokalyptik und Weisheitsliteratur bekannt ist und auch
in der Gnosis von grofier Bedeutung war. In hellenistischer Zeit hat sich
der Glaube an Engel als Vermittler verstarkt. Die Vorstellung vom ,,Meta-
tron” etwa ist ein gutes Beispiel fiir die Entwicklung.

Trotz des Fehlens des direkten Antagonismus zwischen Gott und
Engeln im Judentum finden sich hier aber die entscheidenden Vorbe-
dingungen fiir die gnostische Weiterentwicklung. Der Versuch, einen
Engel zum Schopfer der Welt zu machen, kann als Vorstufe des Ant-
agonismus zwischen Gott und Demiurg angesehen werden. Daher kann
man davon ausgehen, dass die antagonistische Unterscheidung zwischen
dem unbekannten Gott und dem Demiurgen aufjiidischem Hintergrund
basiert.

b. Die sieben Archonten

Wie in I.1.4 ausgefiihrt, findet sich in der Gnosis die Vorstellung von
sieben bosen Planetenherrschern, die Archonten genannt werden. Sie
regieren die Welt und werden vom Demiurgen angefiihrt®. Wie die-
ser so haben auch sie Namen, die teils jiidischen Ursprungs sind®!. Mit-
unter bilden sie mit dem Demiurgen an der Spitze sogar ganze Rei-
che, das Reich der ,Siebenheit” - geBAOMAc®2. Nach gnostischer Vor-
stellung erschufen die Archonten den Menschen, zumeist nach dem
Bild des Ersten Menschen®?. Mit der Vorstellung der sieben Plane-
tenherrscher verbunden ist der Gedanke der eiuaouévn. Die sieben
Planeten sind oder bewirken das Schicksal, unter dem die Menschen
seufzen und von dem erlost zu werden, sie sich sehnen®“. Die Seele

879 Rudolph, Die Gnosis, 298.

880 Schenke, Die Gnosis, 380.

881 Nach dem Apokryphon des Johannes heif3en sie Athoth, Eloaiou, Astaphaios, Jao,
Sabaoth, Adonin und Sabbede (NHCII, 1, 11, 25); nach der Schrift ohne Titel: Jaldabaoth,
Jao, Sabaoth, Adonaios, Eloaios, Oraios und Astaphaios (NHC 1I, 5, 101, 25-30); bei
den Ophiten (nach Origenes) Ialdabaoth, Iao, Sabaoth, Adonaios, Astaphaios, Aiolaios,
Horaios (Cels IV 30). Denselben Namen begegnen wir auf den magischen Gemmen und
in den magischen Zauberpapyri aus Agypten (S. 3. 1. a).

882 Rudolph, Die Gnosis, 76-77.

883 NHC I1,1,14,25 ff.; NHC I1,4,87,10ff.

884 Schenke, Die Gnosis, 380-381.



344 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

stammt aus der Himmelsregion und muss nach dem Tode durch die
Planetensphiren dorthin zuriickkehren, doch versuchen die Archon-
ten, sie an der Riickkehr zu hindern®®®. Dagegen kannten die Gno-
stiker verschiedene magische und kultische Mittel, wie Schutz- und
Erkennungszeichen oder ,,Siegel®, magische Spriiche und Totenzeremo-
nien®s.

Die Vorstellung von den Planetenherrschern ist nicht speziell gno-
stisch. Seit dem 1. Jahrhundert n.Chr. verbreitete sich diese Vorstel-
lung allgemein®’, man findet sie auch in der Schule des Paulus (Eph®%)
und den Hermetikern®. Origenes®” und Augustinus®®! zeigen, dass sich
sowohl Christen als auch Heiden vor den Archonten fiirchteten?2. Hier
haben wir es mit einem Erbe aus der hellenistischen Astralreligion und
Astrologie zu tun®?. Auch die Vorstellung vom Abstieg und Wiederauf-
stieg der Seele ist nicht speziell gnostisch, und ist etwa im Mithraismus
bekannt®*. Wahrscheinlich tibernahmen die Gnostiker diese weit ver-
breitete Vorstellung aus dem Hellenismus, um sie zum Ausdruck ihrer
Weltanschauung zu machen®>. Aber wie gelangte sie in den Hellenis-
mus?

Kessler®® und Anz*” fithren die Vorstellung von den sieben Pla-
netenherrschern auf die Astralreligion der Babylonier zuriick, die sie-
ben Planetengétter kennt. Wie Puech zeigte, waren die Planetengdtter
in Baylonien obere Gotter, wihrend ihnen in der Gnosis eine niedere
und bosartige Natur zugeschrieben wurde®. Bousset erklart das mit
der Degradierung und Dimonisierung der babylonischen Astralgotter

896 897

885 G, etwa Cels VI, 30.

886 Rudolph, Die Gnosis, 187 fI.

87 Dodds, Eric R. Paganad ja kristlased dngistuse ajastul. Tallinn 2003, 25.

88 Tn Eph 6, 12 sind sie xoopoxrgdtopss.

889 Dije Hermetiker nennen sie sieben Herrscher, ,,deren Regierung man das Schicksal
nennt“ (CHI, 9).

890 Origenes apud Eusebius, P. . 6. 11. 1.

81 Augustinus, Civ 5. 1.

82 Dodds, Paganad ja kristlased dngistuse ajastul, 25.

893 Schenke, Die Gnosis, 380.

854 Origenes, Cels VI, 22; Vermaseren, Mithras in der Romerzeit. In: Vermaseren (Hg.),
Die orientalischen Religionen im Romerreich, 107; Vermaseren, Hellenistlikud usundid.
In: Widengren; Bleeker (ed.), Historia religionum. II. Tallinn, 1988-1990 (Ms), 296.

895 Schenke, Die Gnosis, 381.

8% Kessler, Uber Gnosis und altbabylonische Religion, 288 f.

87 Anz, Ursprung des Gnostizismus. Leipzig 1897.

898 Puech, Das Problem des Gnostizismus, 337.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 345

im Zuge der persischen Eroberung Babyloniens®”. Doch kann diese
Theorie angezweifelt werden, denn warum wurden allein die babylo-
nischen Gétter dimonisiert, nicht aber die der anderen eroberten Vol-
ker?

Viele Forscher sehen den Ursprung der sieben Planetenherrscher im
Judentum, finden sich doch etwa in der Apokalyptik sieben Engel, die mit
den Planeten gleichgesetzt werden®®, und die Vorstellung, dass die sie-
ben gefallenen Engel®®!, die im Jiingsten Gericht verurteilt und ins Feuer
geworfen werden®?, eigentlich Planeten seien®®. Da die Ddmonisierung
der sieben Engel im Judentum urkundlich nachweisbar ist, scheint es
wahrscheinlich, dass die sieben Archonten von hier stammen und nicht
aus der babylonischen Religion, fiir die es keinen Nachweis iiber eine
dhnliche Damonisierung gibt. Dafiir spricht auch die Tatsache, dass die
Gnostiker die Planetenherrscher Engel nennen®* und in ihnen Schép-
fer sehen: sie sind entweder an der Schépfung beteiligt oder selbst fiir sie
verantwortlich?®.

Im AT fehlt die Vorstellung von Engeln als Weltschopfer. Wie schon
in II.2.1.13.a gezeigt, findet sich diese Vorstellung sowohl im palds-
tinischen Judentum als auch im Samaritanertum®®. Auch Philo von

89 Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, 56.

%0 sthHen 86, 1ff. Wahrscheinlich wurde die Vorstellung von den sieben Engeln im
Judentum von der babylonischen Vorstellung von den sieben Planetargéttern beeinflusst,
wie etwa Gunkel vermutet (Gunkel, Zum religionsgeschichtlichen Verstédndnis des Neuen
Testaments, 41; s. auch Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den
manddischen Schriften, 163; Dodds, Paganad ja kristlased dngistuse ajastul, 25). Doch
haben die Gnostiker diese Vorstellung wohl direkt aus der Apokalyptik, d.h. aus dem
Judentum, iibergenommen.

01 jthHen 18-21.

902 3thHen 9o, 21-24.

903 4thHen 86,1 ff.

904 So etwa. Satornil (IrenHaer I, XXIV,1).

905 Szabd, Die Engelvorstellungen vom Alten Testament bis zur Gnosis, 151.

96 Bousset, Gressmann (Bousset; Gressmann, Die Religion des Judentums im spét-
hellenistischen Zeitalter, 325f.) und Rudolph gehen davon aus, dass die Vorstellung von
der Engelschépfung verbreitete jiidische Lehre sei (Rudolph, Theogonie, Kosmogonie
und Anthropogonie in den mandéischen Schriften, 200). Widengren verweist speziell
auf ClemHom XVIII 2, wo die ,,grof3e Kraft“ einen Engel zur Weltschépfung und einen
anderen zur Gesetzesverleihung aussendet. Die hidretisch-jiidische Sekte der Magarija
(auch Magqarija oder Maqariba) lehrte (als @%n, die in 1.2.4.3.f erwdhnt werden), dass
Gott nur einen einzigen Engel zu seinem Stellvertreter gemacht habe, der auch die Schop-
fung vollbrachte. Dieselbe Lehre wird auch spiter dem Qaraiten Benjamin ben Musa an-
Nahawandi (um 825, aus Persien) zugeschrieben (Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und
Anthropogonie in den mandéischen Schriften, 200).



346 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Alexandria spricht von Kriften, die mit Engeln gleichgesetzt werden®”,
und behauptet, dass sie an der Schopfung der Welt beteiligt gewesen
seien: da Gott auf Grund seiner Erhabenheit die Materie nicht beriihrt,
verwendete er sie als Werkzeuge®®. Der Ausruf Gottes ,,Lalt uns Men-
schen machen als unser Abbild, uns dhnlich“ (Gen 1, 26) wird von den
Gnostikern als Aufforderung an die Engel gedeutet®. So erklart Philo,
dass Gott hier die Krifte (dvvdueowv) bzw. die Engel ansprach®'®. Die-
selbe Erklirung findet sich auch bei den @"» im Talmud®!!. Die gnosti-
sche Vorstellung, nach der die Archonten den irdischen Menschen nach
dem Bilde des himmlischen Menschen erschufen, basiert ebenfalls auf
einer Vorlage aus dem AT, genauer auf Gen 1,26 f., wo der Mensch nach
dem Bilde Gottes geschaffen ist”'2.

Der Aufstieg der Seele durch die Planetensphdren hat Parallelen in
der Apokalyptik®® und der jiidischen Mystik®!4. Man hat vermutet, dass
die Vorstellung vom Seelenaufstieg in das lichte Reich auf iranischen
Einfluss zuriickgeht, doch ist er wahrscheinlich durch das Judentum
vermittelt worden. Iranische Vorstellungen im Frithjudentum wurden
von der vergleichenden Religionsforschung allgemein anerkannt®'®, ihr
Einfluss ist am stdrksten in der Apokalyptik.

c. Der Gott ,,Mensch“

Von zentraler Bedeutung ist in der Gnosis jener Vorstellungskomplex,
den man als ,,Lehre vom Gott ,,Mensch“ “ bezeichnet, der aber auch unter
dem Namen ,,Urmensch-Mythos“ oder ,,Anthropos-Mythos“ bekannt
ist16.

07 Bormann, Die Ideen- und Logoslehre Philons von Alexandrien, 66 ff.; Fossum, The

Name of God and the Angel of the Lord, 200ft.

98 Bormann, Die Ideen- und Logoslehre Philons von Alexandrien, 65.

99 Diese Erklarung setzt Satornilos (IrenHaer I, XXIV, 1) voraus, wie indirekt auch
NHC11,4,87, 23-27; s. Fossum, The Name of God and the Angel of the Lord, 217.

10 Fuga 68-70; Fossum, The Name of God and the Angel of the Lord, 198-199.
201.

11 bSan 38 b. S. Fossum, The Name of God and the Angel of the Lord, 204 ff.

912 S, z.B. NHC IL,1,15,1 und Satornil (IrenHaer I, XXIV, 1).

913 Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis, 124; Rudolph, Stand und Aufgaben in
der Erforschung des Gnostizismus, 529.

914 Troger, Spekulativ-Esoterische Ansitze (Frithjudentum und Gnosis), 311 ff.

915 Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus, 536.

916 Rudolph, Die Gnosis, 101.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 347

Die Gottesbezeichnung ,Mensch® "Avidpwmog) findet sich im Apo-

kryphon des Johannes®”, in der Pistis Sophia?'®, in der Schrift ,Vom

Ursprung der Welt“'?, im Evangelium nach Philippus®?, bei Zosimus®*!,

im Corpus Hermeticum®?, in der Naassenerpredigt®?’, in Die Hypo-
stase der Archonten®?, in der Sophia Jesu Christi®*®, im gnostischen
System des Irendus®?®, bei den Valentinianern®?’, bei den Manddern®*®
und im Manichdismus®®. Auch bei Philo von Alexandria begegnen
wir dem himmlischen Menschen, der dem irdischen gegeniiber steht.
In dem Mythos ist der unbekannte Gott das Urbild des Menschen,
also der ,Erste Mensch® Er begegnet in zwei Typen®!: 1) Der ,Erste
Mensch® erscheint den Archonten, woraufthin diese den irdischen

917 In NHC 1I,1,6,1 heifit es: ,der Erste Mensch, das Bild des unsichtbaren Geistes®;
in NHC II,1,8,30: ,,der vollkommene Mensch; in NHC 1I,1,14,10-15: ,der Mensch
und der Sohn des Menschen; in NHC 1I,1,14,20: ,,der erste Mensch, (der) in einer
menschlichen Form offenbarte sein Bild“ S. Schenke, Der Gott ,,Mensch® in der Gnosis,
341t

918 ,85,16; 319,19f; 329,24.26f; 330,2: ,der erste Mensch S. Schenke, Der Gott
»Mensch“ in der Gnosis, 12.

919 NHC 11,5,103,15 und 107,25: ,ein unsterblicher Mensch des Lichtes; NHC
IL,5,112,10: ,der Adam des Lichtes®. Schenke, Der Gott ,,Mensch® in der Gnosis, 49 ff.

20 Spruch 40 und 100: ,,der vollkommene Mensch®. S. Schenke, Der Gott ,,Mensch” in
der Gnosis, 10.

%21 bid., 52 ff.

922 T 12-19: ,der Mensch® S. Schenke, Der Gott ,,Mensch”in der Gnosis, 13 und 44 ff. S.
auch Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, 561-562 und Quispel, Gnosis, 417.

923 Ref V, 92,28: téherog Gvdowmog; 86,7f; 88,1; 90,26; 91,4: doydviowmog. S.
Schenke, Der Gott ,,Mensch“ in der Gnosis, 57 ff. )

924 bid., 61 ff.

925 NHC 111,4,104,1: ,Mensch“ und ,,Sohn des Menschen; NHC 111,4,104,5: ,,der erste
Mensch® S. Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis, 8.

926 TrenHaer 1 30: Primus Homo; Primus Anthropus; Homo. S. Schenke, Der Gott
»>Mensch“ in der Gnosis, 8.

927 Strom 11 36,2—4: medwv "Avdowmog; IrenHaer I 12,4; EpiphHaer 31,5,5: "Aviow-
moc. S. Schenke, Der Gott ,,Mensch® in der Gnosis, 9.

928 G 251,13; 269,10; 270,9: Adam rabba (,Adam der Grof3e“); Mand. Lit. 145,1-5;
269,3-6; G 243,5f; 244,14-20.37-39; 245,1-26; 246,1-15; 486,14-487,4: Adam kasia
(»der verborgene Adam“); G 109,29f; 110,25 f; 112,36 f; 113,1f. 23-27: Adakas, der nach
der Meinung Lidzbarskis eine Verkiirzung von Adam kasia ist. S. Schenke, Der Gott
»Mensch® in der Gnosis, 13-14; s. auch Rudolph, Die Gnosis, 385.

92 Im Manichiismus heiflt die Zentralfigur des Mythos Sohn der Mutter der Leben-
digen, ,,Urmensch® (Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis, 141f.). S. auch: ibid.,
108 ff.

930 OpI34f; AllT31-108; IT 4. S. Schenke, Der Gott ,,Mensch® in der Gnosis, 1221f. S,
auch: Wedderburn, Philo’s ,,Heavenly Man®, 301-326.

931 Schenke, Der Gott ,Mensch” in der Gnosis, 64 ff.



348 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Menschen nach seinem Bilde schaffen. Das dem Menschen gegebene
Bild Gottes verbindet Gott und Mensch wesensméiflig. 2) Der ,Erste
Mensch® lasst einen zweiten, ihm wesensgleichen himmlischen Men-
schen entstehen®®, der hiufig ,,Sohn des Menschen genannt wird®*.
Nach dessen Bild schaffen die Archonten den Leib des irdischen Men-
schen. Der ,,Zweite Mensch® wird durch die Ahnlichkeit des Leibes
dazu verfiihrt, in den ,,Ersten Menschen® einzugehen. Doch erweist sich
der Leib als Falle: der Himmelsmensch kann ihm nicht entkommen
und wird zur Seele®*. Als ,Innerer Mensch“ reprisentiert er die gott-
liche Kernsubstanz des Menschen, das Pneuma®?®. Die Lehre vom Gott
»Mensch® basiert auf dem engen Verwandschafts- oder Wesensverhéltnis
zwischen dem hochsten Gott und dem Kern des Menschen. Dieses Ver-
hiltnis wird als Abbildverhaltnis verstanden, d.h. der irdische Mensch
ist ein Abbild des gottlichen Urbilds, das gleichfalls haufig den Namen
»Mensch“ tragt?®.

Auch die Lehre vom Gott ,,Mensch” basiert auf dem Judentum. Nach
Schenke ist sie ,.ein Produkt vor- oder nebenchristlicher jidischer oder
auch samaritanischer Gnosis“*¥’. Quispel und Pokorny meinen, dass sie
im hellenistischen Diaspora-Judentum oder in den heterodoxen Stro-
mungen des Judentums entstanden ist>*. Rudolph, der ebenfalls vom
jidischen Vorbild ausgeht™, bezweifelt jedoch, dass die Lehre allein dem
Judentum entsprang, und erkennt Einfliisse des hellenistischen Synkre-
tismus und der iranischen Religion®®. Fiir die vorliegende Arbeit sind
aber nur die jiidischen Vorlagen von Interesse.

Die Lehre vom Gott ,,Mensch basiert auf verschieden Quellen. Wie
Rudolph, Schenke und Pokorny nachgewiesen haben®!, ist sie zwei-
felsohne auf eine gnostische Uminterpretation von Gen. 1,26 f. zurtickzu-
tithren, musste Gott, da der Mensch nach seinem Bilde geschaffen wurde,

932
933

Schenke, Die Gnosis, 381.
Rudolph, Die Gnosis, 101.

934 Schenke, Die Gnosis, 381-382.

935 Rudolph, Die Gnosis, 101.

936 Tbid.

937 Schenke, Der Gott ,,Mensch” in der Gnosis, 71.

938 Quispel, Der gnostische Anthropos und die jiidische Tradition, 173; Quispel, Gno-
sis, 416 ff.; Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 754.

93 Rudolph, Ein Grundtyp gnostischer Urmensch-Adam-Spekulation. In: Rudolph,
Gnosis und spatantike Religionsgeschichte, 139-140.

940 Tbid, 139.

%41 Rudolph, Die Gnosis, 101; Rudolph, Ein Grundtyp gnostischer Urmensch-Adam-
Spekulation, 123; Schenke, Der Gott ,,Mensch® in der Gnosis, 69 f.; Schenke, Die Gnosis,



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 349

doch ein himmlischer Mensch sein®*?. Doch haben auch nachbiblisch-
judische Vorstellungen, besonders verschiedene Adamspekulationen,
ihre Spuren in ihr hinterlassen, wobei Adam zu einer unschuldigen und
anndhernd gottlichen Gestalt (slHen. A 31,6; TestLev 18,4; Ezr 8,24 u.a.)
mit kosmischer Autoritit (slHen. A 30,6-14) wurde. In den Gemeinde-
regeln von Qumran etwa wird den Erwidhlten Anteil an der Herrlichkeit
Adams versprochen®?, wobei der Fall Adams eher als Ungliick, denn
als Schuld (VitAd 30-44) angesehen wird***. Hiufig wird der gnosti-
sche Gott ,Mensch mit dem semitischen Aquivalent 278 bezeichnet® -
die Tendenz der auf Gen. 1,26 f. basierenden gnostischen Spekulation ist
deutlich®.

Die zweite Quelle der Lehre vom Gott ,, Mensch® ist die Vision des Eze-
chiel. Der Prophet erzihlt im ersten Kapitel seines Buches, wie er 593
v.Chr. die Glorie (7123) des Herrn schaute, die ihn auch im babyloni-
schen Exil nicht verlie8. Die Gestalt, die ihm die Offenbarung tibermit-
telte, habe das ,,Aussehen Adams (,des Menschen)“ gehabt (1,26)°%.
Im Laufe der Jahrhunderte ist die Schau dieses gottlichen Menschen
zum zentralen Thema der jiidischen Mystik geworden, wie etwa die des

381; Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 754-755. Aus Gen 1,26 f. ist auch die Lehre von
den zwei Menschen, dem himmlischen und dem irdischen bei Philo von Alexandrien
ableitbar (Op I 34f; AT 31-108; II 4; s. auch Schenke, Der Gott ,,Mensch“ in der Gnosis,
1221f.).

942 Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 758.

% Die Herrlichkeit von Adam kommt auch in NHC V5,64, 5ff. vor. Nach Bohlig
stammt der Glanz Adams aus der jiidischen Tradition, wo er als Abglanz der géttlichen
Doxa (7i22) angesehen wird (Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in
gnostischen Texten von Nag Hammadi, 126). Der erste Mensch hatte nach rabbinischen
Quellen also Anteil am 732> Gottes (GenR XI, 2). Er war ein leuchtendes Wesen,
dessen Ferse den Sonnenball verdunkelt. Adam war sogar nach jiidischen Quellen das
Licht der Welt (Philo, Op 143,144,148; Jeruschalmi Sabbath II,35 b; GenR 17,8; Tan.
Noa § 1) (Quispel, Der gnostische Anthropos und die jiidische Tradition, 189). In der
Adamapokalypse ist allerdings von der Herrlichkeit im Herzen und von der Gnosis die
Rede. In beiden Traditionen wird ihm dieser Glanz aber wieder entzogen, im Judentum
aufgrund der Siinde, in der Gnosis aufgrund seiner iiberragenden Qualitét (Bohlig, Der
jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von Nag Hammadji,
126).

944 Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 754.

945 In der Religion der Mandier heiflt der himmlische Mensch ,,Adam kasia“ (der
yinnere“ (d.h. ,verborgene“) Adam). Uber die Adamspekulationen in der Gnosis s.
Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandiischen Schriften,
276-278; tiber die Vermengung von Anthroposmythos und Adamlegende s. ibid, 297-
298.

%46 Pokorny, Der Ursprung der Gnosis, 755.

947 Quispel, Gnosis, 417.



350 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Uradam in der mittelalterlichen Kabbalah. Die ilteste Belegstelle hier-
tir findet sich beim jiidischen Dichter Ezechiel Tragicus, der wohl im
zweiten vorchristlichen Jahrhundert in Alexandria lebte®®. In seinem
auf Griechisch verfassten Drama Exodus, von dem ein Fragment in der
Praeparatio Evangelica (9,29) des Eusebius von Caesarea tiberliefert ist,
berichtet er von einem Traum des Mose. Dieser erblickt einen Thron
auf dem Gipfel des Sinai, auf dem ein ,,Mensch® mit Krone und Szep-
ter safl. Dieser winkt Mose und bittet ihn, auf einem Thron neben ihm
Platz zu nehmen. Der Traum geht, Quispels Meinung nach, auf die Vision
des Propheten Ezechiel zuriick®®. Auf dieselbe jiidisch-alexandrinische
Quelle beziehen sich wohl auch all jene Gnostiker, die in dem ,,Men-
schen“ die erste Emanation der Gottheit erkannten®°.

Wie schon erwéhnt, wird den Gott ,Mensch® hdufig auch ,,Sohn des
Menschen® genannt. Hierdurch ergeben sich Beriihrungspunkte mit der
judischen Apokalyptik, wo der ,,Sohn des Menschen® eine wichtige Figur
ist. Zwischen dem gnostischen Gott ,Mensch und dem apokalyptischen
»Sohn des Menschen® gibt es schon rein sprachlich Ubereinstimmungen-
der ,,Sohn des Menschen® - YIN 73, oder RU173 - ist im Aramiischen die
gewohnliche Bezeichnung fur »Mensch' 951 . Wie der Anthropos in der
Gnosis, so ist auch der Menschensohn in der Apokalyptik ein iiberna-
tirliches, transzendentes und préexistentes Wesen, das in der himmli-
schen Welt lebt. Doch gibt es zwischen beiden auch Unterschiede: in der
Apokalyptik fehlt das Mythologem, nach dem der irdische Mensch nach
dem Bild des ,,Menschensohns“ geschaffen wurde, und die Vorstellung
vom Fall des Sohnes. Es ist sicher, dass zwischen dem Gott ,,Mensch® und
dem Sohn des Menschen eine Verwandtschaft besteht, und man kann
vermuten, dass der Sohn des Menschen urspriinglich der erste Mensch
gewesen ist™2. Der Menschensohn verdankt seine Gestalt aulerisraeli-
tischen, besonders iranischen Einfliissen®”3. Doch haben die Gnostiker
den himmlischen Menschen nicht mit dem Menschensohn gleichgesetzt.
Da aber der Gott ,Mensch® nicht aus der Gestalt des Menschenssohns
ableitbar ist, und die Gestalt des Menschenssohns entweder aus Gen.
1,26 f. oder Ez 1,26 stammt, muss man beide als Parallelerscheinungen
betrachten.

948 Thid, 416.

949 Tbid, 416-417.

950 Tbid, 418.

91 Schenke, Der Gott ,,Mensch” in der Gnosis, 144.
952 Ibid, 144 ff.

953 Tbid, 149.

=

@

@



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 351

d. Die Weisheit

Neben dem Gott ,Mensch® ist in der Gnosis die weibliche Gestalt der
Sophia, Ennoia oder Achamoth®* von grofler Bedeutung. Zumeist er-
scheint sie unter dem Namen Sophia, weswegen man die Uberlieferun-
gen von ihr als ,,Sophia-Mythos“ bezeichnet®>”. In einigen Uberlieferun-
gen handelt es sich um eine Paredra des hochsten Gottes, genauer um den
weiblichen Aspekt seiner ersten Manifestation oder Emanation, deren
miénnlicher Aspekt oder ,Paargenosse® der ,,Urmensch®, ,,Menschen-
sohn“ oder Christus (-Seth) ist (S§JC BG 3; NHC IIL4; Eug NHC III,3;
NHC V,1; Dial NHC III,5; 2Stelseth NHC VII,s5; vielleicht Protennoia
NHC XIII). Zumeist wird Sophia als ein Aon und Mutter des Demi-
urgen (Jaldabaoth) beschrieben. Mittelbar an der Schopfung beteiligt,
ist sie auch mit dem Erlosungswerk beschiftigt, um den angerichte-
ten Schaden, allen voran den Verlust von Lichtteilen, wieder gut zu
machen. Aufgespalten in zwei Wesen, eine obere und untere, eine grofie
und kleine, eine Sophia des Lebens und des Todes, erleidet sie proto-
typisch das Schicksal des Abfalls und der Erlosung. Diese Version fin-
det sich in den so genannten ,barbelognostischen” und valentiniani-
schen Systemen. Irendus schreibt sie auch den Kainiten und Ophiten
bzw. Sethianern zu (IrenHaer I 30.1.3.6.9-13.15). Man findet sie auch
in den Nag-Hammadi Codices A] BG IL,1; NHC III,1; NHC IV,1; HA
NHCII,4; AgEv NHCIIL2; 1ApcJac NHCV,3; Zostr NHC VIII, 1; Noema
NHC V1I,4; Protennoia NHC XIII und in den valentinianischen Trakta-
ten®°,

Die Gestalt der Sophia existiert auch bei Simon Magus. Nach Justin
(1. apol. 26,1-3) und Irendus (IrenHaer I 23,1-4) glaubte Simon, dass
Gott eine Gattin habe, die Sophia oder Heiliger Geist hiefle. Sie sei die
Mutter von allem®” und die ,.erste Idee oder Denkkraft (§vvowa) Gottes

954 (Jber den Namen Achamoth s. I1.2.1.14.1.

55 Der ,,Sophia-Mythos" ist ein Gegenstiick des ,, Anthropos-Mythos*: wie nach dem
letztgenannten der Eintritt in den Leib den Fall des Anthropos verursacht, so verursachte
der Fall der Sophia die Entstehung des Weltenschopfers, der Welt und die Gefangenschaft
der Seele im Leib. Auf Grund des Geschlechts jenes Wesens, das aus der Geisterwelt gefal-
len ist, kann man die gnostischen Systeme entweder zum ,,mannlichen® oder ,weiblichen®
System rechnen (Haardt, Gnostizismus, 478-479).

956 Rudolph, Sophia und Gnosis, 222.

957 Nach Irendus (IrenHaer I 18,1) wurde die doy1 Gen 1,1 von Gnostikern mit der
Sophia als Mutter der Welt ausgelegt. Rudolph verweist darauf, dass die Weisheit auch
bei Philo eine dhnliche Stellung hat (Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und
das Problem der Entstehung des Gnostizismus, 791). Dazu s. auch: Mack, Logos und
Sophia, 155 ff.



352 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Sie stieg hinab und schuf die Engel und Michte, die ihrerseits die Welt
bildeten. Hier wurde sie von den Weltenmachten vergewaltigt. Zuriick-
gehalten von den bosen Engeln, reinkarnierte sie durch die Jahrhun-
derte in immer anderen weiblichen Kérpern, bis Simon sie in einer Dirne
namens Helena in einem Bordell in Tyrus in Phonizien erkannte und los-
gekaufte®s.

Sophia ist auch im Valentinianismus von Bedeutung. Hier besteht das
Pleroma aus 30 Aonen oder Welten, die verschiedene Namen tragen und
15 Paare bilden. Der Aon Sophia will in leidenschaftlicher Erregung in
die Tiefe der Gottheit eindringen, fallt dabei aber aus der Geisteswelt. Aus
ihrem Weinen und Licheln, aus ihrem Leid also, entsteht die Welt®>®. Fiir
die Gnostiker erklirte der ,,Fall der Sophia die Entstehung der materiel-
len Welt und die Gefangenschaft der Seele in ihr. ,Die Exegese der Seele®
(NHC 11,6) berichtet iiber das Schicksal der Seele in der Welt dasselbe
wie der ,,simonianische Mythus“ nach Irendus: Anfangs war Sophia beim
Vater. Dann aber fuhr die Jungfrau in einen Kérper und wurde geschin-
det. Nach ihrer Erlosung kehrte sie zum Vater zuriick. Liidemann vermu-
tet, dass der Sophiamythos das Vorbild des Seelenmythos ist”. Haen-
chen?®! und Schenke gehen hingegen davon aus, dass das Leiden und die
Schmach der Ennoia schon bei Simon Magus das Leiden der Seele im
Menschen symbolisierten®?.

Haufig wurde das Vorbild der Sophia in der Weisheit der jiidischen
Weisheitsliteratur gesucht®®. So erklart Rudolph einzelne Ziige der gno-
stischen Sophia aus der jiidischen Weisheitstradition, etwa ihre gott-
nahe Stellung, durch die sie Funktionen in der Kosmogonie®*, Kos-
mologie und Soteriologie erhilt”>. Doch weder mit einer Verfeinerung

958 Quispel, Gnosis, 420.

99 Rudolph, Die Gnosis, 345; Quispel, Gnosis, 429; Schenke, Die Gnosis, 392.

960 Liidemann; Janf3en, Bibel der Haretiker. Die gnostischen Schriften aus Nag Ham-
madi. Stuttgart 1997, 212.

%1 Haenchen, Gab es eine vorchristliche Gnosis? In: ZThK 49, 1952, 340-342. 348.

92 Schenke, Die Gnosis, 383.

963 Schenke, Der Gott ,Mensch® in der Gnosis, 130; Rudolph, Stand und Aufgaben in
der Erforschung des Gnostizismus, 530; Rudolph, Randerscheinungen des Judentums
und das Problem der Entstehung des Gnostizismus, 790; Schenke, Die Gnosis, 380; Wil-
son, Gnosis/Gnostizismus II., 539; Klauck, Die religiose Umwelt des Urchristentums II,
166.

%4 Sie ist ,,Schopfungsmittlerin® (Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und
das Problem der Entstehung des Gnostizismus, 790) oder die ,Werkmeisterin Gottes*
(Schenke, Die Gnosis, 380).

965 Rudolph, Sophia und Gnosis, 227.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 353

der Methoden noch durch neue Funde friithjidischer Literatur konnte
Rudolphs Meinung nach ein direktes Vorbild der gnostischen Sophia
rekonstruiert werden®®. Die bestimmenden Ziige der gnostischen
Sophialehre sind nach Rudolph nicht aus der jiidischen Weisheitslitera-
tur ableitbar, wie etwa die Verdoppelung der Sophia, ihr Fall und ihre
Rolle als Pleroma. Sie sind spezifisch und ausschliefllich gnostische Vor-
stellungen®’. Das bedeutet aber nicht, dass die Genese der gnostischen
Sophia nicht untersucht werden kénne”®®, nutzten die Gnostiker doch die
Gestalt der Weisheit in ihrer Vorstellung von der Sophia®®. Auch Quis-
pel geht davon aus, dass die Gestalt der Weisheit den jiidischen Hinter-
grund der gnostische Sophia bildet, dabei betont er die Tatsache, dass die
Sophia in der Gnosis die Gattin Gottes ist. Im AT hat Jahwe keine Frau
neben sich®”?, doch findet sich im SapSal 8,3 die Vorstellung, dass die
Weisheit die Geliebte und Gattin Gottes sei®”!. Der Hintergrund dieser
Vorstellung ist nach Quispel aber viel dlter. Im israelitischen Negeb und
in der Nahe von Hebron finden sich hebraische Inschriften aus dem ach-
ten vorchristlichen Jahrhundert, in denen neben ,,dem Herrn, der uns
beschiitzt“ auch seine Frau Aschera erwihnt wird, die mit der Gottin
Anat identifiziert wurde. Nach Quispel verehrten jiidische Soldaten auch
noch im fiinften vorchristlichen Jahrhundert in Elephantine Anat Jahu,
die Gattin Gottes”’2. Zugleich trigt die Sophia in der Gnosis Ziige, die an
die Muttergottinen aus dem Vorderorient erinnern, weshalb schon Bous-
set vermutete, dass der Prototyp der Sophia die altbabylonische Mutter-
gottin Itar sei””. Auch Puech behauptet, dass die Gestalt der Mutter in
der Gnosis der in ganz Kleinasien verehrten Muttergéttin entspricht®.
Wie in 1.2.4.3.c ausgefiihrt, hat die jiidische Gestalt der Weisheit Paralle-
len in den auflerisraelitischen Religionen, besonders aber in der agypti-
schen Religion. Deswegen sagt Hengel:

96 Ibid, 224.

%7 Ibid.

968 Tbid.

969 Tbid, 227.

970 Kohler, Vana Testamendi teoloogia, 4; Fohrer, Iisraeli usundi ajalugu, 42.

971 Quispel, Gnosis, 418.

972 Quispel, Gnosis, 419. Uber die Religion von Elephantine s. Hermann, Geschichte
Israels in alttestamentlicher Zeit. 3. Auflage. Berlin 1985, 396 ff.; Albright, Die Religion
Israels im Lichte der archiologischen Ausgrabungen. Autorisierte Ubersetzung mit
Nachtragen des Verfassers von Friedrich Cornelius. Miinchen, Basel 1956, 185 ff.

973 Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, 11 ff.

974 Puech, Das Problem des Gnostizismus, 338.



354 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Es ist nicht ausgeschlossen, dass die im Himmel bei Gott wohnende
»hokhmah“ zugleich eine Transformation der semitischen Mutter- und
Liebesgottin darstellt®”>.

Auch fiir Quispel ist die weibliche Weisheit neben Gott ein Versuch, die
Mutter- und Liebesgéttin zu ersetzen?’®. Die gnostische Sophia hat also
einen vorderorientalischen Hintergrund, doch wurde sie direkt und vor
allem von der jiidischen Weisheitslehre beeinflusst.

Auch der ,,Fall“ der Sophia kann aufjiidische Uberlieferungen zuriick-
gefithrt werden, auf den Fall der Engel in Gen 6 und dessen Weiterent-
wicklung in der pseudoepigraphischen und rabbinischen Literatur oder
auf den ,,Stindenfall® der Eva in Gen 2 mit seiner entsprechenden friih-
judischen Haggada®”’. Troger erkennt das Vorbild fiir diesen Mythos in
der Vorstellung vom Abstieg und Wiederaufstieg der Weisheit, die schon
im Henochbuch Kap. 42 beschrieben wird”’®. Das sieht auch MacRae so,
der weiterhin glaubt, dass die Gnostiker ihn mit dem Stindenfall der Eva
kombiniert und in eine kosmische Katastrophe transformiert hétten®”.
Rudolphs Meinung nach ist das Motiv des Falls der Weisheit nicht aus
der jidischen Weisheitsliteratur ableitbar. Als gnostisches Eigengut ver-
weist es am ehesten auf den ,,Siindenfall“ der Eva, transponiere die Gno-
sis doch gerne biblische Vorginge ins Jenseits und mache sie zu Urbil-
dern. So wird die Sophia in einigen gnostischen Texten (Dial NHC III,
5; HA NHC I, 4) als Mutter oder Urbild der Eva dargestellt. Eine Moti-
viibertragung ist hier nach Rudolph leicht zu erkennen (vgl. auch SJC
BG 118,15-17)%, Der Autor dieser Studie meint, dass sich eine Paral-
lele zum Mythos vom dem Fall der Weisheit auch in der Erzéhlung vom
Fall der Engel findet. In einer pseudepigraphischen Version hat sie wahr-
scheinlich den ,,Sophia-Mythos® beeinflusst. Die Geschichte vom Engel-
fall findet sich schon im ,,Buch der Wachter® (1 Hen 1-36) und ist folglich
dlter als der ,,Sophia-Mythos“®!. Wie in der Gnosis so ist auch hier die

975
976
977
978

Hengel, Judentum und Hellenismus, 278.
Quispel, Gnosis, 419.
Rudolph, Sophia und Gnosis, 227-228.
Troger, Spekulativ-Esoterische Ansétze (Frithjudentum und Gnosis), 314. Danach
hat die Weisheit die Welt verlassen, weil Stinde und Ungerechtigkeit ihr keinen Platz
liefSen, und kehrte in ihre ,himmlische Wohnung“ oder ,,Kammer* zurtick.

79 McRae, The Jewish Background of the Gnostic Sophia Myth. In: NT, 12, 1970, 86~
101.

80 Rudolph, Sophia und Gnosis, 228.

%1 Das ,Buch der Wichter stammt aus dem 3. Jahrhundert v.Chr. (Kaiser, Die
alttestamentlichen Apokryphen, 65), der ,Sophia-Mythos“ kommt aber erstmalig bei
Simon Magus (1. Jahrhundert n. Chr.) vor.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 355

Ursache des Falls die Begierde - in der Gnosis, besonders im Valentinia-
nismus, ist es die Begierde der Sophia nach dem unbekannten Gott, im 1
Hen aber die Begierde der Engel, ,,der Gottessohne®, nach den Tochtern
der Menschen®®2.

Zuletzt finden sich auch Stimmen, die gegen eine Ableitung der Sophia
aus der jiidischen Weisheitstradition sind. Fiir Van Unnik etwa ist die
Ableitung unmoglich, habe man im Judentum doch niemals schlecht
tiber die Weisheit geurteilt’. Dem stimmt auch MacRae zu, der aus-
fihrt: ,die jidische Haltung ist eine des Vertrauens auf die Weisheit,
die gnostische ist feindselig oder wenigstens ambivalent“®*. Auch Maier
sagt, dass ,.fiir die duflerst vielfiltige Sophia-Gestalt eine vorrangig ex-
egetisch-spekulative Ableitung aus biblischen Voraussetzungen (inklu-
sive Sirach und Sapientia Salomonis) unglaubhaft“*® sei.

Obwohl einige Ziige der gnostischen Sophia-Lehren nicht aus der
judischen Weisheitsliteratur ableitbar sind, sondern gnostisches Eigen-
gut darstellen, ist der Autor dieses Buches doch sicher, dass die alttesta-
mentliche und jiidische Weisheit fiir die gnostische Gestalt der Sophia
ein direkter Prototyp gewesen ist. Das schlief3t natiirlich nicht aus, dass
die Gestalt der Sophia in sich Ziige anderer mythologischer Wesen (Eva,
unterschiedliche Muttergottheiten des vorderen Orients) vereinigt hat.
Wie schon frither gesagt, kann man auch bei der Entstehung der Gestalt
des Demiurgen Jaldabaoth/Sakla(s)/Samael in der Gnosis mit vielen Pro-
totypen rechnen®. Die gnostische Sophia unterscheidet sich von der
judischen Weisheit, aber nicht weniger als der Demiurg vom Gott des AT
oder die sieben Archonten von den sieben Erzengel - sie wurde griind-
lich ,,umfunktioniert” und transformiert. Auch der Mythos vom Fall
der Sophia hat sicherlich unterschiedliche Vorbilder gehabt, aber sie alle
stammen aus dem AT und dem Judentum (der Fall der Eva; der Abstieg
und Wiederaufstieg der Weisheit im Henochbuch (Kap. 42); der Engelfall
im ,,Buch der Wichter® (1 Hen 1-36)).

982 Zwischen dem ,,Sophia-Mythos" und der Erzahlung vom Engelfall gibt es dennoch
einen groflen Unterschied — der Fall der Sophia fiithrt zur Entstehung der materiellen
Welt. Im 1 Hen existierte die Welt aber schon vor dem Engelfall.

%83 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 489.

%84 McRae, The Jewish Background of the Gnostic Sophia Myth, 97.

85 Maier, Jiidische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?, 245-246.

%86 § II.2.1.1.a u. I1.2.1.14.1.1. a.



356 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

e. Der Gottesgeist im Menschen

Eine bedeutende Rolle spielt in der Gnosis auch der iiberweltliche Teil
des Menschen, der fillt und erlost werden kann. Die Gnosis hat diese
transzendente Ebene des Menschen unterschiedlich bezeichnet, wobei
der Begrift ,Geist” (mvetua) in den griechischen und koptischen Tex-
ten dominiert. In den relevanten Hermetika finden sich an seiner Stelle
LVernunft“ (votc) und in den orientalisch-semitischen Texten ,,Seele“%®”,
Oft wird dieser Teil des Menschen als ,wahrer® oder ,,innerer Mensch®
bezeichnet®®, treffender ist aber der seltenere Ausdruck ,,Funke* (griech.
omvine) oder ,Samen des Lichts® In der Forschung hat man sich
zur Vereinheitlichung angewohnt, vom ,,Selbst“ oder ,,Ich® zu sprechen,
wobei ein manichdisch-iranischer Terminus Pate gestanden hat*®. Die-
ser Teil des Menschen ist fiir die Gnostiker der wichtigste, weil nur durch
ihn ,Gnosis“ moglich ist. Das ,Wissen® ist also eine Funktion des ,,Ichs®
die zur Erlosung aber erst wiederentdeckt werden muss®®.

Rudolph verweist zu Recht darauf, dass die Terminologie der Gnos-
tiker fiir den transzendenten Kern des Menschen der philosophischen
Tradition des Platonismus verpflichtet ist®!. Wie Gilles Quispel zeigt,
basiert das Mythologem vom géttlichen Geist im Menschen auch auf
dem Judentum, genauer auf Gen 2,7, wo berichtet wird, dass Gott Adam
den Hauch des Lebens einbldst, wodurch dieser zu leben beginnt. Schon
im AT (Hiob 34,13-15; Psalm 104,29-30) finden sich Ansitze, diesen
Hauch als den Geist Gottes aufzufassen. Spater findet sich diese Anschau-
ung auch bei den Essenern von Qumran. In den Hodajoth heifit es:
»Ich, das Gebilde von Staub, habe erkannt durch den Geist, den Du in
mich gegeben hast“. Auch im alexandrinischen Judentum wurde ,,Hauch*
(Heb. mwi) in Gen 2,7 mitunter mit wvedua, Geist, tibersetzt. Auch das
Buch ,Weisheit Salomos® verweist deutlich darauf, dass Gottes unver-
gingliches tvedua in Allem ist (12, 1)%°2%. Nach Quispel habe man heute
schlichtweg vergessen, dass das Mythologem vom Gottesgeist im Men-
schen auf der Bibel basiert®3.

987
9

Rudolph, Die Gnosis, 99.

8 Ibid, 78. 99.

89 Tbid. S. auch Schenke, Die Gnosis, 377.
990 Rudolph, Die Gnosis, 100.

91 Tbid, 99.

92 Quispel, Gnosis, 421.

993 Tbid, 422.

®

O ©



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 357

Wie der Geist in den Mensch geraten ist, dazu gibt es in der Gno-
sis viele Uberlieferungen. Zumeist erhielt der Mensch den Geist vom
Urmenschen. In NHC I1,1,19,20 ff. bekam er ihn von der Sophia, wobei
der Demiurg ihn Adam ins Gesicht blies. In NHC 1I,4,88,1 ff. ist das
Ereignis komplizierter. Hier schufen die Archonten einen Menschen
nach dem Bild Gottes, das sich ihnen in den Wassern gezeigt hatte.
Der Demiurg haucht ihn an, wodurch der Mensch seelisch wurde. Doch
konnten die Archonten ihn aufgrund ihrer mangelnden Krifte nicht das
Leben einhauchen. Sie lauerten jenem Abbild, das sich ihnen offenbart
hatte, auf, doch erkannten sie nicht die Art seiner Kraft. Da sah der
hochste Gott den seelischen Menschen auf der Erde, kam herab und
ging in ihn ein. So wurde er zu einer lebenden Seele, und der Demi-
urg nannte ihn Adam. Beide Erzdhlungen basieren auf Gen 2,7, wo es
heifit: ,Da formte Gott, der Herr, den Menschen aus Erde vom Acker-
boden und blies in seine Nase den Lebensatem. So wurde der Mensch zu
einem lebendigen Wesen.“ Auch die Vorstellung, dass Adam zuerst nicht
lebensfihig war, stammt aus dem Judentum und basiert auf der Vorstel-
lung vom Golem®* mit seinem ungestalten, seelenlosen Korper (vgl. San
f. 38£.)%° und auf dem Mythos von der Belebung Adams durch den Geist
Gottes®®.

I1.2.1.14. Hebrdisch-aramdisches
Sprachgut in gnostischen Uberlieferungen

11.2.1.14.1. Ubernatiirliche Wesen mit semitischen Namen in der
gnostischen Literatur und in den patristischen Berichten iiber die Gnosis

In den gnostischen Quellen und in den Berichten der Kirchenviter
iiber die Gnostiker finden sich verschiedene tibernatiirliche Wesen, wie
Archonten, Ddmonen, Engel und Gotteswesen, die Namen semitischer
Herkunft tragen. Es ist sehr schwer, eine scharfe Grenze zwischen Ar-
chonten, Ddmonen und Engeln zu ziehen. So wird die Bezeichnung
»-Damon” (Aamwn) als griechisches Lehnwort in den Texten von Nag
Hammadi ca. 40 Mal verwendet, doch ist sie mit der Bezeichnung
»Engel“ (arrexoc) oder ,, Archon” (apxwn) austauschbar®’. Das Wesen,

994 Es bedeutet ,,das Unentwickelte, Ungestaltete, Formlose®

995 Rudolph, Sophia und Gnosis, 137.

9% Rudolph, Die Gnosis, 111.

97 Grypeou, Die Damonologie der koptisch-gnostischen Literatur im Kontext



358 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

das die Namen ,,Saklas®, ,,Samael“ und ,Jaltabaoth® tragt, wird etwa in
der Dreigestaltigen Protennoia (NHC XIII,1,39,21-32) als ,,der grofle
Didmon® (nmvo6 NAaMoN), in der Hypostase der Archonten aber als
»der grofie Archont® (mNo6 Napxwn) (p. 90,19f.) oder ,,der anmafiende
Archont® (mayeaAnc Napxon) (p. 90,29f.; 92,27) bezeichnet. Zwischen
den tibernatiirlichen Wesen der Gnosis kann man nur danach unter-
scheiden, ob sie auf Seiten der Finsternis oder des Lichts stehen. In man-
chen Fillen kann man das aber nur schwer entscheiden, gibt es zwischen
Licht und Finsternis doch auch einen Ubergangsbereich, in den etwa der
Demiurg im Valentinianismus oder Sabaoth im Werk ,Vom Ursprung
der Welt*“ gehoren.

Werfen wir zuerst einen Blick auf die Wesen, die mit Sicherheit zur
Seite der Finsternis gehoren:

I1.2.1.14.1.1. Archonten
In verschiedenen gnostischen Uberlieferungen werden namentlich sie-
ben Archonten®® genannt.

Im Apokryphon des Johannes NHC II,1 sind es Aoth, Eloaios, Asto-
phaios, Jazo, Adonaios, Adonin und Sabbadaios, im Apokryphon des
Johannes BG 2 Jaoth, Eloaios, Astaphiaios, Jao, Adonaios, Adoni und
Sabbataios und im Apokryphon des Johannes NHC II,1/NHC IV,1
Athoth, Eloaiou, Astaphaios, Jao, Sabaoth, Adonin und Sabbede. Im
Werk ,Vom Ursprung der Welt“ (NHC I1,5) heiflen die Archonten Jalda-
baoth, Jao, Sabaoth, Adonaios, Eloaios, Oraios und Astaphaios. Nach
Irendus (IrenHaer I,30,5 vgl. 11) kannten die Ophiten und Sethianer
Ialdabaoth, ITao, Sabaoth, Elohim, Hor und Astaphdus. Nach Origines
(Cels IV 30) aber hief3en sie bei den Ophiten Ialdabaoth, Tao, Sabaoth,
Adonaios, Astaphaios, Aiolaios und Horaios.

C. Oeyen ist in seiner bisher unveroffentlichten Arbeit tiber die gnos-
tischen Archonten-Listen zu dem Schluss gekommen, ,,daf} die Liste der
hebriischen Namen der Archonten, wie sie in der Schrift ohne Titel (=
UW), bei Irenidus (IrenHaer I 30,5) und auch noch auf einem Amulett zu
finden ist, die #lteste ist.“9%°

judischer Apokalyptik. In: Lange; Lichtenberger; Rémheld, Die Damonen. Die Ddmono-
logie der israelitisch-jiidischen und frithchristlichen Literature im Kontext ihrer Umwelt.
Tiibingen 2003, 600.

998 S, niher dazu IL. 2.1.13.b.

99 Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Gebhard Bethge (In: NHD, Bd. 1., 213).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 359

a. Jaldabaoth, Sakla(s), Samael. In drei der sechs Archonten-Listen von
C. Oeyen steht an erster Stelle Jaldabaoth. Er findet sich auch im Apokry-
phon des Johannes. Da er hier aber ,,der erste Herrscher iiber die sechs
Michte ist, gehort er nicht zu den ,,Sieben’; sondern herrscht iiber sie!%%.
Er wird auch in der Hypostase der Archonten (NHC IL4 p. 95,8.11f;
96,3t.), im Eugnostos (NHC II,3; V,1), in der Weisheit Jesu Christi
(NHC IIL4; BG 3), im Zweiten Logos des groflen Seth (NHC VII,2), in
der Dreigestaltigen Protennoia (NHC XIII,1, p. 39,26-28) und in der
Pistis Sophia (33,20; 188,10; 278, 30; 279,32; 280,25; 281,19; 282,11)
erwihnt.

Die Etymologie des Namens Jaldabaoth ist unsicher und umstrit-
ten!®!. Das Werk ,Vom Ursprung der Welt“ (NHC IL5, 103 (151),
24) erklart, dass er ,der Jiingling setzte iiber zu diesen Orten® bedeutet.
Doch ist das wohl eine sekundire Volksetymologie!®. Die alteste Erkli-
rung des Namens stammt von A. Hilgenfeld!®® und H. Leisegang!*
und besagt, dass Jaldabaoth ,,Kind (eigentlich: Sohn) des Chaos® (x7%°
mfl:) bedeute. Sie bezieht sich auf einen Satz aus dem Werk ,Vom
Ursprung der Welt®, wo Pistis tiber ihn sagt: ,,Und du wirst mit den
Deinigen hinabfahren zu deiner Mutter, dem Abgrund“ (NHC Il,5, 103,
231.)1%5, Dieser Erkldrung stimmen auch G. Quispel'® und W.C. van
Unnik zu!%7, Gegen sie wendet sich aber G. Scholem, der zu verste-
hen gibt, dass diese Herleitung grammatikalisch nicht méglich ist!%%,
Er selbst sieht in Jaldabaoth den apxirennTwp, wobei er 75 als ara-
mdisches Partizip Pe’al deutet, was die Ubersetzung »Erzeuger, Erschaf-
fer ermoglicht!®. Diese Deutung unterstiitzt auch A. Bohlig, passe die

1000 S, Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 316, Anmerkung 682.

1001°S Bethge, ,Vom Ursprung der Welt“ Die fiinfte Schrift aus Nag Hammadi Codex II,
201; Grypeou, Die Damonologie der koptisch-gnostischen Literatur im Kontext jiidi-
scher Apokalyptik, 602.

1002 Vgl. etwa Bohlig, der meint, dass der etymologische Sinn des Namens Jaldabaoth
von den Gnostikern wohl nicht mehr verstanden wurde (Das Problem araméischer
Elemente in den Texten von Nag Hammadi, 426).

1003 Hilgenfeld, Die Ketzergeschichte des Urchristentums, urkundlich dargestellt, 243.

1004 7 eisegang, Die Gnosis, 391.

1005 Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Gebhard Bethge (In: NHD. Bd 2., 246).

1006 Quispel, Der gnostische Anthropos und die jiidische Tradition, 199.

1007 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis. In: Rudolph
(Hg.), Gnosis und Gnostizismus, 490.

1008 'Vgl. auch Bohlig, Das Problem aramiischer Elemente in den Texten von Nag
Hammadi, 426.

1009 Scholem, Jaldabaoth reconsidered. In: Mélanges d’ histoire des religions offerts a H.-
Ch. Puech, Paris 1974, 405-421.



360 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Schopferrolle doch ausgezeichnet zum Protoarchon, der ja die iibri-
gen Archonten hervorbrachte!®®. Scholem vermutet hinter ,, Abaoth®
eine Abkiirzung von ,,Sabaoth“!®'!. Somit wiirde der Name ,,Erzeuger
des Sabaoth®, also Erzeuger der (himmlischen) Machte bedeuten, eine
Erklirung, der sich auch K. Rudolph anschlie3t'*'2. Gegen diese Ety-
mologie argumentiert hingegen M. Black, der den Namen auf x7%°
mn3, ,Sohn der Schande®, zuriickfiihrt!®®® - eine Ableitung, die sich
jedoch in der Forschung nicht durchgesetzt hat. Der Einwand Blacks,
dass Jaldabaoth nicht nur Sabaoth, sondern auch die anderen Archon-
ten hervorbrachte!'' und der auch von U.U. Kaiser unterstiitzt zu wer-
den scheint!®’, ist nicht tiberzeugend, kommt den anderen Archonten
in der HA und UW doch keine mit Sabaoth vergleichbare Rolle zu.
Auch die Erklirung von A. Adam, nach der Jaldabaoth ,Hervorbrin-
gung der Vaterkraft“ bedeutet!?!®, hat sich nicht durchgesetzt, obwohl
es zweifelsohne Beziehungen zwischen Jaldabaoth und dem iranische
Zeitgott Zervan gibt'%"”. Der Name ,,Jaldabaoth® ist semitischen, genauer
aramiischen Ursprungs'®'®. Origenes behauptet, dass er aus der Magie
stamme (Cels VI 31f.). Diese Behauptung ist nicht unbegriindet, lassen
sich in den Zaubertexten an zahlreichen Stellen doch dhnliche Namens-
elemente finden!'®. Es handelt sich aller Wahrscheinlichkeit nach um
einen ,,mystischen“ Namen, der aus der magischen Tradition stammt und
auf hebriisch-aramaischen Wortspielen basiert!%%.

Jaldabaoth wird noch mit zwei anderen Namen bezeichnet: Saklas und
Sammael. Der erste findet sich im Apokryphon des Johannes (NHC II,1
p. 11,17 par; BG 2 p. 41,6 f. par.; 42,10f. par.), in der Hypostase der Ar-

1010 Bshlig; Markschies, Gnosis und Manichdismus, 161.

1011 Scholem, Jaldabaoth reconsidered, 405-421.

1012 Rudolph, Die Gnosis, 83.

1013 Black, Aramaic etymology for Jaldabaoth. In: Logan; Wedderburn (ed.). The New
Testament and Gnosis, Essays in honour of R. McL. Wilson, Edinburgh 1983, 69-72.

1014 Black, Aramaic etymology for Jaldabaoth, 71.

1015 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 320.

1016 Adam, Ist die Gnosis in aramiischen Weisheitsschulen entstanden?, 292. Adam
erklart: ,yald ist ,,das Erzeugte, das Kind*, aber zugleich ,,die Erzeugung®, und abahuth ist
~Vaterschaft®, d.h. ,Erzeugungskraft, also nicht mit aboth ,Vater zu verwechseln® (ibid.).

1017° S, niher dazu II. 2.1.1.b.

1018 Rudolph, Die Gnosis, 83; Van Unnik, Die jiiddische Komponente in der Entstehung
der Gnosis, 490-491.

1019 Bethge, ,,Vom Ursprung der Welt*, 201. Dort auch die Belege.

1020 Grypeou, Die Damonologie der koptisch-gnostischen Literatur im Kontext jiidi-
scher Apokalyptik, 602.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 361

chonten (NHC II,4, p. 95,7), im heiligen Buch des grofien unsichtbaren
Geistes (NHC III,2 p. 57,16 par; 57,21. (26); 58,24), in der Apokalypse
des Adam (NHC V5 p. 74,3.7) und in der Dreigestaltigen Protennoia
(NHC XIII,1, p. 39,27). Der Name Sammael findet sich im Apokryphon
des Johannes (NHC IL,1 p. 11,15-18), in der Hypostase der Archonten
(p- 87,35 95,251.), in ,Vom Ursprung der Welt“ (NHC IL,5, p. 103,17f.)
und in der Dreigestaltigen Protennoia (s. p. 39,26-28).

So heifst es etwa im Apokryphon des Johannes: ,,Der Herrscher, der
schwach ist, hat drei Namen. Der erste Name ist Jalthabaoth, der zweite
ist Saklas und der dritte ist Samael“ (NHC II,1/NHC IV,1, p. 11). Nach
NHC IIL1 wird er ,,Jaldabaoth, der Sakla ist“ (p. 17), genannt. In der
Hypostase der Archonten werden Jaldabaoth und Sakla gleichgesetzt.
(NHC IL4 p. 95). In der Dreigestaltigen Protennoia trigt er den Namen
»Samael Jaltabaoth“ (NHC XIIL 1, p. 39). Der Name Sakla!%*! kommt aus
dem Aramiischen X720, heifitt Dummkopf'%?%, und als solcher wird er
hier auch beschrieben!®?. Nach dem gnostischen Mythos offenbart er
seine Unwissenheit und Arroganz, indem er Jesaja 45,5; 46,9 zitiert: ,,Ich
bin Gott, und es gibt keinen anderen aufler mir®. Denselben Anspruch
erheben auch der bose Engel Beliar und die ,,Fiirsten der Welt“ in der
»Ascensio Jesaja“ (4,6-8; 10,13)10%4,

Im Werk ,Vom Ursprung der Welt“ (NHC II,5, p. 100) heif3t es
von Jaldabaoth, dass die Vollkommenen ihn aufgrund seiner Lowen-
gestalt ,,Ariael“ nennen. Dieser Name kommt aus dem AT und bedeu-
tete urspriinglich ,Herd des Altars” (so Ez 43,15)1%%°. In Jes 29,1 findet
sich ,,Ariel“ als Name fiir Jerusalem und er wird mit ,,Léwe Gottes“ oder

1021 Manchmal ist er mit griechischer Endung -s versehen, aber sehr hiufig kommt er
auch ohne Endung vor (s. Bhlig, Das Problem aramiischer Elemente in den Texten von
Nag Hammadi, 426).

1022 §, Dalman, Aramiisch-neuhebriisches Handworterbuch. Frankfurt am Main 1922,
291; Vgl. auch Kaiser, Die Hypostase der Archonten, Anmerkung 81; Bullard, The Hypo-
stasis of the Archons, Berlin 1970, 108; Bohlig, Das Problem aramdischer Elemente in den
Texten von Nag Hammadi, 425-426; Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hinter-
grund in gnostischen Texten von Nag Hammadi, 116; Van Unnik, Die jiidische Kompo-
nente in der Entstehung der Gnosis, 491; Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 319; Gry-
peou, Die Damonologie der koptisch-gnostischen Literatur im Kontext jiidischer Apo-
kalyptik, 602.

1023 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 491.

1024 Grypeou, Die Damonologie der koptisch-gnostischen Literatur im Kontext jiidi-
scher Apokalyptik, 603.

1025 Gesenius, Hebriisches und aramiisches Handwérterbuch iiber das Alte Testament,
65.



362 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

»Berg Gottes” tibersetzt!?26, Als Name eines Geistwesens findet sich Ariel
auch in der jiudischen Magie, wo er ebenfalls ein I6wenartiges Aussehen
hat1027.

Wichtiger als die Frage nach dem Namen des Oberarchons ist das
Problem, wer Jaldabaoth vor der gnostischen Metamorphose gewesen
sein konnte!®?, Mit welchen Einfliissen haben wir bei der Entstehung
der Gestalt des Jaldabaoth/Sakla(s)/Samael zu rechnen?

Wie bereits ausgefithrt, kann man bei seiner Entstehung mit ver-
schiedenen Prototypen rechnen!®. Der wichtigste ist mit Sicherheit der
Schopfergott der Bibel'®, der hier zu einem niedrigen und dummen
Wesen degradiert wird. Hierin zeigt sich die schwelende Auseinander-
setzung mit dem Judentum und der Grof3kirche. Das gilt auch fiir den
Namen Samael, der direkt aus dem Judentum kommt. Sam(m)ael, ,,der
blinde Gott, kommt nach Bohlig von smyj, einer Intensivform, bei der das
j zwischen den Vokalen nicht erhalten blieb1%3!, Vermutlich ist Samael ,,a
formation from Aramaic sama, samya, ,blind“ with the regular theofo-
ric ending el“1%2, UW iibersetzt den Name mit mnoyTe BBaxe (,blin-
der Gott®) (p. 103,18), die HA mit mnoyTe NBBaxe (,,Gott der Blin-
den®) (p. 87,3 f. par. 94,26)'%%%. Im Judentum ist er ein boser Engel oder
Satan'®*. Wenn er in den gnostischen Texten mit dem Schopfergott

1026 Tbid, 66. H.-G. Bethge hat darauf aufmerksam gemacht, dass Ariel im AT nicht
eine Gottesbezeichnung oder ein Synonym fiir Jahwe ist, wahrend aber eine Verbindung
Jahwes mit dem Lowen héufig zu beobachten ist (Bethge, ,Vom Ursrung der Welt, 205).

1027 Zur Benennung und zur Gestalt vgl. Bonner, An Amulet of the Ophite Gnostics. In:
Commemorative Studies in Honour of Theodore Leslie Shear. (Hesperia Suppl. 8). Athen
1949, 43-46. Vgl. Auch Bonner, Studies in Magical Amulets, chiefly Graeco-Egyptian.
University of Michigan Studies, Humanistic Series, Vol. XLIX). London 1950, 135-
138; Peterson, Engel- und Ddmonennamen. Nomina barbara. In: Rheinisches Museum
fir Philologie. Hrsg.v. F. Marx. NF 75,1. Frankfurt 1926, 396f.,; Schwab, Vocabulaire
de I’ Angélologie d’ aprés les manuscripts Hébreaux de la Bibliotheque Nationale. In:
Mémoires présentés par divers savantes a I’ Académie des inscriptions et belles-lettres de
I Institut de France. Premiére Série sujets divers d’ Erudition. Tome X. Paris 1897, 185.
Die Lowengestaltigkeit des Jaldabaoth bzw. des obersten Archontenist ein bekannter Zug
in gnostischen Schriften (s. Bethge, ,Vom Ursprung der Welt*, 205).

1028 Bethge, ,Vom Ursprung der Welt®, 201-202.

129§ II.2.1.1.a u. 11.2.1.14.1.1. a.

1030°S dazu niher II. 2.1.1.b.

1031 Bghlig, Das Problem aramiischer Elemente in den Texten von Nag Hammadi, 425.

1032 Black, Aramaic etymology for Jaldabaoth, 72.

1033 UUber die Etymologie des Namens s. Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 151-153,
besonders Anmerkung 115.

1034 Bhlig, Das Problem aramiischer Elemente in den Texten von Nag Hammadi,
425; Bohlig, Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten von
Nag Hammadi, 116; Bohlig, Der Name Gottes im Gnostizismus und Manichdismus,



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 363

gleichgesetzt wird, hat man es mit einer deutlichen Damonisierung
des Schopfergottes zu tun, die fiir die Gnosis kennzeichnend ist. Die
Urspriinge der jiidischen Teufelsfigur und der Name Samael verweisen
zudem auf den frithjiildischen Mythos vom Fall der Engel (vgl. bes.
athHen 6-11), in dem Samael einer der Anfithrer der rebellierenden
Engel ist'0%.

b. Jao, Sabaoth, Adonaios, Oraios und Astaphaios. Auch die Namen von
drei der sechs anderen Archonten - Jao, Sabaoth und Adonaios — stam-
men aus dem Judentum. Jao findet sich auflerhalb der oben genannten
Archonten-Listen auch in der Pistis Sophia, wobei hier von zwei ver-
schiedenen Wesen mit demselben Namen berichtet wird - ,,dem grofien
Jao“ (PistSoph c. 86,30; c. 140, 24) und ,dem kleinen Jao“ (PistSoph
C. 7,35; C. 7,12). Sie sind gute gottliche Machte, die zur Seite des Lichts
gehoren. Dem ,,grofen Jao“ entspricht der Name ,Jo-Rabba“ bei den
Mandéern, mit dem unter anderem auch der Schopfergott bezeichnet
wird. Lidzbarski und Rudolph haben gezeigt, dass sich hinter beiden der
Name JHWH verbirgt'%®. Dem ,kleinen Jao“ entspricht in der rabbini-
schen Tradition der Name ,kleiner Jahwe®, den etwa ein dem gottlichen
Thron besonders nahe stehender Engel im dritten Henoch (Par. 12) trégt,
der mit dem entriickten Henoch (Metatron) gleichgesetzt wird!%’. Die
Namen Sabaoth und Adonaios brauchen keine Erklarungen. Es ist also
nicht schwierig, hinter den Namen Jao, Sabaoth und Adonaios Gottes-
bezeichnungen aus dem AT wieder zu erkennen!%®. Epiphanius spottete
sogar dariiber, dass die Gnostiker keine eigenen Gotternamen benutz-
ten, sondern die hebréischen verwendeten (EpiphHaer XL, 5,7-11; vgl.
XXVI 10,11)10%,

92; Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 149. Belege fiir diesen Namen finden sich
innerhalb nichtgnostischer apokrypher Literatur u.a. in grBar 4,8; 9,7; AscJes 1,8.11;
2,15 3,13; 5,15 f.; 7,9; 11,41 und in Teilen der Uberlieferung von Sib 2,215; zu Samael im
rabbinischen Schrifttum vgl. ShemR 18,5; DevR 11,10; PRE 13; Targum Pseudo-Jonathan
zu Gen 3,6 und 4,1; Stemberger, Samael und Uzza. Zur Rolle der Ddmonen im spiteren
Midrasch. In: Lange; Lichtenberger; Romheld, Die Dimonen. Die Diamonologie der
israelitisch-jiidischen und frithchristlichen Literatur im Kontext ihrer Umwelt. Tiibingen
2003, 636-661.

1035 Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 149.

1036 Rudolph, Die Mandier. L, 80-81; Rudolph, Theogonie, Anthropogonie und Kos-
mogonie in den manddischen Schriften, 170, 242.

1037°S. Bethge, ,Vom Ursprung der Welt, 211-212.

1038 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 491.

1039 Tbid.



364 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Fir Oraios lassen sich alttestamentlich-jiidische Entsprechungen
nicht nachweisen, doch sind etymologische Deutungen maglich: Oraios
konnte die grizisierte Form von 93X (,,Licht) sein!%0.

c. ,Jo-“und ,El-Wesen“ in der manddischen Literatur. Unter den héheren
Wesen gibt es bei den Manddern eine besondere Gruppe, deren Namen
mit der Vorsilbe ,,Jo* beginnen. In den mandéischen Liturgien, die den
altesten Teil der mandiischen Literatur bilden'%!, sind solche Wesen
Jofin-Jofafin, Jokabar, Jokasar, Josamin, Josmir und Jozataq'**?. Gemein-
sam mit dem oben genannten Jorabba kommen sie auch im Ginza und
im Johannesbuch vor!%3. Es sind also insgesamt sieben Wesen, deren
Namen mit ,,Jo“ beginnen!®44,

Jorabba wird ausdriicklich mit dem Gott des ATs und der Juden, mit
Adonai, identifiziert (so z. B. in GR X1,410,9; XVIII,381,8/316,22)'%4, der
in den mandéischen Texten mit der Ruha und den Planeten gleichgestellt
wird!®®. In ihnen findet sich keine Spur einer Schopfertitigkeit des
»Grofen Jo“. Diese Funktion hat Ptahil iibernommen, in dem sich Ziige
des alttestamentlichen Gottes zeigen. So ist also Ptahil mit Jorabba, El-
Rabba und El-Siddai identisch'%4’. Nach J 189,3 ist Jorabba ein Sohn des
Ptahil. M. Lidzbarski vermutet, dass die Bezeichnung ,,der grofie Jo in
Kreisen aufkam, in denen er auflerhalb der Synagogen verehrt wurde. Die
Form ,,Jo“ wurde dabei wohl von dhnlich anlautenden Personennamen
iibernommen. Die Juden vermieden schon frith, den Namen Gottes
auszusprechen, wihrend der Name Joraba genannt wurde!%*,

Josamin wird das ,,zweite Leben genannt (GR 285,2; 294), wiahrend
das ,erste Leben” sein Vater und das ,,Abbild des Lebens® seine Mutter
ist (GR 294,41.). Als ,,zweites Leben® wird er oft angerufen und gepriesen
(GR 285,25 288,19; Qol 5,31). Auf das Dringen seiner Kinder (GR 70f;
296f.) oder seiner Frauen hin, lief er gegen den Willen des ,ersten

1040

S. Bethge, ,Vom Ursprung der Welt*, 212.

1041 S, Rudolph, Die Mander. I, 25-26.

1042 S Register im Ausgabe: Lidzbarski, Mandiische Liturgien. Berlin 1962, 290.

1043 S, Sachregister im Ausgabe: Lidzbarski, Das Johannesbuch der Mandéer. Zweiter
Teil. Giessen 1915, 247.

1044 T jdzbarski, Das Johannesbuch, XXVII; Rudolph, Die Mandier, 1, 60.

1045°S. Rudolph, ibid, 81, Anmerkung 4; Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthro-
pogonie in den mandéischen Schriften, 170.

1046 Tjdzbarski, Das Johannesbuch, XXII; Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und An-
thropogonie in den mandaischen Schriften, 170.

1047 Tbid, 170-171.

1048 1 jdzbarski, Das Johannesbuch, XXII-XXIII.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 365

Lebens“ die Welt erschaffen'®. K. Kessler vermutet, dass der Name
Jo$amin die aramaische Umformung des hebriischen o i ist. Nach
Lidzbarskis Meinung gibt es aber keine Form a»»wii1°. Der Name Josamin
sei vielmehr direkt an die Stelle des aramiischen w5y getreten.
Er entstand unter Juden, die das verpdnte Sva durch das judische v
ersetzten'®’. Der Name stamme somit aus einem ,judenheidnischen
Kreis 1051,

Von den anderen mit ,,Jo“ zusammengesetzten Namen zeigen drei eine
einheitliche Bildung: Jokabar, Jokasar und Jozadaq. Die Trager dieser
Namen sind durchaus gute Wesen. Am héufigsten wird Jokabar genannt;
er wird in Gebeten angerufen und als kusta bezeichnet. In Qol 31,25 tragt
er das Epitheton haija. Nach S. 23,19 ist er ein Sohn des Josamin, der nach
7,10 ein Sohn des Ptahil ist. Jozataq wird im GR 68,8; 240,2 ff. mit Manda
dHaije identifiziert'%>2.

Die Bedeutung der drei Wesen ist bei den Mandédern verblasst. Nach
der Einheitlichkeit der Namensbildung zu schlieflen, haben sie wohl
einen gemeinsamen Ursprung'®?, wobei der zweite Namensbestandteil
nach Lidzbarski unorganisch ist. Er sagt:

In allen drei erwartet man vom Aramiischen aus eine Form qattil. Sie
scheinen danach nach einem anderen Namen umgeformt zu sein. Die
Namen mit Jo sind jedenfalls kiinstliche Bildungen, kiinstliche Namen
werden aber leicht nach einem einheitlichen Schema geformt. Die zahl-
reichen Engelnamen spiterer Bildung haben die Form qatliel. Ich habe es
frither ausgesprochen, und es ist mir noch jetzt wahrscheinlich, daf3 sie alle
nach Gabriel gebildet sind. Von den ilteren Engelnamen hat Gabriel allein
die Form qatliel, und Gabriel ist der populirste Engel des Orients!'%>*.

Neben Jokabar, Jokasar und Jozadaq spielt auch Josamin eine bedeutende
Rolle, der als gutes Wesen hiufig genannt wird!%>. Weniger héufig findet

1049 Thid, XXIII-XXIV.

1050 Thid, XXIIL. Auch Rudolph meint, dass die himmlischen Wesen Jo$amin, Jokabar,
JokaSar und Jozataq zur syro-phonizischen Mythologie gehéren und dass ihnen die
westsemitischen Gotternamen Ba‘al§amin, Kabeiroi (kbr), chousor (ksr), Suduk (stq)
zugrunde liegen (Rudolph, Die Mandaer. I, 60). Doch werden diese Jo-Wesen tiber die
jiidische Tradition aus der syro-phonizischen Mythologie in die Mythologie der Mandéer
gekommen sein (s. Bohlig, Der Name Gottes im Gnostizismus und Manichéismus, 100).

1051 T idzbarski, Mark. Das Johannesbuch, XXIII.

1052 Thid, XXV.

1053 Tbid.

1054 1 jdzbarski, Das Johannesbuch, XXVI. In den mandiischen Quellen kommt auch
Gabriel selbst vor. Kurt Rudolph meint, dass Gabriel in der mandiischen Literatur
islamisches Gut ist (Rudolph, Die Mandaer. I, 80).

1055 Tbid.



366 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

sich eine Gestalt mit dem Namen Jofin (eigentlich: Jofin-Uthra) oder
Jofin-Jofafin (z.B. in GR 71,1; 189,13; 196,2; L 7,9; Qol 3,12; 5,19). Nach
Lidzbarski geht dieser Name auf Jofiel und Jofifjah zuriick, Namen, die
haufig unter den jidischen Engeln auftauchen'®®. Nach Rudolph ist
Jofin-Jofafin ein sekundarer ,,Jo“ und finde sich nur in GR III,70,24—
71,2 (67,19-22), in Lit 9,2; 35,4 und 44,9f. Zugleich erinnert er an
den frithjiidischen Engelnamen Jefefijah, der auch an den Namen einer
1227n erinnert!%.

Neben den ,,Jo-Wesen® gibt es in der manddische Literatur auch eine
Gruppe Wesen, deren Namen mit der Vor- oder Nachsilbe El zusam-
mengesetzt werden. Zu ihnen gehoren etwa El-Siddai (GR V;2) oder El-
Saddai (179,32), El-Rabba (GR XI 260,20. 28, 258,5) und Sauriel (J 33).
In den zwei ersten Namen ist der Name des Gottes Israels leicht zu erken-
nen. El-Rabba bedeutet ,der grofle Gott®. Alle drei sind in der man-
daischen Literatur Namen des Weltschopfers. Sauriel aber ist der Name
des Todesengels. Brandt vermutet, dass sein Name aus dem hebréischen
5x*1% ,,mein Fels ist Gott“ entstand. In Num 3,35 findet er sich als
Personenname, wobei er spiter wieder als Engelsname vorkommt. Als
Todesengel findet sich Zoriel wohl erstmals bei den Juden. Nach Lidz-
barski wurde Zuriel nach dem Schema fiir Engelnamen, Qatliel, zu Zau-
riel umgeformt!%8.

d. Ur und Ruha in der mandiischen Literatur. In der mandaischen Litera-
tur gibt es zwei weitere Wesen, deren Namen alttestamentlich-jiidischer
Herkunft sind - Ur und Ruha. Ur findet sich z.B. in GR V,5 (203,14ft.),
XV,4 (315,23 = J 191,4) und XVIL2 (406,2), wobei er als ,,Herr der
Finsternis“ (mara dSuka) bezeichnet wird. In GR 313,16/315,23 =
J 196,14/191,4 heiflt er die ,grofle Schlange® (hiwia rba), in deren
Schlund die Planeten und ihre Anbeter fallen!®. Kurt Rudolph bringt
seinen Namen mit 99, ,,Licht, (Gn 1, 3f.) in Verbindung!%®, da aus all
dem, was im AT Licht war, bei den Mandéern Finsternis wurde. Hier liegt
eine radikale Uminterpretation der alttestamentlichen Begriffe vor, die

1056 1 jdzbarski, Das Johannesbuch, XXVII.

1057 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandéischen Schrif-
ten, 58, Anmerkung 1. S. auch Scholem, Gershom. Jewish Gnosticism, Merkabah Mysti-
cism and Talmudic Tradition S. 45.

1058 T jdzbarski, Das Johannesbuch, 119, Anmerkung 3.

105 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen Schrif-
ten, 24o0.

1060 Rudolph, Die Mandier. L, 81.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 367

auf der Auseinandersetzung mit dem Judentum basiert und nach Nagels
Typologie dem zweiten gnostischen Auslegungstyp des ATs zugeordnet
werden kann!%!,

Ruha ist bei den Mandéern die oberste Damonin und Mutter der sie-
ben Planeten. Hinter der Gestalt der Ruha steht einerseits der ,Geist
Gottes®, o71>x M9, (Gen. 1,2,) der offenbar in bestimmten Kreisen als
Hypostase aufgefasst wurde. Andererseits verweisen bestimmte Ziige der
Ruha-Figur auf die altorientalische, speziell syro-phonikische Muttergot-
tin, die als Mutter der Gestirnsgotter gilt. Sie steht in enger, moglicher-
weise gar verwandtschaftlicher, Verbindung zur Weisheit im Judentum,
die ebenfalls an der Schopfung des Alls beteiligt gewesen ist. Wahrschein-
lich bildete das Theologumenon in seiner jiidischen Pragung die Briicke
zur mandaischen Ruha mit den sieben Planeten!%?. Im Unterschied zur
Weisheit im AT ist Ruha bei den Mandéern ein boses Wesen. Thre Damo-
nisierung basiert auf derselben Verkehrung wie die Damonisierung des
Urlichts.

e. Die vier Lichter in der sethianischen Literatur. In der sethianischen
Literatur, genauer im Apokryphon des Johannes, im dgyptischen Evan-
gelium und im Zostrianus, wird haufig von vier groflen Engeln oder
»Lichtern® gesprochen, deren Namen Harmozel, Oroiael, Daveithe und
Eleleth semitischer Herkunft sind und denen die Ehrenbezeichnung-
el ,Gott* angefiigt wird!%®. Thnen &hnlich sind in den Schriften von
Nag Hammadi Seth-el, also der zur Lichtwelt gehorende Seth, und Joel,
»der tiber dem Namen dessen steht, dem es gegeben wird, zu tau-
fen mit der heiligen Taufe, die hoher als der Himmel ist“ (NHC 1V,2,
p- 65,23 11).

f. Derdekeas. Im Werk Die Paraphrase der Seem (NHC VIL 1 p. 8,24;
32,35f.) kommt ein ein himmlisches Wesen mit Namen Derdekeas vor.
Sein Name geht nach Alexander Bohlig und Gedaliahu Stroumsa auf
das aramiische ®pT97, ,Knabe, Jingling®, zuriick!®®, wobei die um
ein j erweiterte Form derdegja mit einer griechischen Endung versehen
wurde!6>,

1061 G TI.5.

1062 Rudolph, Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den mandaischen Schrif-
ten, 167; Rudolph, Die Mandaer. [, 81.

1063 Bhlig, Der Name Gottes im Gnostizismus und Manichéismus, 100.

1064 Bghlig, Aramiische Elemente, 58; Stroumsa, Another Seed, 79.

1065 Bghlig, Aramiische Elemente, 58.



368 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

g. Barbelo. In den gnostischen Uberlieferungen (AJ, AgEv, StelSeth,
Zostr, Melch, Mars, All, Protennoia) findet sich ein Wesen mit Namen
»Barbelo®, das den weiblichen Aspekt des Vaters reprisentiert. Sie ist
eine Art gnostische Muttergottheit'%®. Thr Name ist schwer erklarbar!%¢7,
doch haben wir es wohl mit einem semitisch-araméischen Kunstwort zu
tun!%%8. A. Bohlig hat ihn mit der tetpantig, ,,in der Vier ist Gott* (v2982
158) 199 erklirt und sieht in ihm das Tetragramm JHWH oder einfach
a7 - eine Herleitung, der sich auch Birger A. Pearson anschlief3t!%7!.
M. Tardieu hingegen erklart ihren Namen mit dem Wortspiel bar-bal
(bala) ,le coeur a resplendi“!?, und G. Stroumsa sieht in ihm eine
deformierte Form des Wortes map9évoc!?73.

h. Achamoth. Neben der ,,oberen Sophia“ findet sich in den gnostischen,
vor allem aber in den valentianischen Texten, auch eine ,,untere Sophia®
die Achamoth (axamwe) heif3t. In den Uberlieferungen der Kirchenviiter
ist sie als , gefallene Sophia“ bekannt (vgl. Iren. Adv. Haer I 4,1)'7*. In den
Nag-Hammadi-Schriften kommt Achamoth im EV, im EvPhil, TractTrip
und 1ApcJac vor. Ihr Name variiert dabei zwischen Achamoth, Echa-
moth und Echmoth. Im Philippus-Evangelium wird zwischen Echamoth
(examwe) und Echmoth (exmwe) unterschieden (s. II 60. 10-15): ,,Ein
Unterschied besteht zwischen Echamoth und Echmoth. Echamoth ist die
Weisheit schlechthin (Tcogia gamawc). Aber Echmoth ist die Weisheit
des Todes (Tco¢ia MnMoy), d.i. die den Tod kennt, die die kleine Weis-
heit genannt wird*. Die araméische Grundlage von Echmoth ist hekmata,
kann exrwe doch auf hekamata zuriickgetithrt werden, wobei das zweite
kurze a in offener Silbe vor dem Ton noch vorhanden ist. Die Silbe -
ot kann nach Bohlig auch in Analogie zu Sabaoth oder Abaoth hinzu-
gekommen sein'?”°. Nach E. Segelberg mag die Form hekmot volksety-
mologisch als ,Weisheit des Todes“ oder ,,Todeswisserin® interpretiert

1066 Rudolph, Die Gnosis, 9o.

1067 Tbid, 90; Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichdismus, 161.

1068 Thid.

1069 Thid.

1070 Bghlig, Aramdische Elemente, 427.

1071 Pearson, Jewish Sources in Gnostic Literature. In: Stone (ed.), Jewish Writings of
the Second Temple Period, 462.

1072 Tardieu, Codex de Berlin. Ecrits gnostiques I. Paris 1984, 259.

1073 Stroumsa, Another Seed, 61-62.

1074 Bohlig, Aramiische Elemente, 427.

1075 Tbid.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 369

worden sein!?’%. Es ist sicher, dass der Name Achamoth semitischer
Herkunft ist und vom hebridischen Wort ninon (Pl des Wortes nmon
~Weisheit“) abgeleitet werden kann.

I1.2.1.14.2. Die Frage nach der Herkunft der semitischen Namen in der
gnostischen Literatur und in den patristischen Berichten

Woher stammen die semitischen Namen in den gnostischen Uberliefe-
rungen? Nach Origenes stammen drei der Archonten-Namen, Jao, Saba-
oth und Adonaios, aus dem AT, die iibrigen vier, Jaldabaoth, Astaphaios,
Aiolaios und Horaios, aber aus der Magie (Cels VI 31). Diese Behauptung
ist nicht unbegriindet. Jaldabaoth, Astaphaios u. a. kommen in den magi-
schen Texten der Spatantike vor, und auf magischen Gemmen und in
magischen Zauberpapyri aus Agypten finden sich zudem die jiidischen
Gottesbezeichnungen Jao und Sabaoth!?””. Die jiidische Magie, in der die
verschiedenen Gottes-Namen zentrale Bedeutung haben!%’8, war in der
antiken Welt auch auf8erhalb des Judentums bekannt und hatte fiir Nicht-
juden einen besonderen Reiz. Das wird ab dem 1. Jahrhundert n. Chr. von
vielen antiken Schriftstellern bezeugt!®”®. Schon Varro kannte nach Mei-
nung Hengels den jiidischen Gottesnamen Jao: er wird in den ,,geheimen
Schriften der Chaldder®, d.h. in der jiidisch-synkretistischen Zauberlite-
ratur, genannt und war also in seiner magischen Bedeutung bereits zu
Beginn des 1. Jahrhunderts v. Chr. bekannt!%®. Daher ist es auch moglich,

1076 Tbid.

1077 Schwartz, Papyri Magicae Graecae und magische Gemmen, 501. Er wird dort mit
verschiedenen Gottheiten gleichgesetzt. S. Hengel, Judentum und Hellenismus, 485.
Uber die Gleichsetzung von Jao mit anderen Gottheiten s. ibid, 476-477, 480 und 547.

1078 Dazu sagt Martin Hengel: ,,Die Entstehung und Ausbreitung der jiidischen Magie ist
im Grunde auch ein Ausdruck des Uberlegenheitsbewusstseins der jiidischen Religion,
von der man glaubte, dafl sie besonders im Zusammenhang mit dem heiligen Gottes-
namen ,,hohere® Krifte verleihe® (ibid, 442). Vgl. mit J. Schwartz, der sagt: ,,Die Macht
des biblischen Gottes mufte logischerweise erstrebt werden und allen anderen Kriften,
deren sich der Magier bedient, hinzugefiigt werden. Es galt nicht, ,offizielle” Texte zu
gebrauchen, sondern vielmehr sich die unterirdischen Stromungen innerhalb des Juden-
tums zunutze zu machen. Die jiidische Mystik hat sich zu spit entwickelt, um in Agypten
einen Einfluf} ausiiben zu konnen, es sei denn auf dem Seitenweg des Gnostizismus im
Bereich der Kosmogonie. So zeigt sich der direkte Einflufi eigentlich nur in der ,klassi-
schen Verwendung von Adonai und Sabaoth und in der weniger ,,klassischen® von Iao,
die dem Gottestetragramm entspricht. Spater werden die beiden letzten Namen mehr
oder weniger abweichende Formen annehmen, vielleicht unter dem Einflul der Gnosis,
und weil dies zum Spiel des Zauberers gehorte (Schwartz, Papyri Magicae Graecae und
magische Gemmen, 500-501).

1079 Hengel, Judentum und Hellenismus, 442.

1080 Tbid, 472.



370 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

dass die Namen Jao, Sabaoth und Adonaios {iber die griechischsprachige
judische Magie in die Gnosis kamen und aus der griechischen Uberset-
zung des ATs stammen, wie W.C. van Unnik vermutet!®!. Das bedeutet
aber keineswegs, dass man auch die Uberlieferungen, die in der Gnosis
mit den Wesen, die diese Namen tragen, in Verbindung stehen, aus der
griechischsprachigen Magie ableiten kann. Auf Grund der vorhergehen-
den Analysen der gnostischen Uberlieferungen (s. I1.2.1.1 ff.) kann man
vermuten, dass die Menschen, die die gnostischen Texte abgefasst haben,
teilweise vermittelt tiber das Christentum, teilweise aber auch direkt das
AT und die jiidischen Uberlieferungen gekannt haben.

11.2.1.14.3. Hebrdische und aramdische Worter und Wortspiele in den
gnostischen Schriften von Nag Hammadi

Aufler den Namen von Engeln, Archonten, Damonen und Gotteswesen
hebriischer oder aramiischer Herkuntft, gibt es in den koptischen Schrif-
ten von Nag Hammadi auch eine Reihe von Wortern und Wortspielen,
die derselben Herkunft sind und nur vor diesem sprachlichen Hinter-
grund verstidndlich sind. Besonders haufig finden sie sich in den Schrif-
ten des Codex II.

Das berithmteste Wortspiel in der Nag-Hammadi-Literatur findet sich
in den Werken ,Vom Ursprung der Welt“ (NHCII,5 p. 113,12 ff.) und Die
Hypostase der Archonten (NHC IL4, p. 89,3-17 und 90,1 ff.). Im ,Vom
Ursprung der Welt“ heif3t es:

Es wurde ein mannweiblicher Mensch geboren, der, den die Griechen
»Hermaphrodites* nennen. Seine Mutter aber nennen die Hebrder ,Le-
bens-Eva“, das bedeutet: die Lehrerin des Lebens. Thr Kind aber ist der
Sprofiling, der Vollmacht hat - spater nannten ihn die Méchte ,,das Tier” -,

um ihre (sc. Der Archonten) Gebilde zu verfithren. Die Deutung fiir ,,das
Tier“ ist ,der Lehrer®. Es wurde nidmlich kliiger erfunden als sie alle!%%2.

Auch in der Hypostase der Archonten kommen die Leben schenkende
Frau und die Schlange als ,,Unterweiserin® vor. In einem Wortspiel wer-
den ¥ (Schlange), xvn (Tier), xmn (Belehrer), ®°n (leben) und mn
(Eva) miteinander verbunden. ,,Hebrder® ist eine Bezeichnung fiir Juden
und fiir jene, die kulturell und sprachlich spezifisch palastinische Eigen-
timlichkeiten beibehielten. Eva wird etymologisch als Unterweiserin des
Lebens gedeutet. Der Name Eva (7111) wird hier mit dem aramiischen

1081 Van Unnik, Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis, 492.
1082 Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Gebhard Bethge (In: NHD, 1. Bd., 252

253).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 371

Verb xi1 ,,unterweisen” verbunden und beides auf den Stamm &°r1 ,,leben”
zuriickgefiihrt. Beachtenswert ist in diesem Zusammenhang, dass die
Leben schaffende Gottheit hier Sophia Zoe ist. Dem Sohn wird auf3er
der Eigenschaft als ®0glog auch der Name nienpion (,,das Tier®) bei-
gelegt. Auch hierfiir gibt es eine etymologische Erklirung, die auf den
~Unterweiser verweist. Das Tier heifSt auf aramdisch xvn. ,Unterwei-
ser” (%) lautet als Partizip von Xw1. Mit den gleichen Konsonanten
wird aber auch ¥n, ,,die Schlange®, geschrieben. Sicherlich ist hierbei
an die Schlange im Paradies gedacht, doch scheut sich unser Text, sie
beim Namen zu nennen. Er vertauscht daher die Radikale 1 und >, um
das ,spezielle Tier zu benennen. Es handelt sich dabei um die gleiche
Methode, wie sie im Judentum bei der Umschreibung des Gottesnamens
benutzt wird. Auch hier handelt es sich wie in 170,18 um eine Tabu-
Bezeichnung!.

In der Hypostase der Archonten wird die Schlange ,,Unterweiserin®
genannt und verweist damit auf das geistige Weib, das durch die Schlange
wirkt (NHC IL4 p. 90,11). Als Schlange ist der Lehrer aber maskulin
(NHC 11,4 p. 89,32; 90,6). ¥ ist das substantivierte Partizip vom Pe‘al
des Verbs ® und kann auf beide Geschlechter bezogen werden. Das
Wortspiel stammt aus dem paldstinischen Aramdisch, kann doch im
Syrischen das Partizip von hwj nur vom Pa‘el gebildet werden'®. xnn
ist daher eine eindeutig westaramdische Form!®. Ein entsprechendes
Wortspiel findet sich in GenR 20,11, wo ebenso Ly und XM, mn und
X1 miteinander verbunden sind!%%.

In ,Vom Ursprung der Welt“ und in der Hypostase der Archonten fin-
den sich auch Wortspiele mit dem Namen Adam. Von dem irdischen
Menschen Adam, der nach Gen 2,7 aus ,,Staub von der Erde“ ('T1§>37
nnTxa ~n) gebildet und mit Lebensodem versehen wurde, heifit es in
der Hypostase der Archonten, dass er von den Archonten als choisches
Wesen (p. 87,26) erschaffen wurde. Dass Gott dem Menschen ,,Leben-
sodem” (@»n nnwl) einhauchte (Gen 2,7), wird hier auf den Oberar-
chon tbertragen. ,,Er hauchte in sein Gesicht und der Mensch wurde
psychisch® (p. 88,3f.). Allein mit dieser psychischen Natur ausgestattet,

1083 Bohlig; Labib, Die Koptisch-gnostische Schrift ohne Titel aus Codex II von Nag
Hammadi im Koptischen Museum zu Alt-Kairo, 73-74.

1084 Bshlig, Aramidische Elemente, 428; vgl. auch: Bohlig; Markschies, Gnosis und
Manichiismus, 160.

1085 Tbid.

1086 Bohlig, Aramiische Elemente, 428; Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichaismus,
160.



372 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

konnte der Menschen aber noch nicht stehen. Hier kommt der Geist zu
Hilfe: ,,Und der Geist kam aus der stihlernen (aAamaNnTinn) Erde. Er
stieg herab und lief§ sich in ihm nieder” (p. 88,131f.). Adam wird hier
mit hebréisch 7n7xX, ,Erde” in Verbindung gebracht. Das Wort verweist
zugleich auf ddopag, ,Stahl’, so dass die Erde aus Stahl zu bestehen
scheint. Das Femininum aAamaNTINH verweist auf das griechische vyij.
Das Wortspiel ist also in hellenistischer Umgebung entstanden'®” und
wird in der HA noch erweitert. Hier geht es allerdings nicht um den
ersten, irdischen Menschen, sondern um das himmlische Menschenbild,
das die Begierde der Pronoia erweckt. Weil sie es nicht umarmen konnte,
»goBd sie ihr Licht auf die Erde aus® (p. 108,7ff.). Das Himmelsbild, das
auch als Engel bezeichnet wird, nennt man ,,Licht-Adam, dessen Deu-
tung ist: der lichte Blutmensch. Und die Erde breitete sich iiber ihn aus,
den heiligen Adamas, dessen Deutung ist: die strahlende Erde® Adam
wird hier volksetymologisch mit dem hebraischem o7, ,,Blut, in Verbin-
dung gebracht!%%,

Auch im Apokryphon des Johannes gibt es die Ausdriicke, die nur
von einem semitischen Sprachhintergrund her verstindlich sind. So
wird hier vom heiligen Geist gesagt, er sei die Mutter aller Lebendigen
(NHC IL1 p. 15,20-21). Im Griechischen ist das Wort ,Geist“ ein Neu-
trum, ©0 mwvetua. Im Koptischen, das kein Neutrum kennt, wird es als
Maskulinum, menneyMa, behandelt. Im Hebriischen und Araméischen
aber ist ,Geist“ ein Femininum, weswegen der Geist als weibliche Gestalt
dargestellt wird!%®.

Semitismen finden sich letztlich auch im Evangelium nach Philippus
(NHC IL3). So heif3t es in EvPhil 47:

Die Apostel, die vor uns waren, nannten den Herrn ebenso: ,,Jesus, den
Nazorier, Messias®, das heifit: ,,Jesus, den Nazorier (Nazwpaloc), Chris-
tus. Der letzte Name ist ,,Christus® Der erste ist ,Jesus“ Der mittlere
ist ,,der Nazarener®. Messias hat zwei Bedeutungen: ,,Christus“ (d.h. ,,der
Gesalbte®) und ,,der Gemessene®, Jesus heif$t auf Hebriisch ,,der Erloser®,
Nazara ist ,,die Wahrheit® ,,Der Nazarener“ bedeutet folglich ,,Der Mann

1087 Bshlig, Aramdische Elemente, 430; zu aAaMaNTING 8. auch: Kaiser, Die Hypostase
der Archonten, 204-205.

1088 Bghlig, Aramiische Elemente, 430; Bohlig; Labib, Pahor. Die Koptisch-gnostische
Schrift ohne Titel aus Codex I, 59.

1089 Vgl. Ruha bei den Mandiern. S. auch Das Evangelium nach Philippus (NHC I1,3),
17a (p. 55,23-27): »Einige sagen: ,,Maria ist schwanger geworden vom Heiligen Geist®
Sie irren sich! Sie wissen nicht, was sie sagen! Wann wire jemals ein Weib von einem
Weibe schwanger geworden?“ (Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Martin Schenke
(NHD, Bd. I, 194)).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 373

der Wahrheit® ,Christus® (d.h. ,der Gesalbte® - J.L.) ist es, der gemessen
wurde. ,,Der Nazarener“(Nazapunoc) und ,,Jesus” sind es, die ihn gemes-
sen haben!'%%,

Der Verfasser des Philippus-Evangeliums bringt die Bezeichnungen Je-
sus, Nazarener (Nazwpaloc, NazapuNoc) und Christus in eine Hierar-
chie, was dufSerlich mit der Reihenfolge, inhaltlich durch die Erklarung
der Namen und ihrer Relation zueinander gelingt. Der Name Jesus wird
dabei mit dem hebriischen nvw>, ,,Heil, erklart. Messias wird iiber ein
Wortspiel aus zwei homonymen Wurzeln erklirt. mwn kann im Aramii-
schen sowohl ,,salben” als auch ,,messen, ausstrecken® bedeuten. Die-
ses Wortspiel verweist auf das Heilsgeschehen, die erlosende Tat des
~Gesalbten®, der als Erloser am Kreuz ,,ausgestreckt® wird aus Erbarmen
gegeniiber der gefallenen Sophia (vgl. IrenHaer I 4,1). In der Vorlage
der koptischen Version, aber wohl auch schon frither im griechischen
Text, stand die wortliche Ubersetzung des Stammes nwn, die aber kei-
nen Sinn ergibt. Nazarener ist eine Ableitung von Nazapa, wird Naza-
reth doch auch Nazaret genannt. Diese Ableitung steht bei Irendus am
Schluss einer aus semitischen Wortern bestehenden Wortreihe, wo es
heif$t ,Iesou Nazaraia“ (Haer I 21,3). Irendus tibersetzt das mit ,,Jesu der
Wahrheit®. Nach Alexander Bohlig kann man hier in Nazapaia das ara-
madische nasraja erkennen'%!.

Wie kann das Vorhandensein hebriisch-araméischer Worter und
Wortspiele in der Nag-Hammadi-Literatur erklidrt werden? Der Verweis
auf die Magie ist nicht ausreichend, doch kann es einerseits auf jiidische
Traditionen zuriickgefithrt werden!'®? und verweist andererseits auf eine
syrisch-paldstinische Herkunft, zumal dort, wo sich Anlehnungen an das
Mittelaramaiische finden. Die Texte miissen also in einem Gebiet ent-
standen sein, in dem dieses Idiom verbreitet war. Man koénnte auch an
eine Entstehung im griechischen Sprachraum denken, in dem die Ein-
fliisse aus der semitischen Umwelt stark waren!??. Nach Alexander Béh-
lig konnte man dabei an Antiochia denken!%*. Verantwortlich fiir die
»semitischen Elemente® in den griechischen Texten, die dem UW und

109 Zitiert nach der Ubersetzung von Hans-Martin Schenke (In: NHD, L. Bd., 198).

1091 Bghlig, Aramiische Elemente, 431-432.

1092 J.U. Kaiser sieht die Wurzeln des Wortspiels in der HA, in dem ,,Schlange® und
»Belehrer miteinander verbunden werden, in frithjidisch-rabbinischen Traditionen
(Kaiser, Die Hypostase der Archonten, 225, Anmerkung 406).

1093 Bghlig, Aramiische Elemente, 433-434.

1094 Tbid., 434.



374 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

der HA zugrunde liegen, konnten auch Westaramiisch sprechende Juden
in Alexandria gewesen sein'. Zudem gab es rege Beziehungen zwi-
schen Syrien-Palistina und Agypten. Einige Schriften kénnten in Agyp-
ten, speziell in Alexandria, entstanden sein oder zumindest hier ihre
Redaktion gefunden haben!®$. Das gilt vor allem fiir das Werk ,Vom
Ursprung der Welt* (NHC I1,5)!%7. Die Beantwortung der Frage muss
offen bleiben, doch steht fest, dass die oben genannten Wortspiele darauf
hinweisen, dass die literarischen Uberlieferungen, die manche Autoren
der Nag-Hammadi-Schriften benutzt haben, von Menschen stammen,
die nicht Griechisch-sprachige, sondern Hebrdisch- oder Aramaischss-
prachige waren.

I1.2.1.15. Die Ursprungsfrage der Mandder
in Zusammenhang mit dem antiken Judentum

In der Debatte um ,,Gnosis und Judentum® spielt die Religion der Man-
déer eine wichtige Rolle. Schon Wilhelm Brandt (1855-1915), der Ende
des 19. Jahrhunderts iiber die Mandder arbeitete!%®®, beschiftigte sich
neben den griechischen, persischen und anderen Einfliissen in der man-
daischen Religion vor allem mit ihrem jiidischen Hintergrund. Fiir ihn
sind die jiidischen Elemente in der manddischen Religion aber nicht
erheblich, war er doch von der babylonischen Herkunft der Mandéer
iiberzeugt'®”. Eine ganz andere Meinung vertrat in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts Mark Lidzbarski (1868-1928), der tiber die Mandier
sagt: ,Ihre Terminologie in Lehre und Kultus ist so stark durch das Alte
Testament und das Hebraische beeinfluft, wie man es sonst auflerhalb
des Judentums nicht findet.“!'% Konsequenterweise verlegt er die Hei-
mat der Mandéer in heterodoxe Kreise des Judentums!!?!. Seine philo-
logischen und historischen Argumente begriindeten die weithin akzep-
tierte These von der syrisch-paldstinischen Heimat der mandéischen

1095
1096

Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichiismus, 160.
Bohlig, Aramiische Elemente, 434.
1097 S, Bethge, ,Vom Ursprung der Welt* (NHC IL,5). Einleitung. In: NHD, 1. Bd., 237.
1098 Brandt, Die mandaische Religion. Leipzig, 1889.
109 Rudolph, Zum gegenwirtigen Stand der mandiischen Religionsgeschichte, 123.
Brandt erkannte auch nicht den gnostischen Charakter der mandéischen Religion (ibid.).
1100 Lidzbarski, Das Johannesbuch der Mandaer. Text und Ubersetzung. 1. Bd. Gief3en,
1905, XVIf.
1101 Tjdzbarski, Ginza. Der Schatz oder das grofSe Buch der Mandéer. Gottingen, 1925
(QRS 13), IX.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 375

Religion%2. In der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts zeigten beson-
ders Kurt Rudolph!!® und Rudolf Macuch!!* weitere Berithrungspunkte
zwischen den Mandéern und dem Judentum auf.

Die erste Gruppe von Berithrungspunkten bilden Motive aus alttes-
tamentlichen Erzahlungen und alttestamentliche Personen, die sich, wie
oben ausgefiihrt, haufig in der manddischen Literatur finden. Die inter-
literarische Rezeption basierte nicht auf Texten, sondern auf der oralen
Tradition des babylonischen Judentums. Dies erklart die weitgehende
Bibelunkenntnis, die in den alttestamentlichen Legenden der Mandder
zum Ausdruck kommt!''%®. Die zweite Gruppe von Berithrungspunkten
mit dem Judentum umfasst mythische Personen und gnostische Mytho-
logeme, die auch auflerhalb der mandiischen Religion bekannt sind
und jidischen Hintergrund haben!!%. Zur dritten Gruppe gehéren ethi-
sche Prinzipien, wie etwa die Ablehnung der strengen Askese!!” und
die Hochschitzung der Monogamie, die sogar Pflicht ist'1%. Zur vierten
Gruppe gehoren religiose Praktiken, wie das heilsnotwendige Almosen-
geben (zidqa)''%, Speisegesetze, Schlachtvorschriften und Reinheitsge-
bote!!!?. J. Thomas!!!!, R. Macuch!!!?, E. Segelberg!!!* und K. Rudolph!!4
haben auch die Taufe (masbuta) in flieBendem Gewisser — eine der
zentralen Kulthandlungen der Mandder — mit der Taufe der friihjidi-
schen Taufbewegungen in Verbindung gebracht. Zuletzt gehort in diese
Gruppe auch die allgegenwirtige Polemik gegen das Judentum, die sich
in verschiedenen Vorstellungen der Mandéer ausdriickt: Der jtidische
Gott Adonai ist fiir die Mandder ein boser Geist, seine Anhédnger sind

1102 Rudolph, Zum gegenwirtigen Stand der mandiischen Religionsgeschichte, 124.

1103 Rudolph, Die Mandier. I. Bd., 8off; Rudolph, Zum gegenwirtigen Stand der
manddischen Religionsgeschichte, 141 ff.; Rudolph, Die Religion der Mandéer, 419-420.

1104 Macuch, Alter und Heimat des Mandidismus nach neuerschlossenen Quellen. ThLZ,
6/1957, 402—408 = Widengren (Hg.), Der Manddismus, 452-467; Macuch, Zur Friihge-
schichte der Mandier. ThLZ, 9/1965, 650-660.

1105 Rudolph, Die Mandder. 1. Bd., 88.

1106 S dazu: I1.2.1.13.

1107 Was, wie Rudolph bemerkt hat, fiir eine gnostische Religion eine bedeutsame
Ausnahme ist (s. Rudolph, Die Mandéer. I. Bd., 85).

1108 Thid.

1109 Thid.

110 Thid., 87.

11 Thomas, Le movement baptiste en Palestine et Syrie. 150 av. J.-Chr.-300 apr. J.-Chr.
Louvain 1935, 184-267, bes. 219 und 239.

1112 Macuch, Anfinge der Mandéer. In: Altheim; Stiehl (Hrsg). Die Araber in der alten
Welt. 2. Bd. Berlin 1965, 76-190 (Kap. 6).

1113 Segelberg, Masbutha. Uppsala 1958.

1114 Rudolph, Die Mander. II. Bd. Kult. (FRLANT 75). Gottingen 1961.



376 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Gotzenanbeter, Gestirnverehrer und Liigner. Mit Schadenfreude malen
sie die Zerstorung Jerusalems aus und lassen die Tora (uraita) von Ruha,
dem ,bosen Geist®, und den sieben Planeten schreiben, deren Prophet
Mose war!!?>,

Die Beriithrungen der Mandéder mit dem Judentum waren vielfiltig
und zahlreich. Doch wie kann man sie erkldren?

In Mesopotamien bestand seit dem 6. Jahrhundert v. Chr. eine wichtige
jiidische Kolonie, in der die Mandéer lange Zeit in enger Nachbarschaft
mit Juden lebten. Einige jiidische Einfliisse stammen sicher aus der judi-
schen Umwelt in Mesopotamien!!!®, Doch bemerkte schon Lidzbarski,
dass sich in der Religion der Mandier auch Einfliisse aus dem paldstini-
schen Judentum finden.

Uber den Ursprung der Mandier, d.h. iiber die Frage nach dem
Alter und der Heimat der Mandier — bekannt unter der ,,Mandier-
frage“ - wurden in der Forschungsgeschichte zwei konkurrierende Theo-
rien aufgestellt: die ,,0stliche Theorie postuliert eine Abstammung aus
Mesopotamien-Babylonien, die ,westliche” sieht die Urheimat in
Paldstina-Syrien. Anhédnger der ersten Theorie sind Brandt'''’, Zim-
mern!!8, Kessler'!!®, von Wesendonk!'?®, Rosenthal'’?! und Widen-
gren!'?22 fiir die das Mandéertum ein Ausldufer der babylonischen Volks-
religion ist. Die zweite Theorie vertreten Bultmann!!'?, Lidzbarski!?,

115 Rudolph, Die Mandéer. L, 51-52; Rudolph, Die Religion der Mandier, 448. Die
Polemik gegen Ruha und die Planeten kann man als Auseinandersetzung mit dem
spétbabylonischen Sternenglauben und dem syrischen Kult der Muttergéttin verstehen
(Rudolph, Zum gegenwirtigen Stand der mandiischen Religionsgeschichte, 125).

1116 Rudolph erkennt solche Einfliisse in dem Freitagsblasen (Shofar), Tefillim und dem
Gottesnamen Adonai (s. Rudolph, Die Mandéer. I. Bd., 88).

7S, Brandt, Die mandiische Religion. Leipzig 1889; Brandt, Die Mandéer, ihre
Religion und ihre Geschichte. Amsterdam 1915.

1118 S Zimmern, Babylonische Vorstufen der vorderasiatischen Mysterienreligionen?
In: ZDMG, 76, 1922, 36-54.

119G Kessler, Mandder. In: RE. 3. Auflage, Bd. 12, 155-183; Kessler, Mandiische
Probleme nach ihrer religionsgeschichtlichen Bedeutung. Verhandl. Des II. Internation.
Kongr. f. Allgemeine Religionsgeschichte in Basel 1904. Basel 1905, 239-259.

1120° S von Wesendonk, Urmensch und Seele in der iranischen Uberlieferung. Hannover
1924; Von Wesendonk, Das Weltbild der Iraner. Miinchen 1933.

121§ Rosenthal, Das Mandiische. In: Rosenthal (Hg.), Die aramiische Forschung seit
Thomas Néldekes Veroffentlichungen. Leiden 1939, 224-254.

1122 S Widengren, Die Mandéer. In: Spuler (Hg.), HO, Bd. 8. Leiden, 1961, 93-101.

1123 S, Bultmann, Das Evangelium des Johannes. 11. Durchgesehene Auflage. (KEK).
Gottingen 1953.

1124 S Lidzbarski, Alter und Heimat der mandaischen Religion. In: ZNW, 1928, 321-
327= Widengren (Hg.), Das Mandéertum, 381-388; Lidzbarski, Mandiische Fragen. In:
ZNW, 26/1928, 70-75.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 377

Reitzenstein!!?®, Bousset!'?%, Fracassini''?’, Kraeling!!?®, Odeberg!''%,

Lagrange!!3°, Schmid!!®!, Pedersen!!*?, Thomas!!*, N¢oldecke!!*4, Scha-
eder!!%, Sive-Soderbergh!!®, Baumgartner''¥”, Macuch!!®8, Segel-
berg!!®, Rudolph!'*’, Bohlig''*!, Haardt!'*?, Schenke!'*}, Troger!!#4,
Klauck!* und Buckley!!46.

Die ,,0stliche Theorie“ basiert auf der Tatsache, dass die Mandier bis
heute im Irak wohnen und sich in ihrer Religion folgende babylonisch-
assyrischen Elemente finden:

1125 S, Reitzenstein, Das mandiische Buch des Herrn der Grofle und die Evangelien-
iiberlieferung. Heidelberg 1912; Reitzenstein, Zur Mandierfrage. ZNW, 26/1927, 39-
70 = Widengren (Hg.). Der Mandiismus, 338-371.

1126 S, Bousset, Die Religion der Mandéer. In: ThR, 20/1917, 185-205.

1127, Fracassini, La religione dei Mandei. In: Giornale delle societa asiatica Italiana. Bd.
29, 1918-1920, 131-177. Firenze, 1921.

1128 S, Kraeling, Carl Hermann. The Origin and Antiquity of the Mandeans. In: JOAS,
Vol. 49 (1929), 195-218, New Haven.

129§, Odeberg, Die mandéische Religionsanschauung. Uppsala 1930.

130 g, Lagrange, La gnose mandéenne et la tradition évangélique. In: RB, tom. 36 (1927),
321-349, 481-515; tom. 37 (1928), 5-36.

131°S. Schmid, Der gegenwirtige Stand der Mandaerfrage. In: BZ., Bd. 20 (1932), 121-
138; 247-258.

1132 S, Pedersen, Bidrag til an Analyse af de madaeiske Skrifter. Aarhus 1940.

1133 S, Thomas, Le movement baptiste en Palestine et Syrie. Gembloux 1935.

1134 S Noldeke, Mandiisches. In: ZA, 30 (1915/16), 139-162.

135§, Schaeder, Zur Mandéerfrage. Orientalische Literaturzeitung, 31/1928, 163-171
= Widengren (Hg.), Der Mandiertum, 389-398.

1136 S, Spderbergh, Studies in the Coptic Manichaean Psalmbook. Uppsala, 1949.

1137 S. Baumgartner, Zur Mandierfrage. In: HUCA, Vol. XXIII, Part I. Cincinnati, Ohio
1950-1951, 41-71 = Widengren (Hg.), Das Manddertum, 445-451.

1138 5 Macuch, Alter und Heimat des Mandiismus nach neuerschlossenen Quellen.
In: ThL, 6/1957, 401-408 = Widengren (Hg.), Das Mandéertum, 452-467; Macuch, Zur
Frithgeschichte der Mandier. In: ThL, 9/1965, 649-660; Macuch, Anfinge der Mandder.
In: Altheim; Stiehl (Hg), Die Araber in der alten Welt. 2. Bd. Berlin, 1965, 76-190 (Kap.
6).

139§, Segelberg, Masbutha. Studies in the Ritual of Mandean Baptism. Uppsala 1958.

1140 S, Rudolph, Die Mandder. 1. Bd.

141§ Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichdismus, 165.

1142 S, Haardt, Die Gnosis. Wesen und Zeugnisse. Salzburg 1967 .

43S Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis. Ist die
Gnosis aus dem Judentum ableitbar? In: Kairos. Zeitschrift fiir Religionswissenschaft und
Theologie. Jahrgang VII/ 1965, 129-130; Schenke, Die Gnosis. In: Leipoldt; Grundmann
(Hgg.), Umwelt des Urchristentums. I Bd., 401.

1144 S Troger, Die Gnosis, 172.

145§, Klauck, Die religiése Umwelt des Urchristentums II.

1146 Buckley, The Great Stem of Souls. Reconstructing Mandaean History. New Jersey
2005, 339-341.



378 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

1. Die Planeten tragen alte assyrisch-babylonische Namen Samis
($amas), Sin, Kewan, Nbu, Nerig, Bel, Libat und Dilbat!¥’.

2. Die manddische Magie trigt babylonische Ziige!!*8.

3. Die mandaischen Riten verweisen auf die apotropdisch ausgerich-
teten babylonischen Waschungsriten!!#.

4. In den jahrlichen Sithneriten, in der Priesterweihe und in den
Hochzeitssitten finden sich Analogien zum babylonischen Kult!'!*.

Das Vorhandensein all dieser Elemente ist aufgrund der langen Sied-
lungsdauer der Mandier in Mesopotamien verstandlich. Die ersten Man-
déerforscher, Brandt und Kessler, haben die gesamte mandéische Reli-
gion aus der altbabylonischen Religion hergeleitet. Heute geht man
davon aus, dass sie vom ,,Panbabylonismus® beeinflusst waren!!*!. Ohne
die babylonischen Elemente in der mandiischen Religion verneinen zu
wollen, muss man darauf hinweisen, dass diese Elemente ausschlieflich
am Rande und nicht im Zentrum der mandéischen Religion zu finden
sind. Thren Kern bilden Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie,
die gnostische Erlosungslehre und der Taufritus. Die Taufe der Mandéer
unterscheidet sich vollkommen von den altbabylonischen Waschungsri-
ten'!>2, Zudem gehoren die Elemente der altbabylonischen Religion zu
einer spiteren Schicht der mandiischen Religion!'**. Die mandéiische
Religion kann also ebenso wenig aus der babylonischen Religion herge-
leitet werden wie die Gnosis insgesamt'!*%. Die babylonischen Elemente
erkldren sich aus der mandiischen Lebenswelt und der grofien Bedeu-
tung der spitbabylonischen und iranischen Religion im Synkretismus
der ausgehenden Antike, vor allem im Alten Orient. Da hier der Wohn-
sitz der Mandéer lag, finden sich in ihrer Religion und Literatur zahlrei-
che alte, babylonische und iranische Vorstellungen und Motive!!.

1147 Rudolph, Die Mandéer. L, 207 ff.; s. auch: Baumgartner, Zur Mandaerfrage, 65 ff.

1148 Rudolph, Die Mandier. L., 212-213.

1149 Thid,, 215 fF.

1150 Tbid., 218-219.

1151 Tbid., 195; Baumgartner, Zur Mandderfrage, 61.

1152 Rudolph, Die Mandaer. 1., 215 ff.

1153 Troger, Die Gnosis, 174.

1154 S, dazu 1.2.4.2.b. So auch Rudolph. S. Rudolph, Die Mandéer. 1., 214.

1155 Tbid., 195-196; zu den iranischen Motiven s. Buckley, The Great Stem of Souls,
340. Fiir Buckley sind sie dadurch zu erkldren, dass die Mandier lange in Medien lebten
(ibid.). Erst hier, d. h. nach ihrer Auswandern aus Palastina, hitten sie den GrofSteil ihrer
literarischen Traditionen geschaffen (ibid, 339).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 379

Die ,0stliche Theorie® ist also nur schwach belegt, trotzdem hat sie
aber auch heute noch Anhinger!!*®. Die wichtigsten Argumente der
>westlichen Theorie® sind:

1. Sprachliche Belege: Eine grofie Anzahl zentraler Begriffe in der Lite-
ratur der Mandier sind westaramaischer Herkunft (kusta, manda,
msunia, gufna, nasuraia)''>’. Ebenso stammen viele Namen mytho-
logischer Wesen aus dem Westen, wie Hauran, Silmai und Nidbai,
Hewath, Jo$amin, Jokabar, Jokasar, Jozataq!!*8. ,Taufen und Taufe”
heif3t bei den Manddern sb‘ wie bei den ostjordanischen Taufsekten,
wihrend im Ostsyrischen die Wurzel ‘md verwendet wird!!.

2. In den mandiischen Uberlieferungen sind der Jordan (Jardna)!'¢°
und Jerusalem!'®! von besonderer Bedeutung. Dabei ist Jerusalem
niemals der bése Aon, sondern ausschliefllich die Stadt'!62: Die
Rede ist vom Bau Jerusalems durch Salomo (GR 46, 14 verwech-
selt das mit dem Tempelbau)!'!, vom Auftreten Christi und seines
mandiischen Widersachers Ano§, von Johannes dem Taufer!'!%,

1156 Zur Zeit vertritt diese Theorie z.B. E. Lupieri (s. Lupieri, The Mandaeans: The Last
Gnostics. Grand Rapids, Michigan 2001).

1157 Lidzbarski sagt: ,,Die iltere religiése Terminologie der Mandéer gehort nicht der
aramdischen Sprache Babyloniens, sondern der des Westens an. Schon das Wort manda,
gnosis, wonach die Mandéer sich nennen, ist nicht in Babylonien zu Hause* (Lidzbarski,
Mandiische Fragen, 332). S. auch: Lidzbarski, Alter und Heimat der mandiischen
Religion. In: Widengren (Hg.), Der Mandéismus, 386; Rudolph, Die Mandier. 1., 60;
Rudolph, Mandéder/Mandiismus. In: TRE, Bd. XXII, 23; Rudolph, Die Religion der
Mandéer, 405 u. 449; Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichéismus, 165.

1158 Rudolph, Die Mandéer. 1., 60; Rudolph, Mandier/Manddismus, 23; Rudolph, Die
Religion der Mandéer, 449; Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichdismus, 165; Baum-
gartner, Zur Mandéerfrage, 69, Anmerkung 116.

1159 Rudolph, Die Mandéer. L., 61; Rudolph, Die Religion der Mandder, 405; Bohlig;
Markschies, Gnosis und Manichiismus, 165.

1160 Rudolph, Die Mandier. 1., 62 ff.; Bohlig; Markschies, Gnosis und Manichdismus,
165. Die mandiischen Uberlieferungen berichten auch von einem ,,inneren Jordan, doch
handelt es sich dabei um eine ganz andere, zweifelsohne mythologische Idee (s. Buckley,
The Grat Stem of Souls, 339).

(s. Buckley, The Grat Stem of Souls, 339).

1161 Rudolph, Die Mandier. L., 89fF.; 95 ff.

1162 Tbid., 91. Dagegen argumentiert Peterson, der fragt: ,[ -] ... ist ... [ - ] Jerusalem
bei den Manddern vielmehr Bezeichnung fiir eine geistige und symbolisch geartete
Grofle?” (Peterson, Bemerkungen zur manddischen Literatur. In: Widengren (Hg.), Der
Mandéismus, 327). E. Lupieri meint, dass Jerusalem bei den Manddern eine wirkliche
Stadt bezeichne, ndmlich ,,the Jerusalem of the East - Babylon (Lupieri, The Mandaeans,
157).

1163 Rudolph, Die Mandier. 1.,84, 89, Anmerkung 4.

1164 Tbid., 89.



380 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

von der Bekehrung der Jiidin Mirjai zum mandéischen Glauben
in Jerusalem, iiber ihre Flucht aus Jerusalem an den Euphrat!!®,
von der Verfolgung der Mandier durch die Juden in Jerusalem
und der Vernichtung Jerusalems, die als Strafe fiir die Ablehnung
der mandéischen Lehre und die Verfolgung der Mandier gedeu-
tet wird'!%®. Nach Rudolph verlegten die Mandder aufgrund ihrer
»mythisch-geographischen Tradition™ ihren Ursprung nach Wes-
ten, wobei auch er der Ansicht ist, dass sie sicherlich aus Palis-
tina stammen!'%’. Diese Ansicht teilt er mit Schenke!%®, Haardt!16°,
Klauck, Troger''”? und vielen anderen Forschern. Einige Forscher,
wie z. B. Buckley, sind der Meinung, dass die paldstinische Herkunft
der Mandéer zumindest sehr wahrscheinlich ist'7!.

Die grundlegende Schwierigkeit bei der Beantwortung der ,Mandi-
erfrage besteht darin, dass die mandéische Literatur selbst zu ihrem
Ursprung und ihrer Geschichte so gut wie nichts iiberliefert, war sie
doch an ,dieser Welt“ vollig desinteressiert!!’2. Die Nasorier verste-
hen sich als eine auf Adam zuriickgehende Religion, die von der Licht-
welt ins Leben gerufen wurde!!”?. Geschichtliche Anspielungen finden
sich kaum'!”*. In der mandiischen Literatur finden sich jedoch keine
Anbhaltspunkte fir ein christliches oder ,judenchristliches“!!”> Sta-
dium der Gruppe, war hierfiir doch die Feindschaft gegeniiber dem
Christentum viel zu ausgeprigt!!'’®. Was Ursprung und Geschichte der

1165 Tbid., g5 ff.

1166 Thid., 91.

1167 Tbid., 101.

1168 Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis, 129-130;
Schenke, Die Gnosis, 401.

1169 Haardt, Die Gnosis.

1170 Trgger, Die Gnosis, 172.

171 Buckley, The Great Stem of Souls, 339-341.

1172 Rudolph, Die Religion der Mandier, 445. Eine Ausnahme bildet die mandaische
Weltgeschichte, die das 18. Buch des GR liefert (s. dazu: ibid., 446), doch tragt sie stark
mythisch-legendire Ziige und enthilt wenig Angaben, die historisch zuverlassig waren.

1173 Tbid., 445.

1174 Rudolph, Die Mandier, 1. Bd., 45.

175 Dagegen argumentiert Schou Pedersen, dass der Mandéismus eine christlich-hare-
tische Gruppe (,Sekte) gewesen sei. S. Bidrag til en Analyse af de mandaeiske Skrifter,
med henblik paa bestemmelsen af mandaernes forhold til Jodedom og Kristendom.
Aarhus 1940 (theol. Diss., Kobenhavn 1940), 212-213; 2221T.

1176 Rudolph, Die Religion der Mandier, 448. Diese Tatsache spricht aber dafiir, dass
die Mandider mit den Christen in Kontakt gestanden haben. J.J. Buckley rechnet dabei
sowohl mit jiidisch-christlichen Gruppen als auch mit der byzantinischen Orthodoxie
(s. Buckley, The Great Stem of Souls, 330-338).



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 381

mandéischen Taufe (Masbuta) betriftt, so haben eingehende Untersu-
chungen erwiesen, dass sie nicht blof$ als eine Nachahmung der christ-
lich-syrischen, genauer der nestorianischen Taufzeremonie war, wie H.
Lietzmann'"’”und A. Loisy''”® meinten. Auch wenn einige Elemente, wie
die Olsalbung und die Wasserweihe, christlichen Vorbildern verpflich-
tet sind, ist die mandéische Tauthandlung in ihren Grundbestandteilen,
dem Untertauchen, der Zeichnung mit Wasser, dem Wassertrunk, der
Bekranzung, der Handauflegung und dem anschlieflende Brot-Wasser-
Mabhl, eine eigenstandige Entwicklung der vorchristlichen Welt, hervor-
gebracht von so genannten ,,Taufgruppen® jiidisch-paléstinischer Prove-
nienz. Thre Kennzeichen waren besondere Waschungs- und Taufprakti-
ken sowie eine eigene Taufterminologie, wie sie die Masbothéer, Sebuéder
und die Sabier kannten''”?. Auch die Ableitung des ,Jordan“ aus dem
christlichen Taufkult, wie sie Lietzmann vorschlug, hat sich als unhalt-
bar erwiesen!!®, Rudolph, Schenke und Troger sehen im Mandédertum
eine Taufgruppe in den ostlichen Gebieten Syriens und Paldstinas, die
aus dem ,offiziellen Judentum" austrat!!8!, Buckley rechnet ernsthaft mit
der Moglichkeit, dass die ersten Mandéer aus dem Schiilerkreis Johannes
der Téufer stammten!32. Die Verbindung mit der Taufbewegung und das
oben genannte westaramdische Sprachgut zeigen, wie eng die Mandaer
mit den paldstinischen Uberlieferungen verflochten sind. Die ,westli-
che Herkunftstheorie“ der Mandéer, also ihre jiidisch-paldstinische Her-
kunft, bestitigt sich also. Thre polemische Haltung gegeniiber den Juden
widerspricht dem nicht!!8. Eher konnte es nach Rudolph als Beleg fiir
die haretisch-jiidische Herkunft der Mandéer gelten:

177°S. Lietzmann, Ein Beitrag zur Mandierfrage. In: Widengren (Hg.), Der Mandiis-
mus, 93-109.

1178 S. Loisy, Le mandéisme et les origines chrétiennes. Paris 1934 = Loisy, Das Man-
ddertum und die Urspriinge des Christentums. In: Widengren (Hg.), Der Mandéismus,
419-432.

1179 Rudolph, Die Religion der Mandier, 438; Rudolph, Die Mandéer. II., 222 ff,; Ru-
dolph, Zum gegenwirtigen Stand der mandiischen Religionsgeschichte, 139; Vgl. auch
Segelberg, Masbuta. Uppsala 1958; Troger, Die Gnosis, 172.

1180 Rudolph, Die Religion der Mandier, 438-439; Rudolph, Die Mandier. II., 62-66.

1181 Rudolph, Probleme einer Entwicklungsgeschichte der mandiischen Religion, 72;
Rudolph, Die Mandier. I. Bd., 93-94; Rudolph, Stand und Aufgaben in der Erforschung
des Gnostizismus, 532; Schenke, Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und
Gnosis, 129-130; Schenke, Die Gnosis, 401; Troger, Die Gnosis, 172.

1182 Buckley, The Great Stem of Souls, 339-341. Kritik zu dieser Ansicht s. Rudolph, Die
Mandier, 1. Bd., 66-79.

1183 Rudolph, Die Religion der Mander, 448; Rudolph, Die Gnosis, 390-391.



382 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Hier liegen konkrete Gegebenheiten zugrunde, die sich meines Erachtens
immer noch am besten erkldren aus der urspriinglichen Feindschaft einer
haretischen jidischen Sekte gegen das offizielle Judentum'!84,

Rudolph glaubt, dass das in der mandiischen Literatur wichtige Verfol-
gungsmotiv auf historischen Fakten basiert, zumindest in einem Raum,
in dem die Juden die Macht hatten, Andersgldaubige zu tyrannisieren.
Dies aber war im Osten kaum moglich!'®%, wo sie eher verfolgt wurden,
als dass sie Andersgldubige verfolgen konnten. Eine solche Bedringung
sei nur im Westen wiahrend der Existenz eines jiidischen Staates moglich
gewesen: ,man denkt da besonders an die Zeit eines jiidischen Fanatis-
mus nationaler Art in den letzten beiden vorchristlichen und dem ersten
nachchristlichen Jahrhundert sowie der Bar-Kochba-Zeit. Sicheres ldsst
sich aber nicht ermitteln.“!18

Die zweite Schwierigkeit bei der Losung der Mandderfrage besteht
darin, dass die mandiische Literatur schwer datierbar ist!!%’. Zeitge-
schichtliche Anspielungen sind sehr selten und oft auch noch schwer zu
deuten. Sprachliche und stilistische Argumente machen es aber méoglich,
zwischen einer dlteren und einer jiingeren Literatur zu unterscheiden!!%,
Datieren lassen sich aber nur einige Traktate des rechten Ginza, wie das
9. Buch (7./8. Jahrhundert n. Chr.) und das 18. Buch (Mitte des 7. Jahr-
hunderts)''®. Ein ostsyrischer Haresiologe des 8. Jahrhunderts, Theodor
bar Konaill®, zitierte einige Stellen aus dem linken Ginza und erwihnt
das ,,Buch des Dinanukht®, heute das 11. Buch im rechten Ginza!'®!.
R. Macuch hat versucht, aus den Abschreiberlisten chronologische Daten
zu gewinnen. Nach den Kolophonen im Gebetbuch wurde die liturgi-
sche Sammlung im 3. (oder 4.?) Jahrhundert n.Chr. von einem gewis-
sen Zazai dGawazta kopiert (oder redigiert?) — gesetzt den Fall, dass die
Angabe, dieser habe 368 Jahre vor Ramowi gelebt, der zusammen mit
Anos bar Danqa in frithislamischer Zeit (7./8. Jahrhundert) wirkte, ihre
Richtigkeit hat, was bislang jedoch nicht bewiesen ist!!2. Eine solch frithe

1184 Rudolph, Die Mandier. L, 88.

1185 Das meint auch Lidzbarski (Lidzbarski, Mandaische Fragen, 335-336).

1186 Rudolph, Die Mandier. L, 53-54.

187§, dazu: Rudolph, Die Mandier. L., 23 ff.;; Rudolph, Die Religion der Mandier, 411 ff;
Rudolph, Quellenprobleme zum Ursprung und Alter der Mander.

1188 Rudolph, Die Religion der Mandier, 415.

1189 Tbid., 414; Rudolph, Die Mander. 1., 23.

119 Uber ihn s. Rudolph, Die Religion der Mandier, 420-421.

191 Tbid., 414.

192§, dazu auch: ibid., 415-416 und Rudolph, Probleme einer Entwicklungsge-
schichte der mandiischen Religion, 70-71. B. Buckley datiert die Lebenszeit eines der



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 383

Redaktion der liturgischen Texte wiirde das Ergebnis unterstiitzten, das
T. Save-Soderbergh durch Vergleich der manichdischen Thomas-Psal-
men mit der mandédischen Hymnenliteratur (aus dem GL und den ML)
gewonnen hat. Save-Soderbergh entdeckte, dass eine Gruppe manichai-
scher koptischer Psalmen Ubersetzungen mandiischer GL-Hymnen
sind und somit schon Anfang des 3. Jahrhunderts existierten!'*>. Ein
wichtiges Indiz fiir die Existenz mandiischer Uberlieferungen sind magi-
sche Texte auf Blei und Ton, die mit grofler Wahrscheinlichkeit in das 4.
und 5., nach Macuch!*** sogar in das 2. oder 3. Jahrhundert n. Chr. datiert
werden konnen'!®. Sie setzten die Grundziige der mandiischen Mytho-
logie als bekannt voraus!'!*®. In dieselbe Zeit reichen auch die éltesten
Zeugnisse der manddischen Schrift zuriick, die charakenischen Miinzle-
genden des 2. und 3. Jahrhunderts n. Chr. Hinzu kommen die Uberein-
stimmungen der mandiischen Schrift mit den elymaischen Inschriften
aus dem Tang-e Sarwak in Huzistan, die aus dem 2. Jahrhundert n. Chr.
stammen!'”. Literatur und andere Zeugnisse beweisen also die Exis-
tenz der Mandder im 3. Jahrhundert n. Chr!''®®. Einige Forscher, wie etwa
Lidzbarski!'®®, haben die Entstehung der Mandéer noch frither datiert.
Wir haben es also eindeutig mit einer Gruppe zu tun, die bereits exis-
tierte, als die Nag-Hammadi-Texte geschrieben wurden, und zwischen
beiden Uberlieferungen gibt es viele Gemeinsamkeiten'?®. Die Gnosis
war trotz ihren verschiedenen Richtungen und ,Spielarten ein relativ
einheitliches Phinomen. Dies wiederum berechtigt dazu, so verschie-
dene Phinomene wie den Manichiismus, das Mandiertum, die sethia-
nische Gnosis und den Valentinianismus gegen die Kritik von Williams
und King gemeinsam zu betrachten.

Kopisten der mandiischen Handschriften, Slama, sogar ins 2. Jahrhundert n. Chr. (s.
Buckley, The Great Stem of Souls, 340).

1193 Sive-Soderbergh, Studies in the Coptic Manichaean Psalm-Book. Uppsala, 1949.
S. auch: Rudolph, Die Mandéer. 1., 24-25; Rudolph, Die Religion der Mandier, 414-
415; Rudolph, Probleme einer Entwicklungsgeschichte der mandéischen Religion, 69;
Widengren, Einleitung. In: Widengren (Hg.), Der Mandiismus, 2 und1o.

1194 Macuch, Anfinge der Mandéer, 139.

1195 Rudolph, Die Religion der Mandier, 416 fF.

1196 Thid., 415.

1197 Tbid.; Rudolph, Probleme einer Entwicklungsgeschichte der mandiischen Religion,
70. S. auch: Rudolph, Die Mandaer. I, 29-31.

1198 Tbid., 44.

1199 Lidzbarski, Ginza. Der Schatz oder das grofle Buch der Mandéer, X.

1200 S, dazu auch: Rudolph, Coptica-Mandaica. Zu einigen Ubereinstimmungen zwi-
schen koptisch-gnostischen und mandéischen Texten. In: Rudolph, Gesammelte Auf-
sitze, 433 ff.



384 I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF

Um die westliche, syrisch-palastinische Herkunft der Mandéier zu
erkldaren, wurde die Theorie entwickelt, dass die Mandier von Paldstina
nach Mesopotamien ausgewandert sind. Die Abwanderung nach dem
Osten wird hier mit dem andauernden jiidischen Druck erklirt!?’!. Diese
Theorie, die sich auch auf Anhaltspunkte in den mandiischen Uberlie-
ferungen, etwa in der Mirjai-'?** und der Haran-Gawaita-Legende!?%,
stiitzt, hat viele Anhénger gefunden, zu denen Schenke, Rudolph, Haardt,
Macuch und Buckley zdhlen. Nach Macuch liegt der Schliissel zur
Losung der Frage nach dem paléstinischen Material im Mandiismus in
der legenddren geographischen Tradition vom Exodus der nasoriischen
Gemeinde aufgrund jiidischer Verfolgung!?**. Nur die Datierungen des
Ereignisses ist umstritten: Lidzbarski, Schenke und Buckley pladieren fiir
das 1. Jahrhundert n. Chr.!?%, Rudolph bringt es mit dem Bar-Kochba-
Aufstand im 2. Jahrhundert'?% in Verbindung und Haardt verlegt es auf
das 3. Jahrhundert!?””. Die Datierungen hingen von den verschiedenen
Interpretationen der ,Haran-Gawaita-Legende® ab'208 In ihr wird vom
Aufenthalt der Nasorider im medischen Bergland oder im ,,inneren® (ver-
borgenen?) Haran berichtet, wo sie sich unter dem Konig Ardban vor
den jiidischen Verfolgern verborgen hielten. Macuch und Buckley iden-
tifizieren Ardban mit dem Konig Artaban III. (Regierungszeit 12-38
n. Chr)'?%, Bammel mit Artaban IV. (um 80-105 n.Chr.) und Rudolph
mit Artaban V. (213-227 n.Chr.)!?!°. Die manddischen Legenden auf
charakenischen Miinzen unterstiitzen Rudolphs Meinung, stammen sie
doch gleichfalls aus dem 2. bis 3. Jahrhundert n. Chr!?!!. Solange jedoch

1201 Rudolph, Die Mandéer. L, 251.

1202 Tbid., 95 ff.

1203°S. Drower, The Haran Gawaita and the Baptism of Hibil-Ziwa. Citta del Vaticano
1953 (Studi e Testi 176); Rudolph, Zum gegenwirtigen Stand der mandéichen Religions-
geschichte, 131-133; Macuch, Alter und Heimat des Mandéismus nach neuerschlossenen
Quellen, 402 ft.

1204 Macuch, Anfinge der Mandéer, 111.

1205 T jdzbarski, Der Schatz oder das grofle Buch der Mandier, X; Schenke, Die Gnosis,
401; Buckley, The Great Stem of Souls, 339ff.

1206 Rudolph, Die Mandier. I, 251. S. auch: Rudolph, Probleme einer Entwicklungsge-
schichte der mandaischen Religion, 70; Rudolph, Zum gegenwirtigen Stand der mandai-
schen Religionsgeschichte, 133; Rudolph, Die Religion der Mandaer, 450.

1207 Haardt, Die Gnosis, 10.

1208 S Rudolph, Zum gegenwirtigen Stand der mandaischen Religionsgeschichte, 131~
134; Macuch, Anfinge der Mandder, 131 ff.

1209 Macuch, Anfinge der Mandier, 126 ff.; Macuch, Zur Friithgeschichte der Mandier,
649 ff.; Buckley, The Great Stem of Souls, 315-326.

1210 Rudolph, Die Religion der Mandier, 447; Rudolph, Die Mandier. I, 55f., 100.

1211 Rudolph, Zum gegenwirtigen Stand der mandaischen Religionsgeschichte, 134.



I1.2. ALTTESTAMENTLICHER UND JUDISCHER STOFF 385

nicht mehr Material zur Verfiigung steht, wird sich die Frage nicht zufrie-
den stellend beantworten lassen. Sicher scheint nur zu sein, dass in der
»Haran-Gawaita-Legende“ eine Uberlieferung greifbar wird, die die Aus-
wanderung vielleicht nur eines Teiles der Gemeinde in das damals ira-
nische Gebiet zwischen Harran und Nisibis oder Medien wiahrend der
spiteren Arsakiden-Zeit in mythisch-legendiren Farben schildert!?!.

Die Mandader sind ein gutes Beispiel fiir die Art der Gnosis, die unab-
hingig vom Christentum entstand, aber dennoch mit dem Judentum
viele Berithrungspunkte aufweist'?!>. Wie die hermetische Gnosis und
einige sethianische Texte von Nag Hammadi zeigen, ist das Mandédertum
aber nicht die einzige ,,Spielart” dieser Gnosis gewesen.

1212 Rudolph, Die Religion der Mandier, 447; vgl. auch Buckley, The Great Stem of Souls,
315-326.

1213 1], Buckley verweist darauf, dass die Religion der Mandier sogar das fritheste
Beispiel gnostischer Frommigkeit tiberhaupt sein kann (s. ibid, 339-341).






I1.3. ZUSAMMENFASSUNG DES II. TEILS

I. ZUR FRAGESTELLUNG UND METHODE

In den gnostischen Uberlieferungen gibt es viele Gestalten, Namen und
Erziahlungen, Zitate, Anspielungen, Paraphrasen und Topoi, die aus dem
AT iibernommen wurden. Der jiidische Stoff in der gnostischen Literatur
beschrinkt sich aber nicht auf alttestamentliche Erzdhlungen und Hel-
den, sondern umfasst auch Personen, Geschichten und Topoi aus der
aufSerbiblischen apokalpyptischen, pseudepigaphischen und frithrabbi-
nischen Literatur. Auflerdem nehmen im jidischen Stoft der Gnosis
Mythologeme eine herausragende Stellung ein, also Vorstellungskom-
plexe mit eindeutig jidischem Hintergrund. Zu ihnen zdhlen etwa die
Unterscheidung zwischen dem unbekannten Gott und dem Demiurgen,
die Vorstellung von den sieben Planetenherrschern und den Engeln, die
an der Schopfung beteiligt oder fiir sie verantwortlich sind, die Gestalt
der Weisheit und der ,,Sophia-Mythos“ sowie die Vorstellung vom Got-
tesgeist im Menschen. Die Benutzung des ATs und der jiidischen Quel-
len und Uberlieferungen kann als Beweis dafiir gelten, dass die Autoren
gnostischer Texte Juden waren oder zumindest in enger Verbindung mit
dem Judentum standen.

Bei Werken christlich-gnostischer Natur (s. Klassifizierung in der Ein-
leitung, I1.), kann man davon ausgehen, dass der alttestamentliche Stoft
zu ihnen durch den Filter der Grof3-Kirche gelangt ist. Doch gibt es auch
gnostische Texte, in denen christliche Einfliisse fehlen, altestamentliche
und jiidische Motive aber dennoch zu finden sind. Zur Uberpriifung,
ob der alttestamentliche und jiidische Stoff in der gnostischen Litera-
tur die in der Einleitung (s. Abschnitt I.) vorgestellte Arbeitshypothese
unterstiitzt, werden im zweiten Teil verschiedene alttestamentliche und
judische Motive ihren Themen nach systematisiert und analysiert. Das
Hauptgewicht liegt dabei auf Texten der nichtchristlichen Gnosis und
solchen, die zwar christlich sind, in denen aber die spezifisch christlichen
Elemente nur eine geringe Rolle spielen (s. Klassifizierung in der Einlei-
tung, II.). Fiir die Analyse der alttestamentlichen und jiidischen Motive
wird die Typologie von Peter Nagel verwendet, der die Moglichkeiten
zur Auslegung, Anwendung und Verwerfung des ATs folgendermaflen
gruppiert:



388 I1.3. ZUSAMMENFASSUNG DES II. TEILS

. Auslegung im Gegensinn durch Rollen- und Funktionstausch.

. Hohnische Absage an Gestalten und Begebenheiten des AT.

. Korrektive Auslegung in engem Anschluss an die zweite Gruppe.

. Inanspruchnahme ,,neutraler” Passagen mittels allegorischer Deu-
tung.

5. Eklektische Bezugnahme auf Einzelsitze des AT zur Bestitigung

eigener Lehrsitze oder Kultpraktiken.
6. Atiologische oder typologische Deutung des ATs mit teils soterio-
logischer Tendenz.

AW N

II. ZU DEN ALTTESTAMENTLICHEN UND
JUDISCHEN MOTIVEN IN DER GNOSTISCHEN LITERATUR

Die wichtigsten alttestamentlichen Themen in der Gnosis sind folgende
drei Episoden aus der Genesis:

1. Die Schopfung der Welt und des Menschen.

2. Der Paradiesgarten, Stindenfall und die Vertreibung aus dem Para-
dies (diese drei Themen werden gewohnlich als ,,die Paradiesge-
schichte® bezeichnet).

3. Die Sintflut.

Andere Themen, wie etwa die Ereignisse in Sodom, die Gesetzgebung,
der Exodus und der Bau von Jerusalem durch den Kénig Salomo, werden
wesentlich seltener aufgegriffen.

Eine Auslegung der Schopfungsberichte in der Genesis finden sich
in UW, AJ, HA, TracTrip, 2LogSeth, in der Kosmogonie der Barbelio-
ten, bei den Ophiten und den Sethianern (nach Irendus), in der mandaii-
schen Literatur und im Traktat ,,Poimandres. Gnostiker interpretierten
die Schopfungsberichte der Genesis, glaubten sie doch, dass im Urzu-
stand die Erklarung der gegenwirtigen Situation des Menschen, d.h.
seine Gefangenschaft in der materiellen Welt, zu finden sei. Dasselbe
gilt es auch fiir die Paradieserzdhlung, die in UW, AJ, HA, in der man-
déischen Literatur, im Buch ,,Baruch® des Gnostikers Justin bei Hippo-
lytus und in TestVer vorkommt. Fiir die Gnostiker erklérte die Erzéh-
lung vom Siindenfall den Verlust des Paradieses sowie die Herrschaft
des Demiurgen und seiner Méchte auf Erden. Sie ist somit ein Mythos,
der einen vorweltlichen Fall erzdhlt, um den gegenwirtigen Zustand des
Menschen und sein Verlangen nach Befreiung zu erkldren. Die Sintflut-
geschichte, die im AgEv, in der ApcAd, im AJ, in der HA, in Noema, in



I1.3. ZUSAMMENFASSUNG DES II. TEILS 389

der ParSem, im ExpVal, im Ginza, bei Irendus (IrenHaer I 30,10) und bei
Epiphanius (EpiphHaer 38, 3,1-4) vorkommt, wurde von den Gnosti-
kern meist uminterpretiert. Darauf verweist bereits die Begriindung der
Demiurgen zur Vernichtung der Menschen. In der Bibel ist die Ursache
der Sintflut die Bosheit der Menschen und die Reue Gottes iiber seine
Schopfung (vgl. Gen 6,5-6). Auch in der ExpVal und im AJ wird von der
Reue des Schopfers angesichts der Schopfung berichtet. Damit steht ihr
Bericht der Bibel sehr nahe. Im A]J, in der HA und in der ApcAd dage-
gen reagiert Gott mit der Sintflut auf eine, nach Meinung der Gnosti-
ker, positive Entwicklung. So musste der erste Herrscher nach dem AJ
erkennen, dass die Menschen ihn in ihrer Weisheit iibertrafen. Da die
bis dahin ergriffenen Gegenmafinahmen nicht den gewiinschten Erfolg
erzielt hatten (vgl. BG 2 p. 72,12 bis 17 parr), wurden die Menschen
vernichtet. Wie in der Paradiesgeschichte, so ist auch hier das eigentli-
che Motiv des Demiurgen sein Neid gegeniiber den Menschen. Das Ziel
dieser Bibelauslegung ist leicht durchschaubar - sie soll den Schopfer-
gott disqualifizieren und zeigen, dass er ein Ignorant und boses Wesen
ist.

Uber die drei urzeitlichen Ereignisse der Genesis wird in den gnos-
tischen Uberlieferungen in unterschiedlicher Art berichtet. Manchmal
finden sie sich als ausfiihrliche Erzéhlungen, die gnostische Paraphra-
sen der Schopfungsberichte darstellen (UW, AJ, HA), manchmal werden
sie in kurzen Berichten dargestellt (TracTrip, 2LogSeth). In einigen Fil-
len wird tiber die Schépfung der Welt zwar ausfiihrlich in einer Kosmo-
gonie berichtet, doch enthilt sie nur einige wenige Motive der Schop-
fungsberichte (,,Poimandres®). Ebenso werden die Schopfungsgeschich-
ten unterschiedlich ausgelegt. In UW, in AJ und in HA werden die bibli-
schen Schopfungsberichte griindlich uminterpretiert. Diese Interpreta-
tion, die von U. Bianchi und K. Rudolph als ,,Protestexegese” bezeich-
net wird, wendet sich kritisch gegen den Demiurgen und den Archon-
ten, hinter denen der Gott des ATs und seine Engel stehen. So wird
der biblische Gott und Schopfer der Welt im AJ zu einer ungestalte-
ten, unwissenden Fehlgeburt der Weisheit. Jaldabaoths Worte: ,,Ich bin
ein eifersiichtiger Gott, und es gibt keinen anderen Gott aufler mir®
die im AT eine Selbstpridikation des wahren Gottes sind, dienen hier
zur Beschreibung der Uberheblichkeit des Schépfergottes und offenba-
ren seinen Neid, seine Ignoranz und seinen Ubermut. Auch der Teufels-
name Samael, den Jaldabaoth im Schopfungsbericht des A] (NHC II,1
p. 11,18) trdgt, ist ein Beleg fiir die Ddmonisierung des Gottes Israels.
Hinter den sieben bodsen Planeten, die in der mandiischen Literatur



390 II.3. ZUSAMMENFASSUNG DES II. TEILS

als Helfer des Demiurgen Ptahil an der Schopfung beteiligt sind, kann
man die Vorstellung von den weltschopfenden Engeln erkennen, die aus
der jidischen Apokalyptik stammt. Hier zeigt sich eine scharfe Pole-
mik der Gnostiker gegen die jiidischen Vorstellungen in der mandai-
schen Literatur und gegen die grolkirchlichen Anschauungen im UW,
AJ und in HA. Gleichzeitig war das AT auch fiir die Gnostiker eine
Heilige Schrift, waren sie doch iiberzeugt, dass die Texte des ATs das
Wissen iiber den Schopfergott und das wahre Wesen der Menschen
enthielten. So diente das AT zur Legitimation gnostischer Vorstellun-
gen.

Die Protestexegese war aber nur eine mogliche Auslegungsweise der
Schopfungsberichte. Im Traktat ,,Poimandres® etwa fehlt sie. Zwar fin-
det sich hier ein philosophischer Midrasch von der Schopfung des Men-
schen, der auf Gen 1,26f. beruht und in dem die Gottesebenbildlich-
keit des Menschen auf doppelte Weise konstruiert wird: einmal durch
den inneren Menschen, der als géttlicher Anthropos ein Bild (eixwv)
Gottes ist, zum anderen durch den menschlichen Korper. Diese Aus-
legung, die auch in anderen gnostischen Schriften zu finden ist, wur-
zelt in derselben Uberlieferung wie Philos Vorstellung vom himmlischen
Menschen, niamlich im hellenistischen Judentum. Auch bei den anderen
Genesis-Erzdhlungen werden neben der ,Protestexegese® auch andere
Auslegungsmoglichkeiten benutzt. So findet sich etwa bei der Paradies-
geschichte im Buch ,,Baruch® des Gnostikers Justin bei Hippolyt die alle-
gorische Auslegung.

Unter den in der Gnosis wichtigen alttestamentlichen Personen
kommt den Nachkommen Adams, Kain, Abel und Seth, eine besondere
Bedeutung zu, wobei der Adamssohn Seth an erster Stelle steht. Er ist
dabei in der ApcAd und im AgEv der Vermittler der geheimen Offen-
barungen und Stammvater der Gnostiker, ,,der Nachkommenschaft des
Seths“ Mose und die Propheten kommen in den gnostischen Uberliefe-
rungen weniger oft vor und werden hier meistens negativ bewertet. So
wird Mose in den mandéischen Uberlieferungen zum Prophet der bése
Dimonin Ruha. Nach Irendus (IrenHaer I 23,3) wurden die Propheten
von den Engeln, die die Welt erschaffen hatten, inspiriert, wollten sie die
Menschen doch in ihrer Knechtschaft halten. Nach der Lehre der Ophi-
ten und Sethianer (IrenHaer 130,11) wurden die Propheten sogar den
bosen Archonten zugeordnet. Wie in der Protestexegese zeigen sich auch
hier die polemische Haltung der Gnosis gegeniiber dem Judentum und
ihre heftige Auseinandersetzung mit ihm.



I1.3. ZUSAMMENFASSUNG DES II. TEILS 391

III. Zu DEN HEBRAISCHEN UND
ARAMAISCHEN WORTERN UND WORTSPIELEN IN DEN
GNOSTISCHEN SCHRIFTEN VON NAG HAMMADI

Auf3er den Namen von Engeln, Archonten, Damonen und Gotteswesen,
die hebraischer oder aramiischer Herkunft sind, gibt es in den koptisch-
sprachigen Schriften von Nag Hammadi zudem eine Reihe von Wor-
tern und Wortspielen, die gleichfalls hebraischer oder aramaéischer Her-
kunft sind oder nur vor einem hebréischen oder aramdischen Hinter-
grund verstindlich sind. Besonders hdufig finden sie sich in den Schrif-
ten des Codex II. So wird in der ,Hypostase der Archonten® von der
Schlange als ,,Unterweiserin® berichtet, wobei das geistige Weib gemeint
ist, das durch die Schlange wirkt (NHC IL4 p. 90,11). Als Schlange ist
der Belehrte aber maskulin (NHC II4 p. 89,32; 90,6). ¥ ist das fiir
beide Geschlechter anwendbare substantivierte Partizip vom Pe‘al des
Verbums ®n. Das Wortspiel stammt aus dem palédstinischen Arama-
isch, kann im Syrischen das Partizipium von hwj doch nur vom Pa‘el
gebildet werden. ¥ ist eine westaramdische Form. Ein entsprechen-
des Wortspiel ﬁndet sich in GenR 20,11, wo ebenso ly und X0, mn
und X111 miteinander verbunden werden. Solche Wortsp1e1e konnen ein
Beleg dafiir sein, dass die Autoren der Nag-Hammadi-Schriften die jiidi-
schen Traditionen, darunter auch die paldstinisch-jiidischen Traditio-
nen, kannten und mit den Tragern dieser Traditionen Kontakte gehabt
haben.

IV. ZUR MANDAERFRAGE

Uber den Ursprung der Mandaer, also iiber die Frage nach dem Alter
und der Heimat der Mandder (,,die Mandderfrage®), finden sich in der
Forschung zwei konkurrierende Theorien: die ,,6stliche Theorie®, die eine
Abstammung der Mandéer aus Mesopotamien-Babylonien postuliert,
und die ,westliche Theorie®, die die Abstammung der Mandier aus
Paldstina-Syrien behauptet. Die wichtigsten Argumente fiir die zweite
Theorie sind:

1. Sprachliche Belege: zentrale Begriffe der ostaramaischen Literatur
der Mandier sind westaramaischer Herkunft (kusta, manda, msu-
nia, gufna, nasuraia). Auch viele Namen mythologischer Wesen
stammen aus dem Westen, wie Hauran, Silmai und Nidbai, Hewath,
JoSamin, Jokabar, Jokasar und Jozataq. Die Mandier verwenden fiir



392 II.3. ZUSAMMENFASSUNG DES II. TEILS

»taufen“ und ,Taufe® den Terminus sb‘ ganz dhnlich wie die ost-
jordanischen Taufgruppen, aber im Unterschied zum ostsyrischen
Gebrauch der Wurzel ‘md.

2. In den mandiischen Uberlieferungen spielen der Jordan (Jardna)
und Jerusalem eine wichtige Rolle. Die Mandder meinen mit Jeru-
salem immer die konkrete Stadt, niemals den Aon. Die Rede ist vom
Bau Jerusalems durch Salomo (GR 46, 14 verwechselt das mit dem
Tempelbau), iiber das Auftreten Christi und seines manddischen
Widersachers, Anos, iber Johannes den T#ufer, (iber die Bekeh-
rung der Jidin Mirjai zum manddischen Glauben in Jerusalem,
tiber ihre Flucht aus Jerusalem an den Euphrat, tiber die Verfol-
gung der Mandéer durch die Juden in Jerusalem und tiber die Ver-
nichtung von Jerusalem, was als Strafe fiir die Ablehnung der man-
ddischen Botschaft und die Verfolgung der Mandier gedeutet wird.
Nach Rudolph besitzen die Mandéer eine ,,mythisch-geographische
Tradition’, die historisch fundiert ist und ihren Ursprung in den
Westen, nach Paldstina, verlegt.

Diese Ansicht teilen auch Schenke, Haardt, Klauck, Troger und viele
andere Forscher. Die Theorie iiber die westliche Herkunft der Mandéer
ist mit Sicherheit besser belegt. Die Mandéer vertreten eine Richtung der
Gnosis, in der alttestamentliche und jiidische Motive eine wichtige Rolle
spielen. Diese sind aber nicht iiber die Vermittlung des Christentums zu
den Mandiern gelangt.



ERGEBNISSE

Die Schlussfolgerungen aus der vorliegenden Arbeit konnen folgender-
maflen zusammengefasst werden:

1. In den gnostischen Texten und Systemen finden sich zahlreiche Ele-
mente (,Motive®) aus diversen Religionen und der griechischen
Philosophie, besonders dem Mittelplatonismus. Der religionsge-
schichtliche Ursprung der gnostischen Bewegung kann also unter-
schiedlich hergeleitet werden, und so gibt es in der heutigen For-
schung viele konkurrierende Ursprungsmodelle.

2. Bei der Entstehung der Gnosis muss mit Einfliissen aus mehr als
einer Religion gerechnet werden, wobei der Beitrag der diversen
Religionen unterschiedlich grof3 ist. Ein Vergleich zeigt, dass der
Anteil des antiken Judentums und des Mittelplatonismus grof3er
ist als der Anteil der altbabylonischen, altagyptischen oder altper-
sischen Religion. In den gnostischen Uberlieferungen und Syste-
men wurden Elemente aus dem Judentum und dem Mittelplato-
nismus nicht nur als Hlustrationsmaterial benutzt, sondern wirk-
ten auch bei der Entstehung gnostischer Grundmythologeme
mit, wie etwa bei der Unterscheidung zwischen dem hdchsten
tranzendenten und wahren Gott und dem Demiurgen, bei der
Vorstellung von den Engeln als Schopfer, vom Fall der Weisheit
(Sophia), vom Gott ,Mensch® (Anthropos) und vom Gottesgeist
im Menschen. Der jiidische Hintergrund dieser Mythologeme fallt
dabei stirker ins Gewicht als die Einfliisse aus dem Mittelplatonis-
mus.

3. Ausgehend von der Bedeutung jiidischer Einfliisse stellt sich die
Frage, ob durch sie nicht die Hypothese von der religionsgeschicht-
lichen Herkunft der gnostischen Bewegung aus dem Judentum,
genauer aus jildischen Kreisen, die fiir Einfliisse aus dem griechi-
schen Denken offen waren, bestdtigt wird. Die Existenz solcher
Kreise zu Beginn unserer Zeitrechnung in Paldstina und in der Dia-
spora konnte nachgewiesen werden.

4. Mitunter sind alttestamentliche und jiidische Motive in der Gnosis
auch dort von Bedeutung, wo Einfliisse der griechischen Philoso-
phie fehlen, wie z.B. im Manddertum. Diese Beobachtung legt die



394

ERGEBNISSE

Frage nahe, ob man die Gnosis nicht mit verschiedenen Kreisen des
Judentums Verbindung bringen miisse, darunter auch mit solchen,
die nicht stark vom Hellenismus beeinflusst waren.

. Die Beziehungen zwischen Gnosis und Judentum bestehen nicht

nur auf der Ebene der obengenannten Mythologeme, sondern -
und in erster Linie — im Gebrauch der alltestamentlichen und jiidi-
schen Texte und Uberlieferungen. Wie bewiesen werden konnte,
lernten die Gnostiker sie hiufig erst durch Vermittlung des Chris-
tentums kennen. Daneben gibt es auch eine grofie Gruppe gnosti-
scher Texte, in denen der christliche Stoff eine herausragende Rolle
spielt, zudem finden sich gnostische Texte und Systeme, die keiner-
lei Einfliisse seitens des Christentums aufweisen, wie etwa die man-
daischen Texte, eine Gruppe der sethianischen Texte und die Texte
der hermetischen Gnosis. Folglich finden sich auch Beweise fiir eine
auflerchristliche Existenz der gnostischen Bewegung. Da die phi-
nomenologischen Grundstrukturen der Gnosis und des Christen-
tums unterschiedlich sind, kann als sicher gelten, dass die Gno-
sis nicht nur auflerhalb des Christentums existierte, sondern auch
unabhingig vom ihm entstand. Doch standen die beide religiosen
Bewegung schon frith in engem Kontakt miteinander und entwi-
ckelten sich gemeinsam weiter.

. Ein gutes Beispiel fiir eine gnostische Gruppe, die nicht vom Chris-

tentum beeinflusst wurde, in deren Mythologie und Kult aber alttes-
tamentliche und jiidische Motive eine herausragende Rolle spielen,
sind die Mandéer. Thr Taufritus, der weder aus den Reinigungsriten
der altmesopotamischen Religion noch aus der christlichen Taufe
ableitbar ist, weist auf Beziehungen zu den jiidischen Taufgruppen
in Paldstina hin. Auch einige sethianische Texte und die simoniani-
sche Gnosis konnen als Zeugen hierfiir dienen, doch wurden ihre
Beziehungen im Unterschied zur Forschung an den Mandiern wis-
senschaftlich noch nicht bestatigt.

. Das Hautpargument gegen die Hypothese, dass die Herkunft der

Gnosis in Kreisen des Judentums zu suchen sei, ist die polemi-
sche und teilweise negative Haltung der Texte gegeniiber dem Gott
Israels, dem Gesetz Gottes (Torah) und den Juden. Auch der alt-
testamentliche und jiidische Stoff wird in der Gnosis teils griind-
lich uminterpretiert. Aber auch diese Tatsache kann unterschied-
lich erklart werden: nach einer Hypothese waren die ersten Gnosti-
ker Menschen, die aus dem Judentum stammten, aber wegen ihren
religiosen Anschauungen ihre Gemeinden verlassen mussten. Die



ERGEBNISSE 395

gnostische Weltanschauung und ihr Weltgefiihl konnte sich unter
solchen Apostaten schnell verbreitet haben.

. Die Analyse des Gebrauchs alttestamentlicher und jiidischer Texte
und Uberlieferungen bei den Gnostikern sowie der Mythologeme,
die auf judischen Vorstellungen und exegetischen Interpretatio-
nen basieren, beweist zwar nicht, dass die Gnosis aus dem Juden-
tum ableitbar ist, doch zeigt sie, dass jene Hypothese, die nach
den Anfingen der gnostischen Bewegung im Judentum sucht, die
wahrscheinlichste ist. Es steht aufler Zweifel, dass die Einfliisse des
Judentums auf die frithe Gnosis von herausragender, wenn nicht
zentraler Bedeutung waren, wobei man in vielen Fillen beweisen
kann, dass sie unabhdngig vom Christentum in die Gnosis gekom-
men sind. Die jiidische Magie, die auch unter den Griechen und
Romern weit verbreitet war, ist zur Erklarung dieser Einfliisse unzu-
reichend, ebenso wie das Wissen um die Septuaginta, das in der
antiken Welt auch aufSerhalb des Juden- und Christentums weit-
flachig belegt ist. Folglich mussten an der Entstehung gnostischer
Uberlieferungen Menschen beteiligt gewesen sein, die personliche
Beziehungen zum Judentum unterhielten - sie waren entweder sel-
ber Juden, Proselyten, deren Glaubensanschauung mit der jener der
sich herausbildenden jiidischen Orthodoxie in Konflikt geriet, oder
ehemalige Juden, also jiidische Apostaten. In beiden Fillen wiren
heftige Auseinandersetzungen mit dem Judentum gut verstandlich.
Beiden christlichen Gnostikern muss man dabei auch mit ganz spe-
zifischen Motiven rechnen. So war doch die polemische Haltung
gegeniiber dem Judentum charakteristisch fiir das werdende Mehr-
heitschristentum des 2. und 3. Jahrhunderts. Erste Spuren in dieser
Richtung finden sich schon im Neuen Testament.






QUELLEN UND LITERATUR

1. QUELLEN

L. Bibelausgaben

Biblia Hebraica Stuttgartensia qua antea cooperantibus A. Alt, O. Eissfeld, P.
Kahle ediderat R. Kittel. Editio funditus renovata adjuvantibus H. Bardtke,
W. Baumgartner, PA.H. de Boer, O. Eissfeldt, J. Fichtner, G. Gerleman,
J. Hempel, E Horst, A. Jepsen, E Maass, R. Meyer, G. Quell, Th.H. Robinson,
D.W. Thomas cooperantibus H.P. Riiger et J. Ziegler ediderunt K. Elliger et
W. Rudolph. Textum Masoreticum curavit H.P. Riiger. Masoream elaboravit
G.E. Weil. Editio tertia emendata opera W. Rudolph et H.P. Riiger. 5. Aufl.
Stuttgart 1997.

Die Bibel. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift. Gesamtausgabe. Psalmen und
Neues Testament Okumenischer Text. Stuttgart 2000.

Nestle-Aland. Novum Testamentum Graece post Eberhard Nestle et Erwin Nestle
communiter ediderunt Kurt Aland, Matthew Black, Carlo M. Martini, Bruce
M. Metzger, Allen Wikgren. Apparatum criticum recensuerunt et editionem
novis curis elaboravarerunt Kurt Aland et Barbara Aland una cum Institutio
studiorum textus Novi Testamenti Monasteriensi (Westphalia). 27. neu bear-
beitete Aufl. 11. Druck. Stuttgart 1993.

Septuaginta. 1d est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes edidit
Alfred Rahlfs. Duo volumnia in uno. Stuttgart 1979.

I1. Gnostische Texte

a. Allgemeine Quellensammlungen

Haardt, R. Die Gnosis. Wesen und Zeugnisse. Salzburg 1967.

Foerster, W. (Hg.). Die Gnosis. I. Bd.: Zeugnisse der Kirchenviter. Diisseldorf
1995.

Foerster, W. (Hg.). Die Gnosis. II. Bd.: Koptische und manddische Quellen.
Diisseldorf 1995.

Foerster, W. (Hg.). Die Gnosis. I1I. Bd.: Der Manichdismus. Diisseldorf 1995.

b. Koptisch-gnostische Schriften

1. Nag Hammadi Schriften

The Coptic Gnostic Library. A Complete Edition of the Nag Hammadi Codices.
Paperback reprint in vie volumes. Leiden 2002.

Schenke, H.-M.; Bethge, H.-G.; Kaiser, U.U. (Hgg.). Nag Hammadi Deutsch. 1.
Band: NHC I,1-V,1. Eingeleitet und iibersetzt von Mitgliedern des Berliner
Arbeitskreises fiir Koptisch-Gnostische Schriften. (GCS. NF 8). Berlin, New
York 2001.



398 QUELLEN UND LITERATUR

Schenke, H.-M.; Bethge, H.-G.; Kaiser, U.U. (Hgg.). Nag Hammadi Deutsch. 2.
Band: NHC 'V, 2-XIII, 1, BG 1 und 4. Eingeleitet und iibersetzt von Mitglie-
dern des Berliner Arbeitskreises fiir Koptisch-Gnostische Schriften. Berlin-
Brandenburgische Akademie der Wissenschaften. (GCS. NF 12). Berlin, New
York 2003.

Schenke, H.-M.; Bethge, H.-G.; Kaiser, U.U. (Hgg.). Nag Hammadi Deutsch. Stu-
dienausgabe. Eingeleitet und iibersetzt von Mitgliedern des Berliner Arbeits-
kreises fiir Koptisch-Gnostische Schriften. Berlin, New York 2007.

Layton, B. (ed.). The Gnostic Scriptures. A New Translation with Annotations and
Introductions. London 1987.

Robinson, J. M. (ed.). The Nag Hammadi Library in English. Translated by
Members of the Coptic Gnostic Library Project of the Institute for Antiquity
and Christianity. 2nd ed. Leiden 1984.

Bethge, H.-G. ,,Nebront*. Die zweite Schrift aus Nag-Hammadi-Codex V1. Eingel.
u. tibers. vom Berliner Arbeitskreis fiir Koptisch-Gnostische Schriften. In:
ThLZ 98, 1973, 97—104.

. »Yom Ursprung der Welt*. Die fiinfte Schrift aus Nag Hammadi Codex II.
Neu hrsg. und unter bevorzugter Auswertung anderer Nag-Hammadi-Texte
erklart. Berlin, 1975 (Ms.).

Bohlig, A.; Labib, P. Die koptisch-gnostische Schrift ohne Titel aus dem Codex II
von Nag Hammadi. Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Insti-
tut fiir Orientforschung. Veréffentlichung Nr. 58. Berlin 1962.

Bohlig, A.; Wisse, F. Nag Hammadi Codices III, 2 and IV, 2. The Gospel of the
Egyptians (The Holy Book of the Great Invisible Spirit). (NHS IV). Leiden
1975.

Bullard, R. A. The Hypostasis of the Archons. The Coptic Text with Translation
and Commentary. (PTS 10). Berlin, New York 1970.

Gibbons, J. A. A Commentary on the Second Logos of the Great Seth. Yale 1972.

Kaiser, U.-U. Die Hypostase der Archonten (Nag-Hammadi-Codex II,4). Neu
hrsg., iibersetzt und erkldrt von Ursula Ulrike Kaiser. Berlin-Brander-
burgische Akademie der Wissenschaften. (TU, 156.). Berlin, New York
2006.

Painchaud, L. (ed.). I'écrit sans titre. Traité sur I’ origine du monde (NH IL5 et
XIII,2 et Brit. Lib. Or. 4926[1]). Par Louis Painchaud; avec deux contributions
de Wolf-Peter Funk (BCNH.T 21). Québec, Louvain 1995.

Pearson, B. A. (ed.). Nag Hammadi Codices IX and X. (NHS 15.). Leiden 1981.

Pearson, B. A. (ed.). NHC IX, 1: Melchisedek. In: Nag Hammadi Codizes IX and
X (NHS XV). Leiden 1981.

2. Andere koptisch-gnostische Schriften

Schmidt, C.; Schenke, H.-M. (Hgg.). Koptisch-gnostische Schriften. 1. Band. Die
Pistis Sophia. Die beiden Biicher des Jeu. Unbekanntes altgnostisches Werk.
Hrsg. von Carl Schmidt. 4., um das Vorwort erweiterte Aufl. Hrsg. von Hans-
Martin Schenke. (GCS 45). Berlin 1981.

Schmidt, C. (Hg.). Pistis Sophia. Ein gnostisches Originalwerk des dritten Jahr-
hunderts aus dem Koptisch tibersetzt. Leipzig 1925.




QUELLEN UND LITERATUR 399

3. Mandaische Schriften

Brandt, W. Manddische Schriften. Gottingen 1893 (Nachdr.: Amsterdam, 1973).

Drower, E. S. The Book of the Zodiac (Sfar Malwasia). London 1949 (Oriental
Translation Fund 36).

. The Canonical Prayerbook of the Mandaeans. Leiden 1959.

. Diwan Abatur or Progress the Purgatories. Text and Translation. Citta del

Vaticano 1950 (Studie e Testi 151).

. The Haran Gawaita and the Baptism of Hibil-Ziwa. Citta del Vaticano 1953
(Studi e Testi 176).

——. A Pair of Nasorean Commantaries (Two Priestly Documents). The Great
»First World*. The Lesser ,,First World*“. Leiden 1963.

. The Thousand and Twelve Questions (Alf Trisar Suialia). Berlin 1960
(Veroft. d. Inst. f. Orientforsch. 32).

Lidzbarski, M. Das Johannesbuch der Mandder. Text und Ubersetzung. 2 Bde.
Gieflen 1905 u. 1915.

——. Ginza. Der Schatz oder das groffe Buch der Mandider. (QRS 13). Gottingen,
Leipzig 1925.

. Mandiiische Liturgien. (Abh. d. Kgl. Gesellschaft der Wissenschaften zu

Gottingen, Phil.-hist. KI. NF 17, 1). Berlin; Hildesheim 1962 (unveranderter

Nachdruck der Ausgabe Berlin 1920).

III. Hermetische Literatur

Colpe, C.; Holzhausen, J. (Hgg). Das Corpus Hermeticum Deutsch. Teil 1: Die
griechischen Traktate und der lateinische ,, Asclepius“. Ubersetzt und eingelei-
tet von Jens Holzhausen. (Clavis Pansophiae. Eine Bibliothek der Universal-
wissenschaften in Renaissance und Barock. Bd. 7,1). Stuttgart 1997.

Nock, A.D.; Festugiere, A.-]. (ed.). Corpus Hermeticum. Hermés Trismégiste.
Texte etabli et trad. 4 vols. 4. Paris 1983.

Scott, W. (ed.). Hermetica. The ancient Greek and Latin writings which con-
tain religious or philosophic teachings ascribed to Hermes Trismegistus. I-IV.
Oxford 1924-1936.

IV. Kirchenviter

Die Apostolischen Viiter

Lindemann, A.; Paulsen, H. (Hg.). Die apostolischen Viter. Neu iibersetzt und
hg. Von Andreas Lindemann und Henning Paulsen. Griechisch-deutsche
Parallelausgabe. 1. Teil. Tiibingen 1992.

Clemens von Alexandria

Werke. Hrsg. von O. Stahlin, 3 Bde., Leipzig 1936-1970 (GCS Bd. 12. 15. 17);
Bd. 1 in 3. Aufl, Berlin 1972; Bd. 2 neu hrsg. von L. Friichtel, Berlin 1962;
Bd. 3 in 2. Aufl. neu hrsg. von L. Friichtel. Berlin 1970.

Epiphanius von Salamis

Ancoratus und Panarion. Hrsg. von K. Holl, 3 Bde., Leipzig 1915, 1922, 1933
(GCS Bd. 25. 31. 37) 2. bearb. Aufl. hrsg. von J. Dummer Bd. I, Berlin 1980;
Bd. III, Berlin 198s.



400 QUELLEN UND LITERATUR

Eusebius von Caesarea

Kirchengeschichte. Hrsg. und eingeleitet von Heinrich Kraft. Ubersetzung von
Philipp Haeuser. Unverdnd. Nachdr. der 3. Aufl. 1989. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1997.

Praeparatio Evangelica. In: Eusebius Werke. 8. Band. Hrsg. im Auftrage der
Kommission fiir spatantike Religionsgeschichte der Deutschen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin von Karl Mras. 1. Teil: Einleitung, die Biicher I bis X.
Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhundert. Hrsg. von
der Komission fiir spitantike Religionsgeschichte der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Berlin 1954.

Hippolyt von Rom

Refutatio omnium haeresium. Ed. By M. Marcovich. (PTS 25). Berlin 1986.

Widerlegung aller Hiiresien (Philosophumena). Ubers. von Graf Konrad Preysing.
(BKV 40). Miinchen 1922.

Irendus von Lyon

Adversus haereses = Gegen die Hiiresien. Zweisprachige Neuausgabe christlicher
Quellentexte aus Altertum und Mittelalter. Hrsg. von Norbert Brox. Band 8/3.
Freiburg u.a. 1995.

Des Heiligen Irendus fiinf Biicher gegen die Hiiresien. Ubers. von E. Klebba, 2.
Bde, Miinchen 1922/1923 (BKV 3-4).

Justin der Mdrtyrer
Die beiden Apologien Justins des Mdrtyrers. Ubers. von G. Rauschen. In: Frith-
christliche Apologeten und Martyrerakten. Bd. 1, Miinchen 1913 (BKV 12).

Origenes

Contra Celsum Libri VIII. Edidit M. Marchovich. (VigChr 54). Leiden u.a. 2001.

Des Origenes acht Biicher gegen Celsus. Ubers. von P. Koetschau, 2 Bde, Miinchen
1926 (BKV 52-53).

Tertullian

Opera. Ed. A. Reiferscheid, G. Wissowa, Ae. Kroymann, H. Hoppe, V. Bulhart et
Ph. Borleffes. 4. Bde, Wien 1890-1957 (CSEL 20. 47. 69. 76).

Uber die Seele (De anima). Eingel., tibers. u. erldut. Ziirich 1980 (Bibl. d. Alten
Welt. Werke Tertullians Bd. 1).

V. Neutestamentliche Apokryphen

Hennecke, E.; Schneemelcher, W. Neutestamentliche Apokryphen in deutscher
Ubersetzung. I. Band. Evangelien. 6., villig neubearb. Aufl. Tiibingen 1990.
—. Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung. II. Band. Apo-
stolisches Apokalypsen und Verwandtes. 6., vollig neubearb. Aufl. Tiibingen

1997.

Plisch, U.-K.; Bull, K.-M. Schriften des Urchristentums. Frithchristliche Apo-
kryphen erldutert von Uwe-Karsten Plisch. Apostolische Viter erldutert von
Klaus-Michael Bull. Bibeldigital. Deutsche Bibelgesellschaft (CD-Rom).

Plisch, U.-K. Das Thomasevangelium. Originaltext mit Kommentar. Stuttgart
2007.



QUELLEN UND LITERATUR 401

V1. Jiidisch-hellenistische Literatur

Flavius Josephus. De bello Judaico. Der jiidische Krieg. Griech. u. dt. v. Otto
Michel u. Otto Bauerfeind. Darmstadt, I 1982, II/1 1963, II/2 1969, III 1969.

—. Judische Altertiimer. Ubersetzt und mit Einleitung und Anm. versehen
von Dr. Heinrich Clementz. 2. Aufl. Wiesbaden 2006.

Philo von Alexandrien: Philonis Alexandrini Opera quae supersunt. Hrsg. von
Leopold Cohen und Paul Wendland. 6. Bde u. Index. Berlin 1896-193o0.

VII. Alttestamentliche Apokryphen und Pseudepigraphen

Becker, J. (Hg.). Die Testamente der zwolf Patriarchen. Unterweisung in lehrhafter
Form. (JSHRZ I1I). Giitersloh 1974.

Bottrich, Chr. (Hg.). Das slawische Henochbuch. (JSHRZ V). Giitersloh 1995.

Dillmann, A. Das christliche Adambuch des Morgenlandes. In: Jahrbiicher der
Biblischen Wissenschaft 5, 1852/53, 1-144.

Kautzsch, E. Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments. 2.
Bde. Tiibingen 1900. (Neudr.: Darmstadt 1962).

Lichtenberger, H.; Oegma, G. S. (Hgg). Supplementa. Einfiihrung zu den Jiidi-
schen Schriften aus hellenistisch-romischer Zeit. (JSHRZ VI). Giitersloh 2001.

RieBler, P. (Hg.). Altjiidisches Schriftum ausserhalb der Bibel. Ubers. und erliutert
von Paul RiefSler. Heidelberg 1966.

Ulig, S. (Hg.). Das dthiopische Henochbuch. (JSHRZ V). Giitersloh 1984.

VIIL Schriften von Qumran

Lohse, E. (Hg.). Die Texte aus Qumran. Hebrdisch und Deutsch. Miinchen 1964.

Maier, J. (Hg.). Die Qumran-Essener: die Texte vom Toten Meer. Bd. I: Die Texte
der Hohlen 1-3 und 5-11. (UTB 1862). Miinchen u. Basel 1995.

Maier, J. (Hg.). Die Qumran-Essener: Die Texte vom Toten Meer. Bd. II: Die Texte
der Hohlen 4. (UTB 1863). Miinchen u. Basel 1995.

Martinez, EG.; Tigchelaar, E.J.C. (ed.). The Dead Sea Scrolls Study Edition.
Leiden 1997/98.

IX. Altrabbinische Literatur

Borner-Klein, D. (Hg.). Pirke de-Rabbi Elieser. Nach der Edition Venedig 1544
unter Beriicksichtigung der Edition Warschau 1852. Aufgearb. Und {ibers.
von Dagmar Borner-Klein. (S] 26.). Berlin, New York 2004.

Braude, W. G. (ed). Pesikta Rabbati. Discourses for Feasts, Fasts, and Special
Sabbaths. Transl. From the Hebrews by William G. Braude. 2 vols. New
Hawen, London 1968.

Correns, D. (Hg.). Die Mischna. Ins Deutsche iibertragen, mit einer Einleitung
und Anmerkungen von Dietrich Correns. Wiesbaden 2005.

Freedman, H.; Simon, M. (ed.). The Midrasch Rabbah. Transl. Into English with
Notes, Glossray and indices under the editorhip of. H. Freedman and Maurice
Simon. 4 vols. London/Jerusalem/New York 1977.

Goldschmidt, L. (Hg.). Der babylonische Talmud. Neu iibertragen durch L. Gold-
schmidt. VI. Bd.: Sota/Gittin/Qiddushin. Berlin 1966.



402 QUELLEN UND LITERATUR

Maher, M.M.S.C. (ed.). Targum Pseudo-Jonathan: Genesis. Transl., with Intro-
ductions and Notes (The Aramaic Bible 1. Bd.). Collegeville 1992.

Neusner, J. (ed.). Pesigta deRab Kahana. An Analytik Translation Transl. By
Jacob Neuser. 2. Vols. (BJSt 122/123). Altanta 1987.

Neusner, J. (ed.). Genesis Rabbah. 3. Bde. Atlanta 1985.

Stemberger, G. (Hg.). Midrasch. Vom Umgang mit der Rabbinen mit der Bibel.
Einfiihrung - Texte — Erlduterungen. Miinchen 1989.

Wiinsche, A. (Hg.). Aus Israels Lehrhallen. Kleine Midraschim zur spditeren
legendarischen Literatur des Alten Testaments. 6. Bde. Leipzig 1907-1909.
Wiinsche, A. (Hg.). Bibliotheca Rabbinica. Eine Sammlung alter Midraschim. 5

Bde. Leipzig 1880-1885.

X. Die dgltere mystische Literatur des Judentums

Hermann, K. (Hg.). Massekhet Hekhalot. (TSAJ 39). Tiibingen 1994.

Schifer, P; Hermann, K. (Hgg.). Die Hekhalot-Literatur. 4. Bde., 1987-1995.

Schifer, P; Hermann, K. (Hgg.). Ubersetzung der Hekhalot-Literatur I, Par. 1-8o.
(TSA]J 46). Tiibingen 1995.

Schifer, P. (Hg.). Ubersetzung der Hekhalot-Literatur II, Par. 81-334. (TSAJ 17).
Tibingen 1987.

Schifer, P. (Hg.). Ubersetzung der Hekhalot-Literatur III, Par. 335-597. (TSA]J
22). Tibingen 1989.

Schifer, P. (Hg.). Ubersetzung der Hekhalot-Literatur IV, Par. 598-985. (TSAJ 23).
Tiibingen 1991.

XI. Sonstige jiidische Literatur

Ginzberg, L. The Legends of the Jews. Philadelphia 1937.
Urbach, E. E. The Sages. Jerusalem 1975.

XII. Samaritanische Literatur

Cowley, A. E. The Samaritan Liturgy. 2 Bde. Oxford 1909.

Memar Marqah. The Teatching of Marqah. Ubers. von ]. Macdonald. 2. Bde.
Berlin 1963.

The Samaritan Chronicle II. Ubers. von J.J. Macdonald. Berlin 1969.

Vilmar, E. (Hg.). Abu I-Fath’s Annales Samaritani. Gotha 1865.

2. HILFSMITTEL

1. Worterbiicher

Balz, H. Schneider, G. Exegetisches Worterbuch zum Neuen Testament. Bde. I-1I1.
Stuttgart u.a.: Kolhammer, 1980-1983.

Bauer, W. Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testa-
ments und den friihchristlichen Literatur. K. Aland, B. Aland, Hgg. Berlin, New
York 1988.

Crum, W.E.A. Coptic Dictionary. Oxford 2000.



QUELLEN UND LITERATUR 403

Dalman, G. Aramdisch-neuhebrdisches Handworterbuch zu Targum, Talmud und
Midrasch. 3. Aufl. Géttingen 1938.

Drower, E.S.; Macuch, R.A. Mandaic Dictionary. Oxford 1963.

Gesenius, W. Hebrdisches und aramdisches Handwdorterbuch iiber das Alte Testa-
ment. Bearb. von Dr. Frants Buhl. Unverinderter Neudruck der 1915 erschie-
nenen 17. Auflage. Berlin u.a. 1962.

Kittel, G. (Hg.) Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament. Bde. I-IX.
Stuttgart u.a. 1957-1973.

Lampe, G.W.H. A Patristic Greek Lexicon. 17th impr. Oxford 2003.

Liddell, H.G; Scott, R. A Greek-English Lexicon. Oxford 1968.

Siegert, F. Nag-Hammadi-Register. Worterbuch zur Erfassung der Begriffe in den
koptisch-gnostischen Schriften von Nag-Hammadi mit einem deutschen Index.
(WUNT 26) Tiibingen 1982.

Smith, R. A Concise Coptic-English Lexicon. Second Edition. (Resources for
Biblical Study, Number 35). Atlanta 1999.

II. Grammatiken

Plisch, U.-K. Einfiihrung in die koptische Sprache. Sahidischer Dialekt. (Sprachen
und Kulturen des christlichen Orients 5.). Wiesbaden 1999.

Layton, B. A coptic grammar: Sahidic dialect: with chrestomathy and clossary.
(Porta linguarum Orientalium, N.S. 20). Wiesbaden 2004.

II1. Konkordanzen

Charron, R. Concordance des textes de Nag Hammadi. Le Codex III. (BCNH.C
3.). Sainte-Foy/Louvain/Paris 1995.

. Concordance des textes de Nag Hammadi. Le Codex VII. (BCNH.C 1.).
Sainte-Foy/Louvain/Paris 1995.

Cherix, P. Concordance des textes de Nag Hammadi. Le Codex VI. (BCNH.C 2.).
Sainte-Foy/Louvain/Paris 1993.

——. Concordance des textes de Nag Hammadi. Le Codex I. (BCNH.C 4.).
Sainte-Foy/Louvain/Paris 1995.

Funk, W.-P. Concordance des textes de Nag Hammadi. Les Codices VIII et IX.
(BCNH.C 5.). Sainte-Foy/Louvain/Paris 1997.

——. Concordance des textes de Nag Hammadi. Les Codices X et XIA. (BCNH.C
6). Sainte-Foy/Louvain/Paris 2000.

3. SEKUNDARLITERATUR

1. Bibel-Kommentare

Bauernfeind, O. Die Apostelgeschichte. (ThHK 5) Leipzig 1939.

Bultmann, R. Das Evangelium des Johannes. 11. Durchgesehene Auflage (KEK).
Gottingen 1953.

Haenchen, E. Die Apostelgeschichte. 13. Aufl. (KEK 3) Gottingen 1961.

Hertzberg, H-W. Der Prediger. (KAT XVII 4-5). Giitersloh 1963.

Holtz, G. Die Pastoralbriefe. (ThHK XIII). Berlin 1965.



404 QUELLEN UND LITERATUR

Jankowski, G. Und sie werden horen. Die Apostelgeschichte des Lukas. 1. Teil (1,1-
9,31). Eine Auslegung. In: Exegetische Zeitschrift Texte¢»Kontexte Nr. 91/92,
Heft 3-4, 2001, Berlin 2001.

Jervell, J. Die Apostelgeschichte. (KEK 3). 17. Aufl. Gottingen 1998.

Klauck, H.-J. Der erste Johannesbrief. (EKK XXIII/1). Ziirich u.a. 1991.

. Der zweite und dritte Johannesbrief. (EKK XXIII/2). Zirich u.a.
1992.

Kriiger, Th. Kohelet (Prediger). (BK XIX). Neukirchen 2000.

Lauha, A. Kohelet. (BK XIX). Neukirchen 1978.

Merkel, H. Die Pastoralbriefe. (NTD 9/1). 13. Aufl. (Erstaufl. dieser Bearbeitung).
Géttingen, Ziirich 1991.

Oberlinner, L. Die Pastoralbriefe. Erster Timotheusbrief. (HThK XI/2). Freiburg
u.a. 1994.

Ogden, G. Qohelet. Sheffield 1987.

Pesch, R. Die Apostelgeschichte. 1. Teilband: Apg 1-12. (EKK V). Ziirich u.a.
1986.

Pokorny, P. Der Brief des Paulus an die Epheser. (ThHK 10/II). Leipzig 1992.

. Der Brief des Paulus an die Kolosser. (ThHK 10/I). Berlin 1990.

Roloft, J. Der erste Brief an Timotheus. (EKK XV). Neukirchen 1988.

Rad, G. von. Das erste Buch Mose (Genesis). Teilband 2: Kapitel 1-12,9. (ATD 2).
8. Aufl. Gottingen 1967.

Schneider, G. Die Apostelgeschichte. 1. Teil. Einleitung. Kommentar zu Kap. 1,
1-8, 40. (HThK 5). Freiburg u.a. 1980.

Schille, G. Die Apostelgeschichte des Lukas. (ThHK V.) 2. Aufl. Berlin 1984.

Strack, H.L.; Billerbeck, P. Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch., 4. Bd: Die Briefe des Neuen Testaments und die Offenbarung
Johannis. 4., unveriand. Aufl. Miinchen 1965.

Strobel, A. Der Brief an die Hebrder. (NTD 9/2). 13. Aufl. Gottingen, Ziirich
1991.

Vogler, W. Die Briefe des Johannes. (ThHK 17). Berlin 1993.

Weiser, A. Der zweite Brief an Timotheus. (EKK XV1/1). Ziirich u.a. 2003.

Weif3, H.-F. Der Brief an die Hebrdier. (KEK 13). 15. Aufl. Géttingen 1991.

Zahn, Th. Die Apostelgeschichte des Lucas. 1. Hafte (KNT 5). Leipzig u. Erlangen

1919.

I1. Monographien

Adam, A. Die Psalmen des Thomas und das Perlenlied als Zeugnisse vorchristlicher
Gnosis. (BZNW 24). Berlin 1959.

——. Lehrbuch der Dogmengeschichte. Bde. I-11. Giitersloh 1965-1968.

Albertz, R. Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. Teil 2: Vom Exil
bis zu den Makkabdern. Grundrisse zum Alten Testament. (ATD Ergénzungs-
reihe 8/2). Gottingen 1992.

Albright, W.F. Die Religion Israels im Lichte der archiologischen Ausgrabungen.
Miinchen, Basel 1956.

Altaner, B.; Stuiber, A. Patrologie. Leben, Schriften und Lehre der Kirchenviiter.
8., durchges. und erw. Aufl. Freiburg u.a. 1978.



QUELLEN UND LITERATUR 405

Amélineau, M.E. Essai sur le gnosticisme égyptien, ses développements et son
origine égyptienne. (Annales de Musée Guimet, vol. 14). Paris 1887.

Anz, W. Zur Frage nach dem Ursprung des Gnostizismus. Ein religionsgeschicht-
licher Versuch. (TU 15, Heft 4.) Leipzig 1897.

Assmann, J. Tod und Jenseits im Alten Agypten. Miinchen 2001.

Bauer, W. Rechtgliubigkeit und Ketzerei im dltesten Christentum. 2. Aufl. Tiibin-
gen 1964.

Baur, EChr. Die christliche Gnosis oder die christliche Religions-Philosophie in
ihrer geschichtlichen Entwicklung. Tibingen 1835.

Beek, M.A. Geschichte Israels von Abraham bis Bar Kochba. Stuttgart u.a. 1961.

Ben-Sasson, H.H. (Hg.). Geschichte des jiidischen Volkes. 1. Band. Von den Anfin-
gen bis zum 7. Jahrhundert. Von Abraham Malamat, Hayim Tadmor, Mena-
hem Stern, Shmuel Safrai. 2., unveriand. Aufl. Miinchen 1981. (3. Teil: Die Zeit
des Zweiten Tempels, von Menachem Stern, S. 231-373; 4. Teil: Das Zeitalter
der Mischna und des Talmuds (70-640), von Shmuel Safrai, S. 377-469).

Beyschlag, K. Simon Magus und die christliche Gnosis. (WUNT 16). Tiibingen
1974.

Bohlig, A.; Markschies, Chr. Gnosis und Manichdismus. Forschungen und Stu-
dien zu Texten von Valentin und Mani sowie zu den Bibliotheken von Nag
Hammadi und Medinet Madi. (BZNW 72). Berlin, New York 1994.

Bois, M. Zoroastrizé. Verovanija i obotsai. Moskva 1987.

Bonner, C. Studies in Magical Amulets, chiefly Graeco-Egyptian. (University of
Michigan Studies. Humanistic Series. Vol. XLIX). London 1950.

Borchert, G.L. An Analysis of the Literary Arrangement and Theological Views in
the Coptic Gnostic Gospel of Philip. Princeton 1967.

Bormann, K. Die Ideen- und Logoslehre Philons von Alexandrien. Eine Ausein-
andersetzung mit H.A. Wolfson. Koln 1955.

Buckley, J.J. The Great Stem of Souls. Reconstructing Mandaean History. New
Jersey 200s5.

Bousset, W. Die Religion des Judentums im spdthellenistischen Zeitalter. In 3.
verb. Aufl. hrsg. von Hugo Gressmann. 4., photomechanisch gedr. Aufl. mit
einem Vorwort von Eduard Lohse. (HNT 21). Tiibingen 1966.

. Hauptprobleme der Gnosis. (FRLANT 10). (Neudr. der 1. Aufl. von 1907).
Goéttingen 1973.

Bowman, J. Samaritanische Probleme. Studien zum Verhdiltnis von Samarita-
nertum, Judentum und Urchristentum. (Franz Delitzsch-Vorlesungen, 1959).
Stuttgart u.a. 1967.

Brandenburger, E. Fleisch und Geist. Paulus und die dualistische Weisheit.
(WMANT 29). Neukirchen-Vluyn 1968.

Brandt, W. Die Mandiier, ihre Religion und ihre Geschichte. Amsterdam 1915.

. Die mandiische Religion. Leipzig 1889.

Braun, H. Spdtjiidisch-hdretischer und friihchristlicher Radikalismus. 2 Bde.
Tibingen 1957.

Brown, P. Die Keuschheit der Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und Koperlichkeit
im frithen Christentum. (dtv wissenschaft 4627). Miinchen, Wien 1994.

——. The Body and Society: Men, Women, and Sexual Renunciation in Early
Christianity. New York 1988.




406 QUELLEN UND LITERATUR

Brumlik, M. Die Gnostiker. Der Traum von der Selbsterlosung des Menschen. 2.
Aufl. Berlin 2000.

Bultmann, R. Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen. (Erasmus-
Bibliothek). Ziirich 1949.

. Theologie des Neuen Testaments. 9., durchges. und erg. Aufl. (UTB 630).
Tiibingen 1984.

Burkert, W. Antike Mysterien. Funktionen und Gehalt. 2., unverand. Aufl. Miin-
chen 1991.

Burkitt, E.C. Church and Gnosis. Cambridge 1932.

Burrows, M. Die Schriftrollen vom Toten Meer. 2. Aufl. Miinchen 1958.

Casey, R.P. Gnosis, Gnosticism and the New Testament. In: The Background of
the New Testament and its Eschatology. W.D. Davies u.a. (eds.). Cambridge
1964.

Clauss, M. Mithras, Kult und Mysterien. Miinchen 1990.

Cockerill, G.L. The Melchizedek Christology in Hebr 7:1-28. Diss. Masch. Union
Theological Seminary. Richmond 1976.

Collins, J.J. Between Athen and Jerusalem. Jewish Identity in the Hellenistic
Diaspora. New York 1983.

Colpe, C. Die religionsgeschichtliche Schule. Darstellung und Kritik ihres Bildes
vom gnostischen Erlosermythus. (FRLANT 78). Gottingen 1961.

Conzelmann, H.; Lindemann, A. Arbeitsbuch zum Neuen Testament. 13., bearb.
Aufl. (UTB 52). Tibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 2000.

Cook, ].G. The Interpretation of the Old Testament in Greco-Roman Paganism.
(STAC 23). Tiibingen 2004.

Cumont, F. Die orientalischen Religionen im romischen Heidentum. 7., un-
verdnd. Aufl. Darmstadt 1975. (Reprograf. Nachdr. d. 3. dt. Aufl. Leipzig
1931).

Dihne, A.F. Geschichtliche Darstellung der jiidisch-alexandrinischen Religions-
Philosophie. Bd.I. Halle 1834.

De Faye, E. Gnostiques et gnosticisme. Paris 1913.

Demarest, B. A History of Interpretation of Hebrews 7,1-10 from the Reformation
to the Present. Tiibingen 1976.

Desjardin, M.R. Sin in Valentinianism. (SBL. Diss. Ser. 108). Atlanta/Georgia
1990.

Dexinger, F. Sturz der Gottersohne oder Engel vor der Sintflut? Wien 1966.

Dodd, C.H. The Bible and the Greeks. Part II: Hellenistic Judaism and the
Hermetica. London 1935.

Dodds, E.R. Paganad ja kristlased dngistuse ajastul. Tallinn 2003.

Drower, E.S. The Mandaeans of Iraq and Iran. Their Cults, Customs, Magic,
Legends, and Folklore. Leiden 1962.

. The Secret Adam. A Study of Nasorean Gnosis. Oxford 1960.

Elsas, Chr. Neuplatonische und gnostische Weltablehnung in der Schule Plotins.
(RVV XXXIV). Berlin, New York 1975.

Fallon, ET. The Entthronement of Sabaoth. Jewish Elements in Gnostic Creation
Myths. (NHS 10) Leiden 1978.

Fischer, K.-M. Das Urchristentum. (Kirchengeschichte in Einzeldarstellungen
I/1.). 2. Aufl. Berlin 1991.




QUELLEN UND LITERATUR 407

Fisher, EL. The New and Greater Exodus. The Exodus Pattern in the NT. (South-
western Journal of Theology 20). Seminary Hill 1977.

Fohrer, G. Iisraeli usundi ajalugu. Tartu 1997.

Fossum, J.E. The Name of God and the Angel of the Lord. Samaritan and
Jewish Concepts of Intermediation and the Origin of Gnosticism. (WUNT 36).
Tiibingen 1985.

Frickel, J. Die ,,Apophasis Megale® in Hippolyts Refutatio (VI 9-18): Eine Para-
phrase zur Apophasis Simons. Roma 1968.

Friedlinder, M. Der vorchristliche Gnostizismus. Leipzig 1898.

Friichtel, U. Die Kosmologischen Vorstellungen bei Philo von Alexandrien. Ein
Beitrag zur Geschichte der Genesisexegese (ALGH]J II). Leiden 1968.

Gaftron, H.-G. Studien zum koptischen Philippusevangelium unter besonderer
Beriicksichtigung der Sakramente. Bonn 1969.

Gese, H.; Hofner, M.; Rudolph, K. Die Religionen Altsyriens, Altarabiens und der
Mandder. (RM. Bd. 10, 2). Stuttgart u.a. 1970.

Giebel, M. Das Geheimnis der Mysterien. Antike Kulte in Giechenland, Rom und
Agypten. Miinchen, 1993.

Good, D.J. Reconstructing the Tradition of Sophia in Gnostic Literature. (SBL.MS
32). Atlanta 1987.

Goppelt, L. Typos. Die typologische Deutung des Alten Testaments im Neuen.
Giitersloh 1939. (BFChTh.M 43) = Darmstadt 1981.

Grant, R.M. Gnosticism and Early Christianity. New York 1959.

Gritz, H. Gnostizismus und Judentum. Krotischin 1846.

Green, H.A. The Economic and Social Origins of Gnosticism. Atlanta 1985.

Gruenwald, I. Apocalyptic and Merkavah Mysticism. (AGJU 14.) Leiden, Koln
1980.

. From Apocalypticism to Gnosticism. Studies in Apocalypticism, Merkavah
Mysticism and Gnosticism. (BEAT 14). Frankfurt/M. 1988.

Grypeou, E. ,Das vollkommene Pascha® Gnostische Bibelexegese und Ethik.
(OBC 15). Wiesbaden 2005.

Gunkel, H. Zum religionsgeschichtlichen Verstindnis des Neuen Testaments.
(FRLANT 1). Géttingen 1903.

Gunneweg, A. Tisraeli ajalugu (Ms.).

Haar, S. Simon Magus. The First Gnostic? (BZNW 119). Berlin, New York
2003.

Harnack, A. von. Lehrbuch der Dogmengeschichte. 1. Bd. Die Entstehung des
kirchlichen Dogmas. 4., neu durchgearb. und verm. Aufl. Ttibingen 1909.
Heinen, H. Geschichte des Hellenismus. Von Alexander bis Kleopatra. Miinchen

2003.

Hengel, M. The ,Hellenization“ of Judaea in the First Century after Christ.
London; Philadelphia 1989.

——. Juden, Griechen und Barbaren. Aspekte der Hellenisierung des Judentums
in vorchristlicher Zeit. (SBS 76). Stuttgart 1976.

. Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter besonderer
Beriicksichtigung Paldstinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v. Chr. 2., durchges. und
erg. Aufl. (WUNT 10). Tiibingen 1973.

Herrmann, S. Geschichte Israels in alttestamentlicher Zeit. 3. Aufl. Berlin 1985.




408 QUELLEN UND LITERATUR

Heussi, K. Kompendium der Kirchengeschichte. 18. Aufl. (unverind. Nachdr. der
12. Aufl.) Tiibingen 1991.

Hilgenfeld, A. Die Ketzergeschichte des Urchristentums, urkundlich dargestellt.
Leipzig 1884. = Darmstadt 1963.

Hofius, O. Der Vorhang vor dem Thron Gottes. (WUNT 14). Tiibingen 1972.

. Katapausis. Die Vorstellung vom endzeitlichen Ruheort im Hebrierbrief.
(WUNT 11). Tibingen 1970.

Hornung, A. Der Eine und die Vielen. Altigyptische Gotterwelt. 6., vollstindig
iiberarb. u. erw. Aufl. Darmstadt 2005.

Horton, EL. jr. The Melchizedek Tradition. A critical Examination ot the sources
to the fifth Century A.D. and in the Epistle to the Hebrews. (Society for New
Testament Studies. Monograph series; 30). Cambridge 1976.

Iwersen, J. Gnosis und Geschichte. Gnostisches Ich- und Weltverstindnis im Spiegel
der Geschichte des dstlichen Mittelmeerraumes von Alexander dem Grossen bis
ins zweite nachchristliche Jahrhundert. Hamburg 1994.

——. Gnosis zur Einfithrung. (Zur Einfithrung 240). Hamburg 2001.

Jerome, EJ. Das geschichtliche Melchisedech-Bild und seine Bedeutung im Hebrd-
erbriefe. Freiburg 1920 (Ms.).

Jervell, J. Imago Dei. Gen. 1,26f. im Spdtjudentum, in der Gnosis und in den
paulinischen Briefen. Gottingen 1960.

Jonas, H. Gnosis und spdtantiker Geist. 1. Teil: Mit einer Einleitung zur Geschichte
und Methodologie der Forschung. 3., verb. und verm. Aufl. Géttingen 1964.

. Gnosis und spitantiker Geist. Teil 1: Die mythologische Gnosis, mit einer
Einleitung zur Geschichte und Methodologie der Forschung. Gottingen 1934.

——. Gnosis und spdtantiker Geist. Teil 2: Von der Mythologie zur mystischen
Philosophie. Erste und zweite Hilfte. (FRLANT 159). Géttingen 1993.

. The Gnostic Religion. The Message of the Alien God and the Beginnings of
Christianity. 2nd, rev. ed. Boston 1991.

Kaiser, O. Die alttestamentlichen Apokryphen. Eine Einleitung in Grundziigen.
Giitersloh 2000.

Karpeles, G. Geschichte der jiidischen Literatur. 1. Bd. 3. Aufl. Berlin 1920.

Kasemaa, K. De origine et theologia mandaeorum. Mandalasist ja manda usundi
gnostilisest lunastusopetusest. Magistriviitekiri. Palamuse 1975 (Ms.).

Kiasemann, E. Das wandernde Gottesvolk. (FRLANT 37). Géttingen 1957.

Kasher, A. The Jews in Hellenistic and Roman Egypt. (TSA]J 7). Tibingen 1985.

Kessler, K. Uber Gnosis und altbabylonische Religion. Berlin 1882.

King, K.L. What is Gnosticism? London 2003.

Kippenberg, H.G. Garizim und Synagoge. Berlin 1971.

Klauck, H.-]. Die religiose Umwelt des Urchristentums II. Herrscher- und Kaiser-
kult, Philosophie, Gnosis. (Kohlhammer-Studienbiicher Theologie 9,2). Stutt-
gart u.a. 1996.

Klijn, A.E]; Reinink, G.J. Patristic Evidence for Jewish-Christian Sects. (N'T.S
XXXVI). Leiden 1973.

. Seth in Jewish, Christian and Gnostic Literature. Leiden 1977.

Kohler, M. Vana Testamendi teoloogia. Tartu 1995.

Koschorke, K. Die Polemik der Gnostiker gegen das kirchliche Christentum.
Unter besonderer Beriicksichtigung der Nag-Hammadi-Traktate ,, Apokalypse




QUELLEN UND LITERATUR 409

des Petrus“ (NHC VIIL,3) und Testimonium Veritatis“ (NHC IX,3). (NHS 12).
Leiden 1978.

Koster, H. Einfiihrung in das Neue Testament im Rahmen der Religionsgeschichte
und Kulturgeschichte der hellenistischen und romischen Zeit. Berlin, New York
1980.

Koster, H.; Robinson, .M. Entwicklungslinien durch die Welt des friihen Chris-
tentum. Tiibingen 1971.

Kroll, J. Die Lehren des Hermes Trismegistos. In: Beitrdge zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. (TU XII, H. 2—-4). Miinster 1914.

Kichler, M. Friihjiidische Weisheitstraditionen. Fribourg 1979.

Kiimmel, W.G. Handbuch zum Neuen Testament. Bd 9. 4. Aufl. Tiibingen 1949.

Lahe, J. Gnoosis ja algkristlus (Gnosis und Urchristentum). Tallinn 2004.

Legge, F. Forerunners and Rival of Christianity. Edinburgh 1964.

Leipoldt, J.; Grundmann, W. (Hg.). Umwelt des Urchristentums. 1. Bd. Darstel-
lung des neutestamentlichen Zeitalters. 7. Aufl. Berlin 1985.

Leisegang, H. Die Gnosis. 5. Aufl. (Kroners Taschenausgabe 32). Stuttgart 1985.

Liebermann, S. Greek in Jewish Palestine. New York 1965.

. Hellenism in Jewish Palestine. New York 1950.

Lipsius, R. Gnostizismus, sein Wesen, Ursprung und Entwicklungsgang. Leipzig
1860.

Loader, WR.G. Sohn und Hoherpriester. Eine traditionsgeschichtliche Untersu-
chung zur Christologie des Hebrderbriefes. (WMANT 53). Neukirchen-Vluyn
1981.

Logan, A.H.B. Gnostic Truth and Christian Heresy. Edinburgh 1996.

——. The Gnostics: Identifying an Ancient Christian Cult. Edinburgh 2006.

Lohse, E. Die Entstehung des Neuen Testaments. Berlin 1976.

. Paulus. Eine Biographie. (Bsr 1520). Miinchen 2003.

——. Umwelt des Neuen Testaments. 7., durchges. Aufl. Grundrisse zum Neuen
Testament. (NTD. Ergédnzungsreihe. Bd. 1). Géttingen 1986.

. Uue Testamendi teoloogia pohijooni. Tartu 1994.

Lubsczyk, H. Der Auszug Israels aus Agypten. Seine theologische Bedeutung in
prophetischer und priesterlicher Uberlieferung. (ETL 11). Leipzig 1963.

Lucius, E. Die Therapeuten und ihre Stellung in der Geschichte der Askese. Eine
kritische Untersuchung der Schrift vita contemplativa. Strassburg 1880.

Lupieri, E. The Mandaeans: The Last Gnostics. Grand Rapids, Michigan 2001.

Liidemann, G. Untersuchungen zur simonianischen Gnosis. (Gottinger theologi-
sche Arbeiten 1). Gottingen 1975.

Lidemann, G.; Janflen, M. Bibel der Hretiker. Die gnostischen Schriften aus Nag
Hammadi. Eingeleitet, iibersetzt und kommentiert von Gerd Liiddemann und
Martina Janflen. Stuttgart 1997.

Luttikhuizen, G.P. Gnostic Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Traditions.
(NHMS 58). Leiden 2006.

——. The Revelation of Elchasai. Investigations into the Evidence for a Mesopo-
tamian Jewish Apocalypse of the Second Century and its Reception by Judeo-
Christian Propagandists. (TSA]J 8). Tibingen 1985.

Mack, B.L. Logos und Sophia. Untersuchungen zur Weisheitstheologie im hellenis-
tischen Judentum. (StUNT 10). Géttingen 1973.




410 QUELLEN UND LITERATUR

Maier, J. Geschichte der jiidischen Religion. Von der Zeit Alexander des Grossen bis
zur Aufklidrung mit einem Ausblick auf das 19./20. Jahrhundert. Berlin, New
York 1972.

——. Zwischen den Testamenten. Geschichte und Religion in der Zeit des zweiten
Tempels. (NEB.AT ErgBd. 3.) Wiirzburg 1990.

Markschies, Chr. Das antike Christentum. Frommigkeit, Lebensformen, Institu-
tionen. (Bsr 1692). Miinchen 2006.

. Die Gnosis. (Bsr 2173). Miinchen 2001.

Meyer, E. Ursprung und Anfiinge des Christentums. 3. Bd.: Die Apostelgeschichte
und die Anfinge des Christentums. Stuttgart u. Berlin 1923.

Michaelis, J.D. Einleitung in die gottlichen Schriften des Neuen Bundes. 2 Bde.
Gaottingen 1750.

Momigliano, A. Hochkulturen im Hellenismus. Miinchen 1979.

Nicholson, E.-W. Exodus and Sinai Tradition. Oxford 1973.

Nilsson, M.P. Geschichte der griechischen Religion. 2. Bd. Die hellenistische und
romische Zeit. (Handbuch der Altertumswissenschaft. Hrsg. von Walter Otto.
5. Abt. 2. Teil). Vierte, unverianderte Aufl. Miinchen 1988.

Nixon, R.E. The Exodus in the New Testament. London 1963.

Odeberg, H. Die manddische Religionsanschauung. Uppsala 1930.

Pagels, E. Adam, Eve and the Serpent. New York 1989.

. The Gnostic Gospels. Harmondsworth 1990.

Pedersen, V. Sch. Bidrag til an Analyse af de mandaeiske Skrifter, med henblik
paa bestimmelsen af mandaeernas forhold til Joderom og Kristendom. Aarhus
1940.

Perkins, P. Gnosticism and the New Testament. Minneapolis: Fortress Press
1993.

Peterson, E. Engel- und Ddmonennamen. Nomina barbara. In: Rheinisches
Museum fiir Philologie. NF 75,1. V.E Marx, Hg. Frankfurt 1926.

Pétrement, S. Le Dieu séparé. Les origines du gnosticisme. Paris 1984.

Plisch, U.-K. Verborgene Worte Jesu-verworfene Evangelien. Apokryphe Schriften
des friihen Christentums (Brennpunkt: Die Bibel). 2. Aufl. Berlin 2002.

. Was nicht in der Bibel steht. Apokryphe Schriften des frithen Christentums
(Brennpunkt: Die Bibel 3). Stuttgart 2006.

Puech, H.-Ch. Le Manichéisme. Son fondateur — Sa doctrine. Paris 1949.

Quispel, G. Gnosis als Weltreligion. Ziirich 1951.

Rad, G. von. Weisheit in Israel. Neukirchen-Vluyn 1970.

Reicke, B. Neutestamentliche Zeitgeschichte. Die biblische Welt von 500 v. Chr. bis
100 n. Chr. 3., verb. Aufl. Berlin, New York 1982.

Reitzenstein, R. Das iranische Erlosungsmysterium. Bonn 1921.

——. Das mandiische Buch des Herrn der Grisse und die Evangelieniiberliefe-
rung. Heidelberg 1912.

——. Poimandres. Studien zur griechisch-dgyptischen und friihchristlichen Lite-
ratur. Leipzig 1904.

Reitzenstein, R.; Schaeder, H.H. Studien zum antiken Synkretismus aus Iran und
Griechenland. Leipzig 1926.

Reventlow, H.G. Epochen der Bibelauslegung. Bd I. Vom Alten Testament bis
Origenes. Miinchen 199o.




QUELLEN UND LITERATUR 411

Ringgren, H. The Faith of Qumran. Theology of the Dead Sea Scrolls. Expand. ed.
(Christian Origins Library). New York 1995.

. Israelitische Religion. 2., verb. und mit einem Nachtrag versehene Aufl.
(RM 26). Stuttgart u.a. 1982.

Rissi, M. Die Theologie des Hebrierbriefes. Ihre Verankerung in der Situation des
Verfassers und seiner Leser. (WUNT 41). Tiibingen 1987.

Rohland, E. Die Bedeutung der Erwdihlungstraditionen Israels fiir die Eschatologie
der alttestamentlichen Propheten. Diss. Theol. Heidelberg 1956.

Roukema, R. Gnosis and Faith in Early Christianity. An Introduction to Gnosti-
cism. London 1999.

Rudolph, K. Die Gnosis. Wesen und Geschichte einer spdtantiken Religion. (UTB
1577). Unveridnd. Nachdr. der 3., durchges. und erg. Aufl. Gottingen 1994.
——. Die Mandier. 1. Bd. Prolegomena: Das Mandderproblem. (FRLANT 74).

Gottingen 1960.

. Die Mandder. II. Bd. Kult. (FRLANT 75). Gottingen 1961.

——. Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie in den manddischen Schriften.
Eine literarkritische und traditionsgeschichtliche Untersuchung. (FRLANT 88).
Gottingen 1965.

Russell, D.S. From Early Judaism to Early Church. Philadelphia 1986.

Safrai, S. Das jiidische Volk im Zeitalter des Zweiten Tempels. Neukirchen 1978.

Salzberger, G. Salomos Tempelbau und Thron in der semitischen Sagenliteratur.
Berlin 1912.

Schifer, P. Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums. Tria Corda.
Jenaer Vorlesungen zu Judentum, Antike und Christentum 6. Tiibingen 2010.

—. Geschichte der Juden in der Antike. Die Juden Paldistinas von Alexander des
Grossen bis zur arabischen Eroberung. Stuttgart 1983.

Schenke, H.-M. Der Gott ,,Mensch® in der Gnosis. Ein religionsgeschichtlicher
Beitrag zur Diskussion iiber die paulinische Anschauung von der Kirche als Leib
Christi. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1962.

Schenke, H.-M.; Fischer, K.-M. Einleitung in die Schriften des Neuen Testaments.
1. Band: Die Briefe des Paulus und Schriften des Paulinismus. Giitersloh 1978.

Schmithals, W. Das kirchliche Apostelamt. Eine historische Untersuchung. Got-
tingen 1961.

——. Neues Testament und Gnosis. (EdF 208). Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1984.

Schneider, C. Geistesgeschichte des antiken Christentums I, Miinchen, 1954.

Schnelle, U. Einleitung in das Neue Testament. 5., neub. Aufl. (UTB 1830).
Gottingen 2005.

Schoeps, H.-J. Urgemeinde, Judenchristentum, Gnosis. Tiibingen 1956.

Scholem, G. Die jiidische Mystik in ihrer Hauptstromungen. Frankfurt a/M. 1957.

. Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism and Talmudic Tradition. New
York 1960.

——. Kabbalah. (Library of Jewish Knowledge). New York 1974.

. Zur Kabbala und ihrer Symbolik. Ziirich 1960.

Schubert, K. Die Gemeinde vom Toten Meer. Ihre Entsehung und ihre Lehren.
Miinchen u. Basel 1958.

. Die Religion des nachbiblischen Judentums. Freiburg u.a. 1955.




412 QUELLEN UND LITERATUR

. Jiidische Geschichte. 5. Aufl. Miinchen 2002.

Schwab, M. Vocabulaire de I’ Angélologie d’ apreés les manuscripts Hébreaux de la
Bibliothéque Nationale. In: Mémoires présentés par divers savantes a I’ Aca-
démie des inscriptions et belles-lettres de I’ Institut de France. Premiére Série
sujets divers d’ Erudition. Tome X. Paris 1897.

Segal, A.F. Two Powers in Heaven. Early Rabbinic Reports about Christanity and
Gnosticism. (SJLA 25). Leiden 1977.

Segelberg, E. Masbutha. Studies in the Ritual of Mandean Baptism. Uppsala 1958.

Sevrin, J.-M. Le dossier baptismal séthien. Etudes sur la sacramentaire gnostique.
(BCNH.E 2). Québec 1986.

Simon, M. Die jiidischen Sekten zur Zeit Christi. Einsiedeln, Ziirich 1964.

Smith, C.B. No Longer Jews: The Search for Gnostic Origins. Peabody 2004.

Stauffer, E. Jeesus. Kuju ja ajalugu (Ms.).

Séderbergh, T.S. Studies in the Coptic Manichaean Psalmbook. Uppsala 1949.

Stausberg, M. Die Religion Zarathustras. Geschichte-Gegenwart-Rituale. Bd. 1.
Stuttgart u.a. 2002.

Stegermann, H. Die Essener, Qumran, Johannes der Tdufer und Jesus. (Herder
spektrum 4128). Freiburg u.a. 1999.

Stroumsa, G.G. Another seed: Studies in Gnostic Mythology. (NHS XXIV). Leiden
1984.

Theiflen, G. Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums.
Giitersloh 2000.

Thomas, J. Le movement baptiste en Palestine et Syrie. 150 av. J.-Chr.-300 apr.
J.-Chr. Louvain 1935.

Tittmann, C.C. De vestigiis in Novo Testamento frustra quaesitis. Gottingen 1773.

Troger, K.-W. Die Gnosis. Heilslehre und Ketzerglaube. (Herder spektrum 4953).
Freiburg u.a. 2001.

——. Mysterienglaube und Gnosis in Corpus Hermeticum XIII. (TU 110). Berlin
1971.

Trumbower, J.A. Traditions Common to the Primary Adam and Eve Books and
On the Origin of the World, NHC I, 5. (SBL.SP 33). Atlanta 1994.

Turner, ].D. Sethian Gnosticism and the Platonic Tradition. (BCNH: Section
»FEtudes 6). Quebec, Louvain 2001.

Valk, U. Kurat Euroopa usundiloos. Sissejuhatus demonoloogiasse. Tallinn 1994.

VanderKam, J.C. Einfiihrung in die Qumranforschung. (UTB 1998). G6ttingen
1998.

Vaux, R. de. The Early History of Israel to the Exodus and covenant of Sinai. Vol. I
London 1978.

Vielhauer, Ph. Geschichte der urchristlichen Literatur. Einleitung in das Neue
Testament, die Apokryphen und die Apostolischen Viter. Berlin, New York
1975.

Walch, CW.E. Entwurf einer vollstindigen Historie der Ketzereien. Bd. I-XI.
Hildesheim 1762-1785.

Weber, M. Wirtschaft und Gesellschaft. 1. Halbband. Hrsg. von J. Winckelmann.
Tibingen 1972.

——. Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. 1.
Halbband. ]. Winkelmann, Hg. K6ln, Berlin 1964.



QUELLEN UND LITERATUR 413

Walter, N. Der Thoraausleger Aristobulos. Untersuchungen zu seinen Fragmen-
ten und zu pseudepigraphischen Resten der jiidisch-hellenistischen Literatur.
(TU 86) Berlin 1964.

Weidner, D. Gershom Scholem. Politisches, esoterisches und historiographisches
Schreiben. Miinchen 2003.

Wellhausen, J. Kritische Analyse der Apostelgeschichte. Berlin 1914.

Wengst, K. Hiresie und Orthodoxie im Spiegel des ersten Johannesbriefes. Giiters-
loh 1976.

Wesendonk, O.G. von. Das Weltbild der Iranier. Miinchen 1933.

——. Urmensch und Seele in der iranischen Uberlieferung. Hannover 1924.

Widengren, G. Die Religionen Irans. (RM 14). Stuttgart u.a. 1965.

. Mesopotamian Elements in Manichaeism. Uppsala, Leipzig 1946

—. Religiooni fenomenoloogia. I.-11. Bd. s. a. (Ms.).

Wilckens, U. Weiheit und Torheit. Tlibingen 1959.

Williams, M.A. Rethinking ,,Gnosticism®. An Argument for Dismantling a dubious
Gategory. Princeton 1996.

Williamson, R. Philo and the Epistle to the Hebrews. Leiden 197o0.

Wilson, R. McL. Gnosis und Neues Testament. (UB 118). Stuttgart u.a. 1971.

——. The Gnostic Problem. A Study of the Relations between Hellenistic Judaism
and the Gnostic Heresy. London 1958.

Wuttke, G. Melchisedech der Priesterkénig von Salem — Eine Studie zur Geschichte
der Exegese. (BZNW 5). Giessen 1927.

Zielinski, T.S. Hermes und die Hermetik. Bd. II: Der Ursprung der Hermetik.
(ARW IX). Leipzig 1906.

1. Aufsitze

Adam, A. Ist die Gnosis in aramdischen Weisheitsschulen entstanden? In: Le
Origini, 291-301.

Aland, B. Gnosis und Christentum. In: Layton, Bentley (ed.). The Rediscovery of
Gnosticism. Proceedings of the International Conference on Gnosticism at Yale
New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978. Vol. 1: The School of Valentinus.
(SHR XLI) Leiden 1980, 319-350.

Altmann, A. The Gnostic Background of the Rabbinic Adam-Legend. In: Jewish
Quarterly Rewiew XXV. 1944/45, 371-391.

. Gnostic themes in Rabbinic cosmology. In: Essays presented to .H. Hertz.
Ed. by J. Epstein, E. Livine and C. Roth. London [1944], 19-32.

Arai, S. Zur Definition der Gnosis in Riicksicht auf die Frage nach ihrem
Ursprung. In: Le Origini, 181-184.

Armstrong, A.H. Gnosis and Greek philosophy. In: Gnosis. Festschrift fiir Hans
Jonas. Aland, Barbara (Hg.). Géttingen 1978, 87-124.

Asmussen, J.P. Manihheism. In: Historia religionum II. Geo Widengren, C.J.
Bleeker, edd. Tallinn, 1988-1990 (Ms.), 366-399.

Baumgartner, W. Zur Mandéerfrage. In: HUCA, Vol. XXIII, Part I. Cincinnati,
Ohio, 1950-1951, 41-71. = Widengren (Hg.), Der Mandiertum, 445-451.
Beltz, W. Bemerkungen zur Adam-Apokalypse aus NHC V. In: Studia Coptica.

Peter Nagel, ed. Halle 1974, 159-163.




414 QUELLEN UND LITERATUR

—. Die Apokalypse des Adam (NHC V;5). Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 434-
436.

. Elia redivivus. Ein Beitrag zum Problem der Verbindung von Gnosis und

altem Testament. In: Altes Testament, Frithjudentum, Gnosis. Karl-Wolfgang

Troger, Hg. Berlin u. Giitersloh 1980, 137-141.

. Samaritanertum und Gnosis. In: Gnosis und Neues Testament. Studien aus
Religionswissenschaft und Theologie. Karl-Wolfgang Troger, Hg. Berlin 1973,
89-95.

Berliner Arbeitskreis fiir koptisch-gnostischen Schriften. Die Bedeutung der
Texte von Nag Hammadi fiir die moderne Gnosisforschung. In: Gnosis und
Neues Testament. Studien aus Religionswissenschaft und Theologie. Karl-Wolf-
gang Troger, Hg. Berlin 13-76.

Bethge, H.-G.; Plisch, U.-K. Das Gebet des Apostels Paulus (NHC I, 1). Einlei-
tung. In: NHD. 1. Bd., 7-9.

Bethge, H.-G. Die Ambivalenz alttestamentlicher Geschichtstraditionen in der
Gnosis. In: Altes Testament - Friihjudentum — Gnosis. Neue Studien zu ,,Gnosis
und Bibel“. Karl-Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980, 89-109.

. »Wom Ursprung der Welt“ (NHC IL,s). Einleitung. In: NHD. 1. Bd., 236-
242.

Betz, O. Was am Anfang geschah: Das jiidische Erbe in den neugefundenen
koptisch-gnostischen Schriften. In: Abraham unser Vater. Juden und Christen
im Gesprich iiber die Bibel. Festschrift fiir Otto Michel zum 60. Geburtstag.
Otto Betz (Hg.). Leiden 1963, 24-43.

Bianchi, U. Das Problem der Urspriinge des Gnostizismus und die Religions-
geschichte. In: Gnosis und Gnostizismus. Kurt Rudolph, Hg. (WdF CCLXII).
Darmstadt 1975, 601-625.

. Le Gnosticisme: Concept, Terminologie, Origines, Délimitation. In: Gno-
sis. Festschrift fiir Hans Jonas. Aland, Barbara (Hg.). Géttingen 1978, 33-64.

Black, M. Aramaic etymology for Jaldabaoth. I n: The New Testament and Gnosis.
Essays in honour of R. McL. Wilson. A.-H.B. Logan, .M. Weddeburn, eds.
Edinburgh, 1983, 69-72.

Bleeker, C.J. Muinasegiptuse usund. In: Historia religionum II. Geo Widengren,
C.]. Bleeker, edd. Tallinn, 1988-1990 (Ms.), 21-100.

—. The Egyptian Background of Gnosticism. In: Le Origini, 229-237.

Blumenberg, H. Epochenschwelle und Rezeption. In: PhR 6. Jahrgang, Tiibingen
1958.

Bohlig, A. Christentum und Gnosis im Agypterevangelium von Nag Hammadi.
In: Christentum und Gnosis. Aufsditze. Walther Eltester, Hg. Berlin 1969, 1-18.

——. Das Problem aramdischer Elemente in den Texten von Nag Hammadi.
In: Bohlig, Alexander. Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsditze zur
spdatantiken Religionsgeschichte. 2. Teil. Tiibingen 1989, 414-453.

——. Denkformen hellenistischer Philosophie im Manichdismus. In: Bohlig,
Alexander. Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsditze zur spitantiken
Religionsgeschichte. 2. Teil. Tiibingen 1989, 551-585.

—. Der griechische Schule und die Bibliothek von Nag Hammadi. In: Bohlig,
Alexander. Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsditze zur spitantiken
Religionsgeschichte. 1. Teil. Tiibingen 1989, 251-288.




QUELLEN UND LITERATUR 415

——. Der jiidische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten
von Nag Hammadi. In: Le Origini, 109-140.

. Der Manichiismus. In: Die orientalischen Religionen im Romerreich.

Maarten J. Vermaseren, Hg. Leiden 1981, 436-458.

. Der Name Gottes in Gnostizismus und Manichéismus. In: Bohlig, Alex-

ander. Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsitze zur spitantiken Religi-

onsgeschichte. 1. Teil. Tiibingen 1989, 71-102.

. Gnostische Probleme in der titellosen Schrift des Codex II von Nag

Hammadi. In: Bohlig, Alexander. Mysterion und Wahrheit. Gesammelte Bei-

trige zur spdtantiken Religionsgeschichte. Leiden 1968, 127-134.

. Judisches und Iranisches in der Adamsapokalypse des Codex V von

Nag Hammadi. In: Ders.: Mysterion und Wahrheit. Gesammelte Beitrige zur

spdatantiken Religionsgeschichte. (AGSU 6.) Leiden 1968, 149-161.

. Religionsgeschichtliche Probleme aus der Schrift ohne Titel des Codex II

von Nag Hammadi. In: Bohlig, Alexander. Mysterion und Wahrheit. Ge-

sammelte Beitrige zur spdtantiken Religionsgeschichte. Leiden 1968, 119—

125.

. Urzeit und Endzeit in einem titellosen gnostischen Werk aus Nag Ham-

madi. In: Wiss. Ztschr. d. Universitit Halle, Gesellsch.-sprachwiss. Reihe

X/4, 1961, 1065-1069 = in: Bohlig, Alexander. Mysterion und Wahrheit.

Gesammelte Beitrige zur spitantiken Religionsgeschichte. Leiden 1968, 135-

148.

. Zum griechischen Hintergrund der manichiischen Nus-Metaphysik. In:
Bohlig, Alexander; Markschies, Christoph. Gnosis und Manichdismus. For-
schungen und Studien zu Texten von Valentin und Mani sowie zu den Biblio-
theken von Nag Hammadi und Medinet Madi. (BZNW 72). Berlin, New York
1994, 243-264.

——. Zum ,,Pluralismus® in den Schriften von Nag Hammadi. Die Behandlung
des Adamas in den Drei Stelen des Seth und im Agypterevangelium. In: ders.:
Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsitze zur spitantiken Religionsge-
schichte. Bd. 1. (WUNT 47), 229-250.

Bonner, C. An Amulet of the Ophite Gnostics. In: Commemorative Studies in
Honour of Theodore Leslie Shear. (Hesperia Suppl. 8). Athen 1949, 43-46.
Bousset, W. Die religionsgeschichtliche Herkunft der jiidischen Apokalyptik.
In: Koch, Klaus; Schmidt, Johann Michael. Apokalyptik. (WdF CCCLXV).

Darmstadt 1982, 132-145.

Boyancé, P. Dieu cosmique et dualisme. Les archontes et Platon. In: Le Origini,
340-386.

Brown, K.S. Jewish and Gnostic Elements in the Second Apocalypse of James
(CGV,4).In: NT 17,1975, 225-237.

Caldwell, Th. Dositheos Samaritanus. In: Kairos, 4 (1962), 105-117.

Colpe, C. Die ,Himmelsreise der Seele“ aufSerhalb und innerhalb der Gnosis. In:
Le Origini, 429-477.

. Heidnische, jiidische und christliche Uberlieferung in den Schriften aus

Nag Hammadi.I-X. In: JAC 15, 1972, 1-18; 16, 1973, 106—126; 17, 1974, 109—

125; 18,1975, 144-165; 19, 1976, 120-138; 20, 1977, 149—-170; 21, 1978, 125—

146; 22, 1979, 98-122; 23, 1980; 25, 1982, 65-101.




416 QUELLEN UND LITERATUR

.Irans Anteil an Entstehung und Ausgang des antiken Synkretismus. Zum
Stande der Forschung. In: Altes Testament - Frithjudentum — Gnosis. Neue
Studien zu ,Gnosis und Bibel“. Karl-Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980,
327-343.

Conze, E. Buddhism and Gnosis. In: Le Origini, 651-667.

Crahay, R. Eléments d’ une mythopée gnostique dans la Gréce classique. In: Le
Origini, 323-338.

Dahl, N. The arrogant Archon and the lewd Sophia. Jewish Traditions in Gnostic
Revolt. In: The Rediscovery of Gnosticism. Proceedings of the International
Conference on Gnosticism at Yale New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978.
Bentley Layton, ed. Vol. 2: Sethian Gnosticism. (SHR XLI) Leiden 1981, 689—
712.

——. Der Erstgeborene Satans und der Vater des Teufels (Polyk. 7:1 und Joh
8:44). In: Apophoreta. Festschrift fiir Ernst Haenchen. (BZNW 30). Berlin
1964, 70-85.

Daniélou, J. Le mauvais gouvernement du monde d’apres le gnosticisme. In: Le
Origini, 448-456.

Dexinger, F. Die Sektenproblematik im Judentum. In: Kairos 2/1979, 273-287.

Doresse, J. Gnostitsism. In: Historia religionum II. Geo Widengren, C.]. Bleeker,
edd. Tallinn, 1988-1990 (Ms.), 315-365.

Drijvers, H.J.W. Die Urspriinge des Gnostizismus als religionsgeschichtliches
Problem. In: Gnosis und Gnostizismus. Kurt Rudolph, Hg. (WdF CCLXII).
Darmstadti1975, 798-841.

Filoramo, G.; Gianotto, C. Linterpretazione gnostica dellAntico Testamento:
Posizioni ermeneutiche e techniche esegetiche. In: Augustinianum 22 (1982),
53-74.

Fischer, K.-M. Die Paraphrase des Seem. In: Essays on the Nag Hammadi Texts in
Honour of Pahor Labib. Martin Krause, Hg. (NHS 6.) Leiden 1975, 255-267.

Foerster, W. (Hg.) Einleitung. In: Die Gnosis. Bd. I: Zeugnisse der Kirchenviter.
Diisseldorf 1995, 1-37.

Foerster, W. Die ,,ersten Gnostiker Simon und Menander. In: Le Origini, 190-
196.

Fracassini, U. La religione dei Mandei. In: Giornale delle societa asiatica Italiana.
Bd. 29. Firenze, 1921, 131-177.

Franke, Chr.-M. Die Erzihlung iiber die Seele (NHC IL6). Einleitung. In: NHD.
1. Bd., 264-268.

Frickel, J. Eine neue Deutung von Gen 1,26 in der Gnosis. In: Ex Orbe Religionum
(Studia Geo Widengren oblata). Vol. 1. Ed. by J. Bergman et al. Leiden 1972,
413-423.

Funk, W.-P. Allogenes. Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 763-773.

. Koptisch-gnostische Apokalypse des Paulus. In: NT Apo II, 628-633.

Georgi, D. Das Wesen der Weisheit. In: Gnosis und Politik. Jacob Taubes, Hg.
Miinchen 1984, 66-81.

Giversen, S. Solomon und die Damonen. In: Essays on the Nag Hammadi Texts
in Honour of Alexander Bohlig. Martin Krause, ed. Leiden 1972, 16-21.

Goedicke, H. The Cnostic Concept-Considerations about its Origin. In: Studi di
storia religiosa della tarda antichita. Messina 1968, 63-72.




QUELLEN UND LITERATUR 417

Goldberg, A. Der verkannte Gott. Priifung und Schreitern der Adepten in der
Merkawamystik. In: Goldberg, Arnold. Mystik und Theologie des rabbinischen
Judentums. (TSAJ 61). Tibingen 1997, 36-48.

——. Der Vortrag des Ma’ase Merkawa. In: Goldberg, Arnold. Mystik und
Theologie des rabbinischen Judentums. (TSAJ 61). Tibingen 1997, 1-15.

. Einige Bemerkungen zu den Quellen und redaktionellen Einheiten der

Grossen Hekhalot. In: Goldberg, Mystik und Theologie des rabbinischen Juden-

tums. (TSAJ 61). Tiibingen 1997, 49-77.

. Rabban Yohanans Traum. Der Sinai in der frithen Merawamystik. In:
Goldberg, Arnold. Mystik und Theologie des rabbinischen Judentums. (TSA]J
61) Tiibingen 1997, 16-35.

Gruenwald, I. Aspects of the jewish-gnostic Controversy. In: The Rediscovery
of Gnosticism. Proceedings of the International Conference on Gnosticism at
Yale New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978. Bentley Layton, ed. Vol. 2:
Sethian Gnosticism. (SHR XLI) Leiden 1981, 713-723.

Grypeou, E. Die Damonologie der koptisch-gnostischen Literatur im Kontext
judischer Apokalyptik. In: Die Ddmonen. Die Didmonologie der israelitisch-
jiidischen und friihchristlichen Literatur im Kontext ihrer Umwelt. Armin
Lange, Hermann Lichtenberger, K.F. Diethard Romheld, Hgg. Tiibingen
2003, 600-609.

Haardt, R. Zur Methodologie der Gnosisforschung. In: Gnosis und Neues Testa-
ment. Studien aus Religionswissenschaft und Theologie. Karl-Wolfgang Troger,
Hg. Berlin 1973, 183-202.

Haenchen, E. Aufbau und Theologie des ,,Poimandres® In: Gott und Mensch.
Gesammelte Aufsdtze. Tubingen 1965, 335-377.

. Das Buch Baruch. In: Haenchen, Ernst. Gott und Mensch. Gesammelte
Aufsdtze. Tibingen 1965, 299-334.

—. Gab es eine vorchristliche Gnosis? In: ZThK 49, 1952, 316—349.

. Simon Magus in der Apostelgeschichte. In: Gnosis und Neues Testament.
Studien aus Religionswissenschaft und Theologie. Karl-Wolfgang Troger, Hg.
Berlin 1973, 267-279.

Hartenstein, J. Eugnostos (NHC IIL,3; V;1) und die Weisheit Jesu Christi (NHC
IIL4; BG 3). Einleitung. In: NHD. 1. Bd., 324-333.

Havelaar, H. Wie spricht Gott in der Schopfungsgeschichte von Codex VII,1?
In: Der Gottesspruch in der koptischen Literatur. Walter Beltz, Hg. (HBO 15).
Halle/S. 1994, 117-124.

Hegermann, H. Das griechischsprechende Judentum. In: Griechisch-jiidisches
Schrifttum. Johann Maier, Josef Schreiner, Hgg. (Literatur und Religion des
Frithjudentums. Eine Einfithrung.) Wiirzburg: Echter Verlag; Giitersloh
1973, 328-352.

Helderman, J. Melchisedeks Wirkung. Eine traditionsgeschichtliche Untersu-
chung eines Motivkomplexes in NHC IX, 1,1-27, 10 (Melchisedek). In: The
New Testament in Early Christianity. La reception des ecrits neotestamentai-
res dans le christianisme primitif. Jean-Marie Sevrin, ed. (BEThL 86). Leuven
1989, 335-362.

Hills, J.V. The Dialogue of the Savior. In: Anchor Bible Dictionary. Vol. 2. New
York 1992, 188-189.




418 QUELLEN UND LITERATUR

Hélbl, G. Andere Agyptische Gottheiten. In: Die orientalischen Religionen im
Romerreich. Maarten J. Vermaseren, Hg. Leiden 1981, 157-192.

Igal, J. The Gnostics and ,the Ancient Philosophy® in Porpyhri and Plontinus.
In: Essays in honour of A.H. Armstrong. H.J. Blumenthal a. R.A. Markus, edd.
London 1981, 138-149.

Janssens, Y. Trimorphic Protennoia. In: The Coptic Encyclopedia. Vol. 7. Aziz
S. Atiya, ed. New York 1991, 2276-2277.

Jonas, H. Delimitation of the gnostic Phenomenon - typological and historical.
In: Le Origini, 9o-104.

Kaiser, U.U. Die Hypostase der Archonten (NHC II,4). Einleitung. In: NHD. 1.
Bd., 216-223.

——. ,Die Ode iiber Norea“ (NHC IX,2). Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 692-694.

—. Die (zweite) Apokalypse des Jakobus. Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 420-
425.

. Neuere Gnosisforschung. In: VF, 2/2003, 44-64.

Kakosy, L. Gnosis und agyptische Religion. In: Le Origini, 238-247.

Keller, C.-A. Das Problem des Bosen in Apokalyptik und Gnostik. In: Gnosis and
Gnosticism. Papers read at the Seventh International Conference on Patristic
Studies (Oxford, September 8th-13th 1975). Martin Krause, Hg. (NHS VIII).
Leiden 1977, 70-90.

Kerenyi, K. Mythologie und Gnosis. In: Kerenyi, Karl. Humanistische Seelenfor-
schung. Miinchen; Wien 1966, 150-202.

Kessler, K. Manddische Probleme nach ihrer religionsgeschichtlichen Bedeutung.
Verhandl. des II. Internation. Kongr. fiir Allgemeine Religionsgeschichte in Basel
1904. Basel 1905, 239-259.

King, K.L. The Origins of Gnosticism and the Identity of Christianity. In:
Was There a Gnostic Religion? Antti Marjanen, ed. Gottingen 2005, 103-
120.

Kippenberg, H.G. Versuch einer soziologischen Verortung des antiken Gnosti-
zismus. In: Numen 17 (1970), 211-131.

Klatzkin, J.; Kaufmann, J. Apokalyptik. In: Koch, Klaus; Schmidt, Johann Michael.
Apokalyptik. (WdF CCCLXV). Darmstadt 1982, 228-248.

Klauck, H.-J. Die Himmelfahrt des Paulus (2Kor 12,2—4) in der koptischen
Paulusapokalypse aus Nag Hammadi (NHC V/2). In: ders.: Gemeinde -
Amt - Sakrament. Neutestamentliche Perspektiven. Wiirzburg 1989, 391-
429.

Koffmane, G. Die Gnosis nach ihrer Tendenz und Organisation. 12 Thesen.
Breslau 1881. In: Gnosis und Gnostizismus. Kurt Rudolph, Hg., 120-141.

Koschorke, K. Die Polemik der Gnostiker gegen das Kirchliche Christentum.
Skizziert am Beispiel des Nag-Hammadi-Traktates Testimonium Veritatis. In:
Gnosis and Gnosticism. Papers read at the Seventh International Conference
on Patristic Studies (Oxford, September 8th-13th 1975). Martin Krause, ed.
(NHS VIII). Leiden 1977, 43—49.

Kraeling, C.H. The Mandaic God Ptahil. In: JOAS, Vol. 53., 1933, 152-163.

—. The Origin and Antiquity of the Mandeans. In: JOAS, vol. 49., 1929, 195-
218.

Kraus, H.-J. Das ,,Thema Exodus®. In: EvTh 31 (1971), 425-445.




QUELLEN UND LITERATUR 419

Krause, M. Aussagen iiber das Alte Testament in z.T. bisher unveréffentlichen
gnostischen Texten aus Nag Hammadi. In: Ex Orbe Religionum (Studia Geo
Widengren oblata). Vol. 1. Ed. by J. Bergman et al. Leiden 1972, 449-456.

——. Der Dialog des Soter in Codex III von Nag Hammadi. In: ders. (ed.):
Gnosis and Gnosticism. Papers Read at the Seventh International Conference
on Patristic Studies (Oxford, September 8th-13th 1975). (NHS 8). Leiden 1977,
13-34.

. Die Paraphrase des Seem und der Bericht Hippolyts. In: Proceedings of

the International Colloquium on Gnosticism. Geo Widengren, ed. Stockholm

1977, 101-110.

. Die Texte von Nag Hammadi. In: Gnosis. Festschrift fiir Hans Jonas. Aland,
Barbara (Hg.). Géttingen 1978, 216-241.

——. Zur ,Hypostase der Archonten® in Codex II von Nag Hammadi. In:
Enchoria 2, 1-20, 1972.

Kretschmar, G. Zur religionsgeschichtlichen Einordnung der Gnosis. In: EvTh.
13. Jg. (8.]g. der NF). Miinchen 1953, 354-361.

Lagrange, M.-J. La gnose mandéenne et la tradition évangélique. In: RB tom. 36
(1927), 321-349, 481-515; tom. 37 (1928), 5-36.

Lahe, J. Das Motiv der Himmelsreise der Seele in der Gnosis, seine religions-
geschichtliche Parallele und sein religionsgeschichtlicher Hintergrund. In:
FARG 42. Munster 2008, 119-140.

—. Gnoosise defineerimisest (Zur Definition der Gnosis). In: Arne Hiob,
Urmas Némmik, Arho Tuhkru (toim.; Hg.). Kristuse tdisea mé6tu moioda.
Piihendusteos Jaan Kiivitile 65. Stinnipdevaks (Zum vollen Maf3 der Fiille
Christi. Festschrift fiir Jaan Kiivit zum 65. Geburtstag). (EELK Usuteaduse
Instituudi toimetised; Publikationen des Theologischen Instituts der EELK,
XIII). Tallinn 2005, 376-392.

——. Gnoosise péritolu (Der Ursprung der Gnosis). In: Acta Historica Tallin-
nensia 9/2005, 136-164.

. Gnoosis Uues Testamendis kui probleem Uue Testamendi teaduse ajaloos

(Die Gnosis im Neuen Testament als ein Problem in der Geschichte der

neutestamentlichen Wissenschaft). In: UA 1/2007, 25-58.

. Ist die Gnosis aus dem Christentum ableitbar? Eine kritische Auseinan-

dersetzung mit einem Ursprungsmodell der Gnosis. In: Trames. Journal of the

Humanities and Social Sciences. 2006, 10 (65/55), 3, 220-231.

. Kas Siimon Noid oli gnostik? (War Simon Magus der Gnostiker?). In:

Akadeemia 5-6/2006, S. 1069-1110, 1260-1287.

. Vier gnostischen Mythologeme und ihr jidischer Hintergrund. In: Tra-
mes. Journal of the Humanities and Social Sciences. 2007, 11 (61/56), 3, 251
275.

Lanczkowski, G. Elemente gnostischer Religiositit in altamerikanischen Reli-
gionen. In: Le Origini, 676-687.

Lidzbarski, M. Alter und Heimat der mandiischen Religion. In: Der Manddis-
mus. (WAF CLXVII). Darmstadt 1982, 381-388 = ZNW, 27. Bd., 1928, 321~
327.

——. Mandéische Fragen. In: Der Manddismus. (WdF CLXVII). Darmstadt

1982, 332-337.




420 QUELLEN UND LITERATUR

Lietzmann, H. Ein Beitrag zur Mandéerfrage. In: Der Manddismus. (WdF
CLXVII). Darmstadt 1982, 93-109.

Loisy, A. Le mandéisme et les origines chrétiennes. Paris, 1934 = Loisy, Alfred.
Das Manddertum und die Urspriinge des Christentums. In: Der Manddismus.
(WdF CLXVII), 419-432.

Luttikhuizen, G.P. Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah
and the Flood in Classic Gnostic Mythology. In: Interpretations of the Flood.
Florentino Garcia Martinez and Gerard P. Luttikhuizen, edd. Leiden u.a.
1998, 108-120.

—. The creation of man and woman in the Secret Book of John. In: The
creation of man and woman. Interpretations of the Biblical Narratives in Jewish
and Christian traditions. Gerard P. Luttikhuizen, ed. (TBNJCT III). Leiden
2000, 140-155.

. The thought pattern of Gnostic mythologizers and their use of Biblical
Traditions. In: The Nag Hammady Library after fifty years. Proceedings of the
1995 Society of Biblical Literature Commemoration. Ed. by Turner-McGuire.
(NHMS XLIV). Leiden 1997, 89-101.

Macuch, R. Alter und Heimat des Mandaismus nach neuerschlossenen Quellen.
In: ThLZ, 6/1957, 401—408. = Der Manddismus. (WdF CLXVII), 452-467.

. Anfinge der Mandéer. In: Die Araber in der alten Welt. 2. Bd. F. Altheim;
R. Stiehl, Hgg. Berlin 1965, 76-190.

——. Zur Friigeschichte der Mandéer. In: ThLZ, 90. Jg. 1965/9, 650-660.

Maier, J. Das Gefahrdungsmotiv bei der Himmelsreise in der jiidischen Apoka-
lyptik und ,,Gnosis“ In: Kairos 5/1963, 18-4o0.

—. Judische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis? In: Altes Testament -
Friihjudentum - Gnosis. Neue Studien zu ,,Gnosis und Bibel“. Karl-Wolfgang
Troger, Hg. Giitersloh 1980, 239-258.

——. Vom Kultus zur Gnosis. Studien zur Vor- und Friihgeschichte der ,,jiidi-
schen Gnosis®. Bundeslade, Gottesthron und Mirkabah. In: Kairos 1/1964,
131-146.

Mansoor, M. The Nature of Gnosticism in Qumran. In: Le Origini, 385-400.

Marjanen, A. What Is Gnosticism? From the Pastorals to Rudolph. In: Was There
a Gnostic Religion? Antti Marjanen, ed. Géttingen 2005, 1-53.

Masing, U. Usklik Toomas (Der gldubige Thomas). In: Meil on lootust. Koostajad
Hando Runnel ja Urmas Tonisson. Tartu 1998, 231-242.

McRae, G.W. The Jewish Background of the Gnostic Sophia Myth. In: NT 12,
1970, 86-101.

Nagel, P. Die Auslegung der Paradieserzéhlung in der Gnosis. In: Altes Testa-
ment — Friihjudentum - Gnosis. Neue Studien zu ,Gnosis und Bibel“. Karl-
Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980, 49-70.

Noldeke, Th. Mandéisches. In: Zeitschrift fiir Assyriologie, 30 (1915/16), 139—
162.

O’Brien, D. Plotinus and the Gnostics on the Generation of Matter. In: Neo-
platonism and Early Christian Thought. Essays in honour o. A.H. Armstrong.
H.J. Blumenthal, R. Markus, edd. London 1981, 108-123.

Pagels, E.H. Exegesis and Exposition oth the Genesis creation accounts in
selected Texts from Nag Hammadi. In: Nag Hammadi, Gnosticism & Early




QUELLEN UND LITERATUR 421

Christianity. Charles W. Hedrick, Robert jr. Hodgson, edd. Peabody 1984,
257-285.

Parrott, D.M. Gnosticism and Egyptian Religion. In: NT. Vol. XXIX. Leiden
1987, 73-93.

Pearson, B.A. 1 Enoch in the Apocryphon of John. In: Texts and Contexts: Biblical
Texts in Their Textual and Situational Contexts (in honor of Lars Hartmann).
D. Hellholm, T. Fornberg, eds. Oslo 1995, 355-367.

. Biblical Exegesis in Gnostic Literature. In: Pearson, Birger A. Gnosticism,
Judaism, and Egyptian Christianity. Minneapolis 1990, 29-38.

——. Cain and the Cainites. In: Pearson, Birger. Gnosticism, Judaism, and
Egyptian Christanity. Minneapolis 1990, 95-108.

. The Figure of Melchizedek in the First Tractate of the Unpublished
Coptic-Gnostic Codex IX from Nag Hammadi. In: Proceedings of the XIIth
International Congress of the International Association for the History of
Religions. Stockholm, 1970. C.J. Bleeker, ed. (SHR 31). Leiden 1975, 200-208.

——. The Figure of Melchizedek in Gnostic Literature. In: ders.: Gnosticism,
Judaism, and Egyptian Christianity. (Studies in Antiquity and Christianity.)
Minneapolis 1990, 108-123.

——. The Figure of Norea in Gnostic Literature. In: Widengren, Geo (ed.):
Proceedings of the International Colloquium on Gnosticism. Stockholm
1977, 143-152 = in: Pearson, Birger A. Gnosticism, Judaism, and Egyptian
Christianity. Minneapolis 1990, 84-94.

. The Figure of Seth in Gnostic Literature. In: The Rediscovery of Gnosti-

cism. Proceedings of the International Conference on Gnosticism at Yale New

Haven, Connecticut, March 28-31, 1978. Bentley Layton, ed. Vol. 2: Sethian

Gnosticism. (SHR XLI). Leiden: Brill, 1981, 472-504 = in: Pearson, Birger

A. Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity. Minneapolis 1990, 52—

83.

. Friedlénder Revisited: Alexandrian Judaism and Gnostic Origins. In:
Pearson, Birger A. Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity. Minnea-
polis 1990, 10-28.

. Gnosticism as a Religion. In: Was There a Gnostic Religion? Antti Marja-

nen, ed. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2005, 81-101= Pearson, Birger

A. Gnosticism and Christianity in Roman and Coptic Egypt. (Studies in Anti-

quity and Christianity). New York u. London 2004, 201-223.

. Jewish Elements in Gnosticism and the Development of Gnostic Self-
Definition. In: Pearson, Birger A. Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christia-
nity. Minneapolis 1990, 124-135.

——. Jewish Elements in Corpus Hermeticium 1 (Poimandres). In: Pearson,
Birger A. Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christianity. Minneapolis 1990,
136-147.

——. Jewish Haggadic Traditions in the Testimony of Truth from Nag Ham-
madi, CG IX,3. In: Ex Orbe Religionum (Studia Geo Widengren oblata). Ed.
by J. Begman et al. Leiden 1972, 457-470 = in: Pearson, Birger A. Gnosticism,
Judaism, and Egyptian Christianity. Minneapolis 1990, 39-51.

—. Jewish Sources in Gnostic Literature. In: Jewish Writings of the Second
Temple Period. Michael Stone, ed. Philadelphia/Assen 1984, 443-481.




422 QUELLEN UND LITERATUR

——. Old Testament Interpretation In Gnostic Literature. In: Pearson, Birger.
The Emergence of the Christian Religion. Essays on Early Christianity XIV.
Harrisburg 1997, 99-121.

—. Philo and Gnosticism. In: ANRW II, Bd. 21. 1. Berlin, New York 1984,
295-342.

. The Problem of ,,Jewish Gnostic“ Literature. In: Pearson, Birger. The Emer-

gence of the Christian Religion. Essays on Early Christianity XIV. Harrisburg:

Trinity Press 1997, 122-146 = Hedrick, Charles W.; Hodgson, Robert, Jr.

(Ed.). Nag Hammadi, Gnosticism & Early Christianity. Peabody, Massachu-

setts: Hendrickson, 1986, 15-35.

. Revisiting Norea. In: Images of the Feminine in Gnosticism. Karen King,
ed. Philadelphia 1988, 265-275.

——. The Tractate Marsanes (NHC X) and the Platonic Tradition. In: Gnosis.
Festschrift fiir Hans Jonas. Aland, Barbara (Hg.). Géttingen 1978, 373-384.
Pellegrini, S. Der zweite Logos des grofien Seth (NHC VII,2). Einleitung. In:

NHD. 2. Bd., 570-580.

Peretson, E. Bemerkungen zur mandiischen Literatur. In: Der Manddiismus.
(WdF CLXVII). Darmstadt 1982, 319-331.

Petersen, S. Der Dialog des Erlosers (NHC III,5). Einleitung. In: NHD. 1. Bd.,
382-387.

Plisch, U.-K. Das heilige Buch des grofien unsichtbaren Geistes (NHCIII,2; IV,2)
(»Das agyptische Evangelium®), Einleitung. In: NHD. 1. Bd., 294-297.

. »Das Zeugnis der Wahrheit® (NHC IX,3) (,Testimonium Veritatis®).
Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 698-701.

—. Die Apokalypse des Paulus (NHC V,2). Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 399-
402.

. Die Bronte - Vollkommener Verstand (NHC VI,2). Einleitung. In: NHD.
2. Bd., 456—458.

Pokorny, P. Der soziale Hintergrund der Gnosis. In: Gnosis und Neues Testa-
ment. Studien aus Religionswissenschaft und Theologie. Karl-Wolfgang Troger,
Hg. Berlin 1973, 77-87.

——. Der Ursprung der Gnosis. In: Gnosis und Gnostizismus. Kurt Rudolph,
Hg. (WdF CCLXII). Darmstadt1975, 749-767.

Prevallet, E.M. The Use of Exodus in Interpreting History. In: Concordia Theo-
logical Monthly, 37 (1966), 131-145.

Puech, H.-Ch. Das Philippus-Evangelium. In: NTApo I, 194-199.

———. Das Problem des Gnostizismus. In: Gnosis und Gnostizismus. Kurt Ru-
dolph, Hg. (WdF CCLXII). Darmstadt 1975, 306-351.

Quispel, G. Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie. In: EvIh 14. Jg. (9. ]g.
der NF) 1954, 474-484.

. The Demiurge in the Apokryphon of John. In: Nag Hammadi and Gnosis.

Papers read at the First International Congress of Coptology (Cairo, December

1976). R. McL. Wilson, ed. (NHS XIV). Leiden 1978, 1-33.

. Der gnostische Anthropos und die jiidische Tradition. In: Gnostic Stu-
dies I by Gilles Quispel. Istanbul 1974, 173-195.

—. Gnosis. In: Die orientalischen Religionen im Rémerreich. Maarten J. Ver-
maseren, Hg. Leiden 1981, 413-435.




QUELLEN UND LITERATUR 423

——. Jewish Gnosis und mandaean Gnosticism. In: Menard, Jaques (ed.).
Les Textes de Nag Hammadi. Colloque du Centre d Histoire des Religions
(Strasbourg, 23-25 octobre 1974). (NHS VII). Leiden 1975, 82-122.

—. Simon en Helena. In: NThT 1952, 339-345.

Ritsep, K. Juuda kirjast. In: Prof. dr. Uku Masingu 75 siinnipdevaks. 1984. (Ms.),
187-205.

Reitzenstein, R. Zur Mandéerfrage. In: ZNW 26/1927, 39-70. = Der Mandiis-
mus, 338-371.

Ringgren, H. Qumran and Gnosticism. In: Le Origini, 379-384.

Robinson, W.C. jr. The Exegesis on the Soul. In: NT 12, 1970, 102-117.

Rosenthal, F. Das Manddische. In: Rosenthal, Fr. Die aramdische Forschung seit
Thomas Noldekes Veriffentlichungen. Leiden 1939, 224-254.

Rudolph, K. Antike Baptisten. Zu den Uberlieferungen iiber frithjiidische und
frithchristliche Taufsekten. In: Rudolph, Kurt. Gnosis und spctantike Religi-
onsgeschichte. Gesammelte Aufsciitze. (NHMS XLII). Leiden 1996, 569-606.

——. Bibel und Gnosis. Zum Verstandnis jiidisch-biblischer Texte in der gno-
stischen Literatur, vornehmlich aus Nag Hammadi. In: Rudolph, Kurt. Gnosis
und spdtantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS XLII). Lei-
den 1996, 190-209.

. »Christlich® und ,,Christentum® in der Auseinandersetzung zwischen
»Kirche“ und ,,Gnosis“. Gedanken zur Terminologie und zum Verhaltnis von
»Selbstverstindnis® und ,,Fremdverstiandnis® In: Rudolph, Kurt. Gnosis und
spitantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS XLII). Leiden
1996, 256-277.

——. Ein Grundtyp gnostischer Urmensch-Adam-Spekulation. In: Rudolph,
Kurt. Gnosis und spdtantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsiitze.
(NHMS XLII). Leiden 1996, 123-143.

—. Geheimnis und Geheimhaltung in der antiken Gnosis und Manichiis-
mus. In: In: Rudolph, Kurt. Gnosis und spdtantike Religionsgeschichte. Gesam-
melte Aufsitze. (NHMS XLII). Leiden 1996, 220-243.

— Gnosis — Weltreligion oder Sekte. In: Rudolph, Kurt. Gnosis und spdtantike
Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsiitze. (NHMS XLII). Leiden 1996, 53-
65.

——. Ergebnisse einer literarkritischen und traditionsgeschichtlichen Untersu-
chung der mandiischen Schriften. In: Rudolph, Kurt. Gnosis und spéitantike
Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS XLII). Leiden 1996, 363
369.

. Erkenntnis und Heil: Die Gnosis. In: Rudolph, Kurt. Gnosis und spitantike
Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS XLII). Leiden 1996, 14-33.

———. Gemeinsame Sachverhalte in Gnosis und Neuplatonismus. In: ,,I Sowed
Fruits into Hearts“ (Odes. Sol. 17:13). Festschrift fiir Professor Michael Lattke.
Pauline Allan u.a., eds. (Early Christian Studies 12). Strathfield 2007, 177-
188.

. »Gnosis“ and ,,Gnosticism“ - the Problems of their Definition and their

relation to the writings of the New Testament. In: Rudolph, Kurt. Gnosis und

spatantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS XLII). Leiden

1996, 34-52.




424 QUELLEN UND LITERATUR

—. Coptica-Mandaica. Zu einigen Ubereinstimmungen zwischen koptisch-
gnostischen und mandiischen Texten. In: Essays on the Nag Hammadi Texts
in Honour of Pahor Labib. Martin Krause, Hg. (NHS 6.) Leiden 1975, 191—
216.

. Die antike Gnosis — Probleme und Fakten. In: Gnosis oder die Frage nach

Herkunft und Ziel des Menschen. Albert Franz, Hg. Paderborn, Miinchen u. a.

2002, 13-39.

. Gnosis und Gnostizismus, ein Forschungsbericht. In: ThR. 34. Jg. Heft
3-4.; 36. Jg. Heft 1-2; 37. Jg. Heft 4; 38. Jg. Heft 1. Tiibingen 1969-1973.

—. Gnostische Reisen: im Diesseits und ins Jensseits. In: Rudolph, Kurt. Gno-
sis und spdtantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS XLII).
Leiden 1996, 244-255.

——. Probleme einer Entwicklungsgeschichte der manddischen Religion. In:
Der Manddismus. (WdF CLXVII). Darmstadt 1982, 67-80.

. Quellenprobleme zum Ursprung und Alter der Mandéer. In: Gnosis

und Neues Testament. Studien aus Religionswissenschaft und Theologie. Karl-

Wolfgang Troger, Hg. Berlin 1973, 121-148= in: Rudolph, Kurt. Gnosis und

spitantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS XLII). Leiden

1996, 402—432.

. Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung des

Gnostizismus. In: Gnosis und Gnostizismus. Kurt Rudolph, Hg. (WdF CCL-

XII). Darmstadt 1975, 768-797.

. Simon - Magus oder Gnosticus? Zum Stande der Debatte. In: ThR. Neue
Folge. 42. Jg. Tibingen 1977, 279-359.

——. Sophia und Gnosis. Bemerkungen zum Problem ,,Gnosis und Frithjuden-
tum® In: Altes Testament — Frithjudentum - Gnosis. Neue Studien zu ,Gnosis
und Bibel“. Karl-Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980, 221-237.

—. Stand und Aufgaben in der Erforschung des Gnostizismus. In: Gnosis und
Gnostizismus. Kurt Rudolph, Hg. (WdF CCLXII). Darmstadt 1975, 510-553.

. War der Verfasser der Oden Salomos ein ,,Qumran-Christ“? Ein Beitrag
zur Diskussion um die Anfinge der Gnosis. In: Rudolph, Kurt. Gnosis und
spitantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS XLII). Leiden
1996, 503-537.

——. Zum gegenwirtigen Stand der mandiischen Religionsgeschichte. In:
Gnosis und Neues Testament. Studien aus Religionswissenschaft und Theologie.
Karl-Wolfgang Troger, Hg. Berlin 1973, 121-148.

——. Zum Problem: Mesopotamien (Babylonien) und Gnostizismus. In: Le
Origini, 302-306.

Sabatier, A. Die jiidische Apokalyptik und die Geschichtsphilosophie. In: Koch,
Klaus; Schmidt, Johann Michael. Apokalyptik. (WdF CCCLXV). Darmstadt
1982, 91-113.

Safrai, S. Das Zeitalter der Mischna und des Talmuds (70-640). In: Geschichte
des jiidischen Volkes. 1. Bd. Von den Anfingen bis zum 7. Jahrhundert. Von
Abraham Malamat, Hayim Tadmor, Menahem Stern, Shmuel Safrai. Hrsg.
Haim Hillel Ben-Sasson. 2., unveridnd. Aufl. Miinchen 1981, 377-469.

Schaeder, H.H. Zur Mandéerfrage. In: Orientalische Literaturzeitung 31/1928,
163-171. = In: Der Manddismus. (WdF CLXVII). Darmstadt 1982, 389-398.




QUELLEN UND LITERATUR 425

Scheftelowitz, I. Die mandiische Religion und das Judentum. In: MGW] 73.
Frankfurt/M. 1929, 211-232.

Schenk, W. Textverarbeitung in Frithjudentum, Frithkirche und Gnosis. In: Altes
Testament - Friihjudentum — Gnosis. Neue Studien zu ,,Gnosis und Bibel“. Karl-
Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980, 299-313.

Schenke, H.-M. Bemerkungen zur Apokalypse des Allogenes (NHC XI,3). In:
Coptic Studies. Acts of the Third International Congress of Coptic Studies,
Warsaw, 20-25 August 1984. Wlodzimierz Godlewski, ed. Warschau, 1990,
417-424.

——. Das Evangelium nach Philippus (NHC I1,3). Einleitung. In: NHD. 1. Bd.,
184-191.

. Das Evangelium nach Philippus. Ein Evangelium der Valentinianer aus

dem Funde Nag-Hammadi. In: ThLZ 84, 1-26.

. Das Problem der Beziehung zwischen Judentum und Gnosis. Ist die Gno-

sis aus dem Judentum ableitbar? In: Kairos: Zeitschrift fiir Religionswissen-

schaft und Theologie. ]Jg. 7/ 1965, 124-133.

. Das sethianische System nach Nag-Hammadi-Handschriften. I n: Studia
Coptica. Peter Nagel, ed. Berlin, 1974, 165-172.

—. Das Verstidndnis unserer grofien Kraft (NHC VI,4). Einleitung. In: NHD.
2. Bd., 484-487.

. Die drei Stelen des Seth (NHC VII,5). Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 626-

628.

. Die Gnosis. In: Umwelt des Urchristentums I: Darstellung des neutesta-

mentlichen Zeitalters. Johannes Leipoldt u. Walter Grundmann, Hgg. 7. Aufl.

Berlin 1985, 372—415.

. Die jidische Melchisedek-Gestalt als Thema der Gnosis. In: Altes Testa-

ment, Friihjudentum, Gnosis. Karl-Wolfgang Troger, Hg. Berlin u. Giitersloh

1980, 111-136.

. Die Paraphrase des Seem (NHC VIL,1). Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 544~
550.

——. Die Relevanz der Kirchenviter fiir die Erschliessung der Nag-Hammadi-
Texte. In: Das Korpus der Griechischen Christlichen Schriftsteller. Historie,
Gegenwart, Zukunft. Johannes Irrmscher; Kurt Treu, Hgg. (TU 1210). Berlin
1977, 209—218.

. Die Tendenz der Weisheit zur Gnosis. In: Gnosis. Festschrift fiir Hans
Jonas. Aland, Barbara (Hg.). Géttingen 1978, 351-372.

—. Einfahrung. In: NHD. 1. Bd., 1-6.

. Erwigungen zum Ritsel des Hebréerbriefes. In: Neues Testament und
christliche Existenz. Festschrift fiir Herbert Braun zum 70. Geburtstag am 4.
Mai 1973. Hrsg. von Hans Dieter Betz u. Luise Schottroff. Tiibingen 1973, 421—
437.

——. Exegetische Probleme der zweiten Jakobus-Apokalypse in Nag-Ham-
madi-Codex V. In: Nagel, Peter (ed.): Probleme der koptischen Literatur.
(Wissenschaftliche Beitrage der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg
1968/1 (K2.)) Halle/S., 109-114.

——. Gnosis. Zum Forschungsstand unter besonderer Berticksichtigung der
religionsgeschichtlichen Problematik. In: VF 32, 1987, 2—21.




426 QUELLEN UND LITERATUR

——. Hauptprobleme der Gnosis. In: Gnosis und Gnostizismus. Kurt Rudolph,
Hg. (WdF CCLXII). Darmstadt 1975, 585-600.

———. Melchisedek (NHC IX,1). Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 678-681.

——. Nag Hammadi Studien I. Das literarische Problem des Apokryphon
Johannis. In: ZRGG 14, 1962, 57-63.

. Nag Hammadi Studien II. Das System der Sophia Jesu Christi. In: ZRGG

14, 263-278.

. The Phenomenon and Significance of Gnostic Sethianism. In: The Redis-

covery of Gnosticism. Proceedings of the International Conference on Gnosti-

cism at Yale New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978. Bentley Layton, ed.

Vol. 2: Sethian Gnosticism. (SHR XLI) Leiden 1981, 588-616.

. »Tractatus Tripartitus“ (NHC 1,5). Einleitung. In: NHD. 1. Bd., 54-57.

——. Was ist Gnosis? Neue Aspekte der alten Fragen nach dem Ursprung
und dem Wesen der Gnosis. In: Gnosis. Vortrige der Veranstaltungsfolge
des Steirischen Herbstes und Osterreichischen URANIA fiir Steiermark vom
Oktober und November 1993. Johannes B. Bauer; Hannes D. Galter, Hgg.
(Grazer theologische Studien, 16). Graz 1994, 179-207.

. Zostrianus (NHC VIIL, 1). Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 633-638.

——. Zum sogenannten Tractatus Tripartitus des Codex Jung. In: ZAS 10s.
1978, 133-141.

. Zur Exegese des Philippus-Evangeliums. In: Coptology. Past, Present, and
Future. Studies in Honour of Rodolphe Kasser. Soren Giversen, Martin Krause,
Peter Nagel, Hgg. (Orientalia Lovaniensa Analecta 61.) Leuven 1994, 123-
137.

Schenke Robinson, G. Die dreigestaltige Protennoia (NHC XIII,1). Einleitung.
In: NHD. 2. Bd., 808-815.

Schlarb, E. Miszelle zu 1 Tim 6, 20. In: ZNW, 77. Bd., 1986, 276-281.

Schletterer, I. Die (erste) Apokalypse des Jakobus. Einleitung. In: NHD. 2. Bd.,
408-411.

Schmid, J. Der gegenwirtige Stand der Mandéerfrage. In: BZ, Bd. 20. (1932),
121-138, 247-258.

Schoeps, H.-J. Judenchristentum und Gnosis. In: Le Origini, 529-536.

Scholem, G. Jaldabaoth reconsidered. In: Mélanges d’ histoire des religions offerts
a H.-Ch. Puech. Paris 1974, 405—421.

Schreiner, J. Die apokalyptische Bewegung. In: Literatur und Religion des Friih-
judentums. Eine Einfiihrung. Johann Maier, Josef Schreiner, Hgg. Wiirzburg;
Gitersloh 1973, 214-253.

Schubert, K. Der gegenwirtige Stand der Erforschung der in Paldstina neu
gefundenen hebréischen Handschriften. Der Sektenkanon von En Feshcha
und die Anfinge der jiidischen Gnosis. In: ThLZ, 1953, 495.

. Problem und Wesen der jiidischen Gnosis. In: Kairos. Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft und Theologie. Jg. II1/ 1961, 2-19.

Schwartz, J. Papyri Magicae Graecae und magische Gemmen. In: Die orienta-
lischen Religionen im Romerreich. Maarten J. Vermaseren, Hg. Leiden 1981,
485-509.

Scopello, M. Jewish and Greek Heroines in the Nag Hammadi Library. In: Images
of the Feminine in Gnosticism. Karen L. King, ed. Philadelphia 1988, 71-84.




QUELLEN UND LITERATUR 427

Siegert, F. Selbstbezeichnungen der Gnostiker in den Nag-Hammadi-Texten.
(ZNW 71). Berlin, New York 1980, 129-132.

Smith, M. The History of the Term Gnostikos. In: The Rediscovery of Gnosticism.
Proceedings of the International Conference on Gnosticism at Yale New Haven,
Connecticut, March 28-31, 1978. Bentley Layton, ed. Vol. 2: Sethian Gnosti-
cism. (SHR XLI) Leiden 1981, 796-807.

Stead, Chr. The Valentinian Myth of Sophia. In: Stead, Christopher. Substance an
Illusion in the Christian Fathers. London 1985, 75-104.

Stemberger, G. Samael und Uzza. Zur Rolle der Ddmonen im spéteren Mid-
rasch. In: Die Ddmonen. Die Ddmonologie der israelitisch-jiidischen und
friihchristlichen Literatur im Kontext ihrer Umwelt. Armin Lange, Her-
mann Lichtenberger, K.F. Diethard Romheld, Hgg. Tiibingen 2003, 636-
661.

Stern, M. Die Zeit des Zweiten Tempels. In: Geschichte des jiidischen Volkes. 1.
Bd. Von den Anfiingen bis zum 7. Jahrhundert. Von Abraham Malamat, Hayim
Tadmor, Menahem Stern, Shmuel Safrai. Hrsg. Haim Hillel Ben-Sasson. 2.,
unverind. Aufl. Miinchen 1981, 231-373.

Strecker, G. Judenchristentum und Gnosis. In: Altes Testament - Friihjuden-
tum — Gnosis. Neue Studien zu ,,Gnosis und Bibel“. Karl-Wolfgang Troger, Hg.
Giitersloh 1980, 261-282.

Stroumsa, G.G. Aher: a Gnostic. In: The Rediscovery of Gnosticism. Proceedings
of the International Conference on Gnosticism at Yale New Haven, Connecticut,
March 28-31, 1978. Bentley Layton, ed. Vol. 2: Sethian Gnosticism. (SHR XLI)
Leiden 1981, 808-818.

Stiirmer, K. Judentum, Griechentum und Gnosis. In: Gnosis und Gnostizismus.
Kurt Rudolph, Hg. (WdF CCLXII). Darmstadt 1975, 387-409.

Szabo, A. Die Engelvorstellungen vom Alten Testament bis zur Gnosis. In: Altes
Testament - Friihjudentum - Gnosis. Neue Studien zu ,,Gnosis und Bibel“. Karl-
Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980, 143-152.

Teugels, L. The creation of the human in rabbinic Interpretation. I n: The
creation of man and woman. Interpretations of the Biblical Narratives in Jewish
and Christian traditions. Gerard P. Luttikhuizen, ed. (TBNJCT III). Leiden,
Boston 2000, 107-127.

Theiler, W. Gott und Seele im kaiserzeitlichen Denken. In: Theiler, Willy. For-
schungen zum Neuplatonismus. (Quellen und Studien zur Geschichte der Phi-
losophie, Bd. 10). Berlin, New York 1966, 104-123.

——. Philo von Alexandria und der Beginn des kaiserzeitlichen Platonismus.
In: Theiler, W. Untersuchungen zur antiken Literatur. Berlin, New York 1970,
484-501.

Thoma, C. Auswirkungen des jiidischen Krieges gegen Rom (66—70/73) auf das
rabbinische Judentum. In: BZ 12/1968, 30-54. 186-210.

Troger, K.-W. The Attitude of the Gnostic Religion towards Judaism as viewed
in a variety of Perspectives. In: Barc, Bernard (ed.). Colloque International sur
les Textes de Nag Hammadi (Quebec, 22-25 aout 1978). (BCNH.E, 1). Col-
lection editee par Jacques-E. Menard, Paul-Hubert Poirier, Michael Roberge.
Quebeck 1981, 86-98.

. Die hermetische Gnosis. In: Gnosis und Neues Testament, 97-119.




428 QUELLEN UND LITERATUR

—. Die Bedeutung der Nag-Hammadi-Schriften fiir die Hermetik. In: Nagel,
Peter (Hg.). Studia Coptica. (BBA 45). Berlin 1974, 175-190.

. Einfilhrung: Zum gegenwirtigen Stand der Gnosis- und Nag-Ham-
madi-Forschung. In: Altes Testament - Friihjudentum - Gnosis. Neue Stu-
dien zu ,,Gnosis und Bibel“. Karl-Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980, 11-
33.

——. Gnosis und Judentum. In: Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis. Neue
Studien zu ,Gnosis und Bibel“. Karl-Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980,
155-168.

—. Spekulativ-Esoterische Ansitze (Frithjudentum und Gnosis). In: Literatur
und Religion des Friihjudentums. Eine Einfiihrung. Johann Maier, Josef Schrei-
ner, Hgg. Wiirzburg: Echter Verlag; Giitersloh 1973, 310-319.

——.,Uber die Achtheit und Neunheit*. Einleitung. In: NHD. 2. Bd., 499-508.

Turner, ]J.D. Sethian Gnosticism. A Litterary History. In: Nag Hammadi, Gnosti-
cism and Early Christianity. Charles W. Hedrick, Robert Hodgson, eds. Pead-
body 1986, 55-86.

. Typologies of the Sethian Gnostic Treatises from Nag Hammadi. In: Les
textes de Nag Hammadi et le probleme de leur classification. Louis Painchaud,
Anne Pasquier, eds. (BCNH:E 3). Quebec 1995, 169-217.

Ullmann, W. Apokalyptik und Magie im gnostischen Mythos. In: Altes Testa-
ment — Frithjudentum - Gnosis. Neue Studien zu ,Gnosis und Bibel. Karl-
Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh 1980, 169-194.

Van Baaren, Th.P. Towards a Definition of Gnosticism. In: Le Origini, 174—
180.

Van den Broek, R. Autogenes and Adamas. The Mythological Structure of the
Apokrtphon of John. In: Vanden Broek, Roelof (ed). Studies in Gnosticism and
Alexandrian Christianity. INHMS 39). Leiden 1996, 56-66.

——. The creation of Adams’s Psychic Body in the Apokryphon of John. In:
Studies in Gnosticism and Alexandrian Christianity. Roelof Van den Broek,
ed. (NHMS 39). Leiden 1996, 67-85.

—. Frithchristliche Religion. In: Die orientalischen Religionen im Romerreich.
Maarten J. Vermaseren, Hg. Leiden 1981, 363-381.

. Jewish and Platonic Speculations in Early Alexandrian Theology. Eugno-

stos, Philo, Valentinus, and Origen. In: The Roots of Egyptian Christianity. Bir-

ger A. Pearson, James E. Goehring, eds. Philadelphia, 1992, 190-203 = in:

Studies in Gnosticism and Alexandrian Christianity. Roelof Van den Broek,

ed. NHMS 39). Leiden 1996, 117-1130.

. Juden und Christen in Alexandrien im 2. und 3. Jahrhundert. In: Stu-

dies in Gnosticism and Alexandrian Christianity. Roelof Van den Broek, ed.

(NHMS 39). Leiden 1996, 181-196.

. The Shape of Edem according to Justin the Gnostic. In: Studies in Gno-

sticism and Alexandrian Christianity. Roelof Van den Broek, ed. (NHMS 39).

Leiden 1996, 131-141.

. Von der jiidischen Weisheit zum gnostischen Erl6ser. Zum Schlusshym-

nus des Apokryphons des Johannes. In: Studies in Gnosticism and Alexan-

drian Christianity. Roelof Van den Broek, ed. (NHMS 39). Leiden 1996, 86-

116.




QUELLEN UND LITERATUR 429

Van der Woude, A.S. Melchisedek als himmlische Erlosergestalt in den neugefun-
denen eschatologischen Midraschim aus Qumran Héhle XI1. (Oudtestamenti-
sche studien 14). Leiden 1965, 354-373.

Van Unnik, W.C. Der Neid in der Paradiesgeschichte nach einigem gnostischen
Texten. In: Essays on the Nag Hammadi Texts in Honour of Alexander Bohlig.
Martin Krause, ed. (NHC 3.) Leiden 1972, 120-132.

—. Die judische Komponente in der Entstehung der Gnosis. In: Gnosis und
Gnostizismus. Kurt Rudolph, Hg. (WdF CCLXII). Darmstadt 1975, 476-494.

. Gnosis und Judentum. In: Gnosis. Festschrift fiir Hans Jonas. Aland,
Barbara (Hg.). Gottingen 1978, 65-86.

Vermaseren, M.J. Hellenistlikud usundid. In: Historia religionum II. Geo Widen-
gren, C.J. Bleeker, edd. Tallinn, 1988-1990 (Ms.), 275-314.

— Mithras in der Romerzeit. In: Die orientalischen Religionen im Romerreich.
Maarten J. Vermaseren, Hg. Leiden 1981, 96-120.

Waldstein, M. Das Apokryphon des Johannes (NHC II,1; II,1; IV,1 und BG 2).
Einleitung. In: NHD. 1. Bd., 96-101.

. The primal Triad in the Apokryphon of John. In: The Nag Hammady
Library after fifty years. Proceedings of the 1995 Society of Biblical Literature
Commemoration. Ed. by Turner-McGuire. (NHMS XLIV). Leiden 1997, 154
187.

Wedderburn, A.J.M. Philo’s ,Heavenly Man® In: NT, vol. XV. Leiden 1973, 301
326.

Weif3, H.-F. Das Gesetz in der Gnosis. In: Altes Testament — Friihjudentum - Gno-
sis. Neue Studien zu ,,Gnosis und Bibel“. Karl-Wolfgang Troger, Hg. Giitersloh
1980, 71-88.

Welles, B.C. The Hellenistic Orient. In: The Idea of History in the Ancient Near
East. R.C. Dentan, ed. Yale, 1955, 135-167.

Widengren, G. Der iranische Hintergrund der Gnosis. In: Gnosis und Gnostizis-
mus. Kurt Rudolph, Hg. (WdF CCLXII). Darmstadt 1975, 410-425.

. Die Mandéer. In: Handbuch der Orientalistik. Bd. 8. B. Spuler, Hg. Leiden,

1961, 93—-101.

. Einleitung. In: Widengren, Geo (Hg.). Der Manddismus. (WdF CLXVII).
Darmstadt 1982, 1-17.

—. Les Origines du Gnosticisme et I’ histoire des religions. In: Le Origini, 28—
60.

Williams, M.A. Was There a Gnostic Religion? Strategies for a Clear Analysis. In:
Was There a Gnostic Religion? Antti Marjanen, ed. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht, 2005, 55-79.

Wilson, R. McL. The Gnostics and the Old Testament. In: Ex Orbe Religionum
(Studia Geo Widengren oblata). Ed. by J. Begman et al. Leiden 1972, 164-168.

Wintermute, O. A Study of Gnostic Exegesis of the Old Testament. In: The Use of
the Old Testament in the New and Other Essays. Studies in Honour of William
E Stinespring. ].M. Efird, ed. Durham, 1972, NC, 241-270.

Wisse, F. Seth, Second Treatise of the Great. In: Anchor Bible Dictionary. Vol. 5.
New York, 1992, 1118-1119.

Yamauchi, E.M. The issue of pre-christian Gnosticism reviewed in the light
of the Nag Hammadi Texts. In: The Nag Hammady Library after fifty yeats.




430 QUELLEN UND LITERATUR

Proceedings of the 1995 Society of Biblical Literature Commemoration. Ed. by

Turner-McGuire. (NHMS XLIV). Leiden 1997, 72-88.

. Jewish Gnosticism? In: Studies in Gnosticism and Hellenistic Religions:
presented to Gilles Quispel on the occasion of his 65th birthday. R. van den
Broek, M.]. Vermaseren, eds. Leiden 1981, 123-136.

Zandee, ]. Die Person der Sophia in der 4. Schrift des Codex Jung, in: Bianchi,
U. (hg.), Le Orgini, 203-212.

. Het Evangelie der Waarheid, In: NThT 22, 1968.

Zenger, E. Die spite Weisheit und das Gestz. In: Literatur und Religion des Friih-
judentums. Eine Einfiihrung. Johann Maier, Josef Schreiner, Hgg. Wiirzburg;
Gttersloh, 1973, 43-56.

Zielinski, T.S. (Hg.) Hermes und die Hermetik I: Das hermetische Corpus. ARW 8
(1905), 321-372.

Zimmern, H. Babylonische Vorstufen der vorderasiatischen Mysterienreligio-
nen? In: Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft, Bd. 76,

1922, 36-54.

IV. Artikel

Aland, B. Marcion. In: LThK, 6. Bd. Freiburg u.a. 1997, 1392-1393.

Balz, H. Melchisedek. III. Neues Testament. In: TRE, Bd. 22, 1992, 420-423.

Berger, K. Gnosis/ Gnostizismus 1. Vor- und auferchristlich. In: TRE, Bd. 13.,
1984, 519-535.

Bethge, H.-G. On the Origin of the World. In: The Coptic Encyclopedia. Vol. 6.
Aziz S. Atiya, ed. New York 1991, 1842-1844.

Colpe, C. Gnosis 1. Religionsgeschichtlich. In: RGG, 2. Bd. 3. Aufl. Ttibingen
1958, 1648-1652.

—. Gnosis II (Gnostizismus). In: RAC, 11. Bd. Stuttgart 1981, 537-659.

Delling, G. Archon. In: TiWNT, 1. Bd.: A-G. Gerhard Kittel, Hg. Stuttgart 1959,
486-488.

Dexinger, F. Exodusmotiv. II. Judentum. In: TRE, Bd. 10., 1982, 737-740.

—. Samaritaner. In: TRE, Bd. 29., 1998, 750-756.

Drijvers, H.J.W. Salomo. III. Sapientia Salomonis, Psalmen Salomos und Oden
Salomos. In: TRE, Bd. 29., 1998, 730.

Filoramo, G. Gnosis/Gnostizismus I. Religionswissenschaftlich. In: RGG, 3. Bd.
Vierte, vollig neu bearbeitete Aufl,, 2000, 1043-1044.

Drower, E.S. Mandaier. In: RWW. Franz K6ning, Hg. Freiburg/Br. 1956, 510-513.

Haardt, R. Gnosis/Gnostizismus. In: SM. 2. Bd. Freiburg u.a. 1968, 476—490.

Herrmann, S. Exodusmotiv. I. Altes Testament. In: TRE, Bd. 10, 732-737.

Kessler, K. Mandaier. In: RE. Bd. XII. 3. Aufl. Leipzig 1903, 155-183.

Koslowski, P. Gnosis/Gnostizismus III. Philosophisch. 2. Neuzeit. In: RGG. 3.
Bd. Vierte, vollig neu bearbeitete Aufl., 2000, 1055-1056.

Kraft, H. Marcion. In: RGG, 4. Bd. 3. Aufl. Tiibingen 1960, 740-742.

Kretschmar, G. Gnosis III. Christlicher Gnostizismus, dogmengeschichtlich. In:
RGG. 2. Bd. 3. Aufl. Tiibingen 1958, 1656-1661.

Kuhn, H.-W. Exodusmotiv. III. Neues Testament. In: TRE, Bd. 10, 1982, 741—

745.



QUELLEN UND LITERATUR 431

Leicht, R. Gnosis/Gnostizismus IV. Judentum. In: In: RGG. 3. Bd., vierte, vollig
neu bearbeitete Aufl., 2000, 1056-1058.

Logan, A.H.B. Gnosis/Gnostizismus. III. Philosophisch. 1. Antike. In: RGG, 3.
Bd., 2000, 1053-1055.

. Simon Magus. In: TRE, Bd. 31, 2000, 272-276.

Markschies, Chr. Gnosis/Gnostizismus II. Christentum. 1. Neues Testament. 2.
Kirchengeschichtlich. In: RGG, 3. Bd., 2000, 1045-1053.

May, G. Marcioniten. In: EKL, 3. Bd. 3. Aufl. Gottingen 1992, 273-274.

. Markion/Markioniten. In: RGG, 5. Bd., 2002, 834-836.

Michel, D. Koheletbuch. In: TRE, Bd. 19., 1990, 345-356.

Nagel, P. Gnosis, Gnostizismus. In: EKL, 2. Bd. 3. Aufl. Gottingen 1989, 241—
247.

Priimm, K. Gnostizismus. 1. Im Hellenismus. In: LThK. 2., vollig neu bearb. Aufl.
4. Bd. Freiburg u.a. 1968, 1024.

Robinson, S.E. Second Treatise of the Great Seth. In: The Coptic Encyclopedia.
Vol. 7. Aziz S. Atiya, ed. New York 1991, 2117-2118.

Rudolph, K. Mandéder/Mandéismus. In: TRE, Bd. 22., 1992, 19-25.

Ruppert, H.-J. Gnosis, Gnostizismus. III. Moderner Gnostizismus. In: LThK. 4.
Bd. Freiburg u.a. 1995, 809-810.

Stemberger, G. Salomo. II. Judentum. In: TRE, Bd. 29., 1998, 728.

Stricker, B.H. The Corpus Hermeticum. Mnemosyne. 4. Serie, Vol. 2, Fasc. I,
1949, 79-80.

Torini, M.S. Gnosis, Gnostizismus. I. Religionsgeschichtlich. In: LThK. 4. Bd.
Freiburg u.a.: 1995, 802-803.

Troger, K.-W. Hermetica. In: TRE, Bd. 18., 1989, 749-752.

Willi, Th. Melchisedek. II. Judentum. In: TRE, Bd. 22., 1992, 417—-420.

Wilson, R. McL. Gnosis/ Gnostizismus II. Neues Testament, Judentum, Alte
Kirche. In: TRE, Bd. 13., 1984, 536-550.

V. Sammlungen von Aufsitzen

Aland, B. (Hg.). Gnosis. Festschrift fiir Hans Jonas. Géttingen 1978.

Barc, B. (Hg). Colloque International sur les Textes de Nag Hammadi (Québec,
22-25 aout 1978). Bibliotéque Copte de Nag Hammadi. Section ,Etudes®
1. Collection editee par Jacques-E. Ménard, Paul-Hubert Poirier, Michael
Roberge. Québeck 1981.

Bergman, J. et al. (ed.): Ex Orbe Religionum (Studia Geo Widengren oblata).
Vol. 1. Leiden 1972.

Betz, H.D.; Schottroft, L. (Hgg.). Neues Testament und christliche Existenz. Fest-
schrift fiir Herbert Braun zum 70. Geburtstag am 4. Mai 1973. Tiibingen 1973.

Betz, O.; Hengel, M.; Schmidt, P. (Hgg.). Abraham unser Vater. Juden und
Christen im Gesprich iiber die Bibel. Festschrift fiir Otto Michel zum 6o.
Geburtstag. Leiden/Koln 1963.

Bianchi, U. (Hg.) Le Origini dello Gnosticismo. Colloguio di Messina 13-18 Aprile
1966. Testi i Discussioni. Leiden 1967.

Bohlig, A. Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsitze zur spitantiken Reli-
gionsgeschichte. 1. Teil. (WUNT 47). Tiibingen 1989.



432 QUELLEN UND LITERATUR

——. Gnosis und Synkretismus. Gesammelte Aufsdtze zur spitantiken Religions-
geschichte. 2. Teil. (WUNT 48). Tiibingen 1989.

. Mysterion und Wahrheit. Gesammelte Beitrdge zur spdtantiken Religions-
geschichte. (AGSU 6.) Leiden 1968.

Efird, ] M. (ed.). The Use of the Old Testament in the New and Other Essays.
Studies in Honour of William F. Stinespring. Durham 1972.

Eltester, W. (Hg.) Christentum und Gnosis. Aufsdtze. (BZNW 37). Berlin1969.

Franz, A. Rentsch, T. (Hg.). Gnosis oder die Frage nach Herkunft und Ziel des
Menschen. Paderborn, Miinchen u. a. 2002.

Goldberg, A. Mystik und Theologie des rabbinischen Judentums. Gesammelte Stu-
dien 1. Hrsg. von Margarete Schiilter und Peter Schifer. (TSAJ 61). Tiibingen
1997.

Haenchen, E. Gott und Mensch. Gesammelte Aufsitze. Tiibingen 1965.

Hedrick, Ch.W.; Hodgson, R. jr. (eds.) Nag Hammadi, Gnosticism ¢ Early
Christianiy. Peabody 1984.

Kerenyi, K. Humanistische Seelenforschung. Miinchen; Wien 1966.

King, K.L. (ed.). Irages of the Feminine in Gnosticism. (Studies in Antiquity and
Christianity). Philadelphia 1988.

Koch, K.; Schmidt, ].M. Apokalyptik. (WdF CCCLXV). Darmstadt 1982.

Krause, M. (ed.). Essays on the Nag Hammadi Texts in Honour of Pahor Labib.
(NHS 6.) Leiden 1975.

Krause, M. (ed.). Gnosis and Gnosticism. Papers read at the Seventh Interna-
tional Conference on Patristic Studies (Oxford, September 8th-13th 1975).
(NHS VIII). Leiden 1977.

Lange, A.; Lichtenberger, H.; Romheld, K.F. (Hgg). Die Dédmonen. Die Ddmono-
logie der israelitisch-jiidischen und friihchristlichen Literature im Kontext ihrer
Umwelt. Tiibingen 2003.

Layton, B. (ed.). The Rediscovery of Gnosticism. Proceedings of the International
Conference on Gnosticism at Yale New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978.
Vol. 1.: The School of Valentinus. (SHR XLI). Leiden 1980.

Layton, B. (ed.). The Rediscovery of Gnosticism. Proceedings of the International
Conference on Gnosticism at Yale New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978.
Vol. 2.: Sethian Gnosticism. (SHR XLI). Leiden 1981.

Logan, A.H.B.; Weddeburn, ].M. (ed.). The New Testament and Gnosis. Essays in
honour of R. McL. Wilson. Edinburgh, 1983.

Luttikhuizen, G.P. (ed). The creation of man and woman. Interpretations of the
Biblical Narratives in Jewish and Christian traditions. (TBNJCT III). Leiden
2000.

Maier, J.; Schreiner, J. (Hgg.). Literatur und Religion des Friihjudentums. Eine
Einfiihrung. Wiirzburg: Echter Verlag; Gitersloh 1973.

Marjanen, A. (Hg.). Was There a Gnostic Religion? (Publications of the Finnish
Exegetical Society 87). Gottingen 2005.

Martinez, EG.; Luttikhuizen, G.P. (ed.). Interpretations of the Flood. (Themes in
biblical Narrative jewish and christian Traditions, 1). Leiden 1998.

Ménard, J.-E. (ed.). Les Textes de Nag Hammadi. Colloque du Centre d’Histoire
des Religions (Strasbourg, 23-25. Octobre 1974). (NHS VII). Leiden 1975.

Nagel, P. (Hg.). Studia Coptica. (BBA 45). Berlin 1974.




QUELLEN UND LITERATUR 433

Painchaud, L.; Pasquier, A. (ed.). Les textes de Nag Hammadi et le probléme de
leur classification. Actes du Colloque tenu a Québec du 15 au 19 septembre 1993.
(BCNH:E 3). Quebec 1995.

Pearson, B.A. The Emergence of the Christian Religion. Essays on Early Christia-
nity, XIV. Harrisburg 1997.

. Gnosticism and Christianity in Roman and Coptic Egypt. (Studies in

Antiquity and Christianity). New York u. London 2004.

. Gnosticism, Judaism, and Egyptian Christanity. (Studies in Antiquity and
Christianity). Minneapolis 1990.

Rudolph, K. (Hg.) Gnosis und Gnostizismus. (WdF CCLXII). Darmstadt 1975.

. Gnosis und spdtantike Religionsgeschichte. Gesammelte Aufsitze. (NHMS
XLII). Leiden 1996.

Schifer, P. Hekhalot-Studien. (TSA] 19). Tiibingen 1988.

Sevrin, J.-M. (ed.). The New Testament in Early Christianity. La reception des
ecrits neotestamentaires dans le christianisme primitif. (BEThL 86). Leuven
1989.

Sloterdijk, P; Macho, T. (Hgg.). Weltrevolution der Seele. Ein Lese-und Arbeits-
buch der Gnosis von der Spitantike bis zur Gegenwart, 2 Bde., Giitersloh 1991.

Stead, Chr. Substance an Illusion in the Christian Fathers. London 1985.

Stone, M.E. (ed). Jewish Writings of the Second Temple Period. Apocrypha,
Pseudepigrapha, Qumran Secterian Writings, Philo, Josephus. (Compendia
Rerum Iudaicarum ad Novum Testamentum. Section two: The Literature of
the Jewish People in the Period of the Second Temple and the Talmud. Vol. 3.).
Philadelphia 1984.

Theiler, W. Forschungen zum Neuplatonismus. (QSGPh 10). Berlin, New York
1966.

. Untersuchungen zur antiken Literatur. Berlin, New York 1970.

Troger, K.-W. (Hg.) Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis. Neue Studien zu
»Gnosis und Bibel“. Giitersloh 198o0.

. (Hg.). Gnosis und Neues Testament. Studien aus Religionswissenschaft und
Theologie. Berlin 1973.

Turner, J.; McGuire, A. (ed.). The Nag Hammadi Library after fifty Years. Pro-
ceedings oth the 1995 Society of Biblical Litterature Commemoration. (NHMS
XLIV). Leiden 1997.

Van den Broek, R. (ed.). S tudies in Gnosticism and Alexandrian Christianity.
(NHMS 39). Leiden 1996.

Vermaseren, M.J. (Hg.). Die orientalischen Religionen im Romerreich. Leiden
1981.

Widengren, G. (Hg.). Der Manddismus. (WdF CLXVII). Darmstadt 1982.

Widengren, G.; Bleeker, C.J. (ed.). Historia religionum. I. Bd. Tallinn 1988 (Ms.).

Widengren, G.; Bleeker, C.J. (ed.). Historia religionum. II. Bd. Tallinn 1988-
1990 (Ms.).

Wilson, R. McL. (ed). Nag Hammadi and Gnosis. Papers read at the First
International Congress of Coptology (Cairo, December 1976). (NHS XIV).
Leiden 1978.







REGISTER

I. MYTHISCHE WESEN UND LEGENDARE PERSONEN

Abaoth 360, 368

Abel 277-283, 286, 287, 288, 290,
316, 318, 321, 390

Abiressine 207

Abraham 312, 313, 324, 328

Achamod (Achamoth, Echamoth,
Echmoth) 119, 268, 336, 368—
369

Adakas (Adakas-Ziwa) 245
(Anmerkung 317), 247, 347
(Anmerkung 928)

Adam 16, 117, 137-138 (Anmer-
kung 587), 207, 229, 230, 231
(Anmerkung 230), 232, 233, 234,
236, 237, 240, 241, 242, 243, 245,
246, 247, 254, 255, 256, 257, 258,
260, 261, 262, 263, 264, 265, 266,
267, 268, 270, 272, 273, 274, 276,
277,278,279, 281, 283, 284, 285,
286, 288, 289, 295, 297, 298, 299,
301, 306, 307, 310 (Anmerkung
655), 316, 321, 322, 325, 335, 340,
349 (Anmerkung 943), 356, 357,
371, 372, 380, 390

Adam kasia 245, 347 (Anmerkung
928), 349 (Anmerkung 945)

Adam rabba 347 (Anmerkung
928)

Adonai
375

Adonaios 198, 207, 268, 337, 343
(Anmerkung 881), 358, 363

Adoni 207, 358

Adonin 207, 343 (Anmerkung
881), 358

Aggius 334

Ahriman 97

Ahura Mazda 86

216, 217, 220, 324, 325,

Aiolaios
358

Aion 239 (Anmerkung 279)

Ajar 221, 246

Amen 268,271

Anat Jahu 353

Ano§ 282, 283 (Anmerkung 504),
286, 301, 379, 392

Aoth 358

Apis 204

Ardban 384

Ariael (Ariel) 198, 201, 361

Armozel (Harmozel) 116, 206,
208, 213

Aschera 1353

Aschmodai 331, 332

Astaphaios (Astaphdus) 198, 207,
216, 334, 343 (Anmerkung 881),
358

Athoth 343 (Anmerkung 881),
358

Atlas 290 (Anmerkung 553)

343 (Anmerkung 881),

Ba‘alsamin 365 (Anmerkung

1050)

Babel 268

Barbelo 206, 207, 208, 212, 213,
368

Baruch 268, 269, 271, 326, 327

Bel 268

Belial, Beliar 133, 239, 320, 361

Belias 207, 268

Bel-Kronos 289 (Anmerkung
550)

Bihrun 222

Cemmut 291
Cherubin 256



436 REGISTER

Daniel 334
Daveithai, Daveithe

213, 367
Derdekas 367

116, 206, 208,

Ea 83
Edem
Eleleth

268, 269, 270
116, 206, 208, 213, 367

Elia, Elias 334, 335

Eloaios 198, 207, 343 (Anmerkung
881), 358

Eloaiou 216, 343 (Anmerkung
881), 358

Elohim, Eloim 42, 216, 268, 269,
270, 272, 277, 282, 326, 358

Eloi 334

El-Rabba 217, 220, 364, 366

El-Saddai, El-Siddai 217, 220, 337,
364, 366

Ennoia 31, 50, 89, 119, 172
(Anmerkung 21), 212, 214, 216

Enoch 283, 290, 307

Enosch (Eno$) 138 (Anmerkung
587), 286, 288 (Anmerkung 546)

Esaddaios 268

Esau 280

Esdras 334

Eva 16,117, 209, 231 (Anmerkung
230), 233, 252, 253, 254, 255,
256, 257, 263, 264, 266, 267, 268,
272 (Anmerkung 452), 277, 278,
282, 284, 288, 295, 299, 307, 354,
370

Gabriel 203, 217, 218, 221, 246,
268, 271, 365

Galila 207

Gamaliel 317

Ham (Cham) 293, 301

Harmozel 317,367

Harmoupiael 207

Hauran 379, 391

Hawwa 245, 246, 265, 282, 284

Henoch 115, 202, 233, 273, 290—
292, 318, 321, 363

Hermas 207

Hermes 91 (Anmerkung 251)

Hermes Trismegistos 91 (Anmer-
kung 251)

Hewath 379, 391

Hibil (Hibil-Ziwa) 217, 218, 219,
221, 245 (Anmerkung 317),
246, 265, 277, 283 (Anmerkung
504)

Hor 216, 334, 358

Horaios 343 (Anmerkung 881),
358

Taldabaoth, Jaldabaoth, Jaltabaoth
42, 51, 198, 200-201, 202, 207,
209, 211, 216, 228, 234, 235,

239 (Anmerkung 278), 252,

260, 267, 277, 286 (Anmerkung
527), 297, 301, 302, 313, 324, 325,
328, 334, 337, 343 (Anmerkung
881), 351, 355, 358, 359-362, 363,
389

Jao, Jao 100, 115, 198, 207, 216,
293, 334, 339, 343 (Anmerkung
881), 358

Isaak 312

Isis 79 (Anmerkung 170)

Isis-Noreia 296

Israel 268

Istar 58 (Anmerkung 16), 85, 86,
87,353

Jafet(h) 293, 294

Jahoel 339 (Anmerkung 848)

Jakob 312

Jam 293

Jaoel 339

Jaoth 207

Jave 277,282

Jesus Nave (=Josua) 334

Jobel 207

Joel 367

Jofiel 366

Jofiffah 366

Jofin 366

Jofin-Jofafin 364, 366

Jokabar 364, 365 (Anmerkung
1050), 379, 391



I. MYTHISCHE WESEN UND LEGENDARE PERSONEN 437

Jokasar 364, 365, 379, 391
Jonas 334

Jo-Rabba, Jorraba 220, 363, 364
Josua 334

Josamin 364, 365 (Anmerkung
1050), 379, 391

JoSmir 222, 364

Jozataq 364, 365,379, 391

Kae 207

Kain 138 (Anmerkung 587), 209,
276, 277-283, 287, 290, 295, 314,
316, 390

Kainan 207

Kalapatauroth 291

Karkamenos 268

Kauithan 268

Lathen 268

Manda dHaije
317), 301

Marduk 85

Melchisedek 315-324

Metatron 100, 115, 283, 291
(Anmerkung 559), 339 (Anmer-
kung 849), 363

Michael 203, 239 (Anmerkung
279), 268, 271, 288, 307, 320,
322

Mihr 97

Mithras 79 (Anmerkung 170)

Mnevis 204

245 (Anmerkung

Naamah 296

Naas 268, 269, 270, 271, 272, 326

Nahas 327

Nbu 325

Nidbai 379, 391

Nimrod 307

Noa (Noach, Noah) 292-297, 298,
299, 300, 301, 302, 303, 305, 306,
307, 308, 309, 316, 318, 322, 334

Norea(h), Noria, Orea, Oraia, Horaia
286, 294, 295, 296, 297, 299, 300,
307

Nuraita 294-295

Ohrmizd 97

Oraios 198, 343 (Anmerkung 881),
358, 364

Oriel, Oroiael 116, 206, 208, 213,
367

Orpheus 106
Osiris 79 (Anmerkung 170)

Pharaoth 268

Phersalo 330

Phonix 204

Phoster 330

Pistis Sophia 198, 200, 207

Ptah 220 (Anmerkung 160)

Ptahil 217,218, 219, 220, 221, 222,
245, 246, 247, 364

Qatliel 366

Rafael 203

Raguel 203

Remiel 203

Ruha 217,220, 245, 313, 325, 366—
367, 372 (Anmerkung 1089), 376,
390

Sabaoth, Zebaot 116, 124, 198,
199, 202, 207, 228, 235, 239
(Anmerkung 279), 277, 297, 306,
334, 337, 343 (Anmerkung 881),
358, 360, 363, 368

Sabazios 83

Sabbataios 207, 358

Sabbede 343 (Anmerkung 881),
358

Sael 268

Sakla(s) 210, 239 (Anmerkung
278), 298, 302 (Anmerkung 614),
314, 337, 355, 358, 360-361

Sam(m)ael 201, 202, 211, 237, 239,
276, 278, 279, 282, 337, 355, 358,
360, 362, 389

Samuel 334

Saraqael 203

Sauel 330

Sauriel 366

Sem 293, 294, 295, 322



438 REGISTER

Seth (Adams Sohn) 15-16, 66, 137
(Anmerkung 587), 263, 276, 279,
281, 283-290, 295, 297, 298, 302,
306, 308, 310 (Anmerkung 659),
312, 314, 321, 325, 390

Seth (dgyptischer Gott) 90

Seth-el 367

Sia 89

Silmai 379, 391

Sopanima(s) 322

Sophia 31, 33, 50, 86, 87, 102, 115,
116, 119, 198, 199, 206, 207, 208,
213, 216, 220, 229, 238, 296, 311,
341, 351-355, 357, 373, 393

Sophia Zoe 233,235,371

Sophonias 334

Suduk 365 (Anmerkung 1050)

Sarhabel 293 (Anmerkung 293)

Siddai 337

Sihlun 222

Sitil 16, 221, 246, 282, 283
(Anmerkung 504), 286

Sum 293

$um—Ku§ta 293
Surbai 293 (Anmerkung 293)

Ta’eb 133

Tammuz 86

Thot(h) 90, 91 (Anmerkung 251),
292 (Anmerkung 563)

Tobias 334

Ur 366-367

Uriel 203, 208 (Anmerkung 95)

Xisuthros 289 (Anmerkung 550)

Zervan
360

Zeus 104, 144 (Anmerkung 624)

Zeus Olympios 165 (Anmerkung
759)

Zihrun 222

Zoriel 366

Zoroaster 290

Zostrianus 93

201 (Anmerkung 48),



II. GESCHICHTLICHE UND REALE PERSONEN

Aaron 133

Abba ben Kahana 296

Abu’l Fath 62

Adam, A. 2,7,102,113, 119, 120,
151, 155, 165, 171, 360

Adelphius 93

Aher 339 (Anmerkung 849)

Aland, B. 39

Alexander der Grofle 105

Amélineau, M.E. 88

Amos 334

Antiochus IV. Epiphanes 165
(Anmerkung 759)

Antoninus Pius 178 (Anmerkung
11)

Anz, W. 58, 85, 86,93, 171, 344

Apelles 20, 334

Aquilinius 93

Arai, S. 32,39

Aratos 107

Aristobul 106, 107, 199 (Anmer-
kung 38), 214, 342 (Anmerkung
877)

Armstrong, AH. 74

Arnold, G. 7

Artaban III. 384

Artaban IV. 384

Artaban V. 384

Asmussen, J.P.

479)
Augustinus 344

127 (Anmerkung

Barc, B. 306

Bar-Kochba

Basilides
178,334

Bauer, W. 72

Baumgartner, W. 377

Baur, E Ch. 7, 20,27, 59,99

Beltz, W. 138 (Anmerkung 588)

Benjamin ben Musa an-Nahawandi
345 (Anmerkung 906)

Berger, K. 156,171,173, 341

Berossos 289 (Anmerkung 550)

2, 382, 384
30, 39, 66, 76, 90, 92, 117,

Bethge, H.-G. 6, 7, 200 (Anmer-
kung 40), 201 (Anmerkung 48),
203, 204 (Anmerkung 71), 230,
232, 281, 294, 312 (Anmerkung
676), 313, 335, 362 (Anmerkung
1026)

Betz, O. 7, 101 (Anmerkung 314),
201 (Anmerkung 48)

Beyschlag, K. 135, 150

Bianchi, U. 79, 80, 139, 193, 389

Black, M. 360

Bleeker, C.J. 89,92

Blumenberg, H. 35, 52

Bousset, W. 20, 58, 86, 88, 93, 100,
172, 173, 224, 291, 292, 344, 345
(Anmerkung 906), 377

Bowman 137 (Anmerkung 587)

Boyancé, P. 74, 75, 83

Bohlig, A. 7, 77 (Anmerkung 148),
78, 101 (Anmerkung 314), 113,
119, 152, 161, 178, 196, 199,

204, 290 (Anmerkung 553), 349
(Anmerkung 943), 359, 362, 367,
368,373,377

Brandt, W. 100, 366, 374, 376, 378

Brumlik, M. 120, 122, 342
(Anmerkung 877)

Buckley, J. 377, 378 (Anmerkung
1155), 380 (Anmerkung 1176),
381, 382 (Anmerkung 1192), 384,
385 (Anmerkung 1213)

Buddeus, JE 59

Bullard, R.A. 238, 278, 306

Bultmann, Rudolf 7, 62, 93, 95,
159, 171, 173, 376

Burkitt, EC. 60, 64, 74

Burrows; M. 148 (Anmerkung
651), 149

Caldwell, T.
Casey 171
Cefraux, L. 137
Clemens von Alexandria
41, 69, 71,136, 315

103, 138

17,18,



440 REGISTER

Clementz, H.
Colpe, C. 7,95, 120, 155, 160, 161,
165, 173, 208 (Anmerkung 93),

319 (Anmerkung 726)

Crahay, R. 75, 80, 81

Crum, W.E. 315

Dahl, N. 193

Daniélou, J. 101 (Anmerkung
314), 103, 341

David 333

De Faye, E. 60, 74

Derchain, Ph. 224

Dexinger, F. 125, 134, 147

Didymus 320 (Anmerkung 734)

Dillmann, A. 322

Dodd, CH. 225,226, 227

Dodds, ER. 82 (Anmerkung 192)

Doresse, ]. 67, 89, 90, 101 (Anmer-
kung 314), 127 (Anmerkung
483), 152

Dositheos (Dositheus, Dusis) 132,
133, 134, 135

Drijvers, JW. 7, 22, 24 (Anmer-
kung 100), 52, 53 (Anmerkung
232), 75, 96, 101 (Anmerkung
314), 138 (Anmerkung 588),
144 (Anmerkung 624), 154, 171
(Anmerkung 5), 174 (Anmerkung
24)

Dupont-Sommer, A. 129

Elchasai 50

Elisabeth:273

Elisa’ ben Abuja (Aher) 125, 144
(Anmerkung 624), 145, 148, 338

Ephraim Syrus 315

Epiphanes 326

Epiphanius von Salamis 18,
41, 126, 134, 281, 283, 286
(Anmerkung 531), 287, 294,
296, 297, 300, 301, 302, 339
(Anmerkung 846), 363, 389

Esra 272,334

Eusebius von Caesarea 55, 56, 106,
126, 132, 134, 154 (Anmerkung
691), 172 (Anmerkung 21),

306 (Anmerkung 640)

199 (Anmerkung 38), 307, 339

(Anmerkung 846), 350
Ezechiel 133,208, 334, 349, 350
Ezechiel Tragicus 202, 350

Fallon, E 201 (Anmerkung 48),
202, 239 (Anmerkung 279)

Festugiére, A.]. 91, 224
Filoramo, G. 191-192
Fischer, K.-M. 72, 101 (Anmer-

kung 314), 171
Flavius Josephus, Josephus Flavius

155, 289, 290, 306, 307, 309, 311,

315
Flora 327,328
Foerster, W. 28, 35,136

Fossum, J. 103
Fracassini, U. 377
Friedlinder, M. 7, 59, 100, 125, 171

Gianotto, C. 191-192

Giversen, S. 331

Goedicke, H. 90

Grant, R. 101 (Anmerkung 314),
103, 122, 156, 167

Gritz, H. 7, 100, 122

Green, HAA. 165-166

Green, J. 103, 110

Grefimann, Hugo 85, 345
(Anmerkung 906)

Gruenwald, I. 113, 122, 142, 146,
154

Gunkel, H. 85, 100, 171

Haar, S. 150 (Anmerkung 669)

Haardt, R. 6, 24 (Anmerkung 100),
32, 52, 73, 152 (Anmerkung 676),
160 (Anmerkung 723), 171, 377,
380, 384, 392

Habakuk 334

Haenchen, E. 171, 172 (Anmer-
kung 21), 224, 226, 248 (Anmer-
kung 334), 249, 251, 271, 272,
273, 352

Hardian 178 (Anmerkung 11)

Hegesipp 55, 56, 59, 99, 134, 154
(Anmerkung 691)



II. GESCHICHTLICHE UND REALE PERSONEN 441

Heidegger, M. 160

Heldermann, J. 320, 322

Helena 50, 352

Hengel, M. 3, 106, 113, 122, 310
(Anmerkung 659), 353

Herakleon 335

Heraklit 11

Hermogenes 20

Hesiod 107, 204

Heussi, K. 171, 172 (Anmerkung
18), 191 (Anmerkung 2), 330
(Anmerkung 787)

Hieronymus 315, 320 (Anmerkung
734)

Hilgenfeld, A. 7, 59, 138, 359

Hippolyt 18-19, 41, 55, 56
(Anmerkung 7), 69, 71 (Anmer-
kung 95), 74, 99, 126, 135, 136,
197, 267, 280, 281, 283, 312, 326,
328, 334, 339 (Anmerkung 846)

Hofius, O. 202, 319 (Anmerkung
728)

Holzhausen, J. 7, 249

Homer 107, 240 (Anmerkung 286)

Horton, EL. 317

Hymenaeus 20

Idi 339 (Anmerkung 849)

Ignatius von Antiochia 63, 66, 177

Irendus von Lyon 14, 17, 18, 41,
50, 51, 55, 56 (Anmerkung 8),
59, 61, 66 (Anmerkung 66), 68,
69, 74, 99, 172 (Anmerkung 21),
175, 178, 197, 212 (Anmerkung
121), 214, 231 (Anmerkung
227), 232 (Anmerkung 231), 234,
252, 254, 266, 280 (Anmerkung
491), 283, 286, 295, 297, 301, 302
(Anmerkung 614), 313, 314, 325,
328, 329, 334, 335, 347, 351, 352,
358,373, 388-389, 390

Isaias, Jesaja 321, 334, 335, 336

Iwersen,]. 103, 110,112,113, 144
(Anmerkung 623), 156

Jankowski, G. 135
Jeremias 334

Jesus, Jesus Christus 71, 72
(Anmerkung 99), 290, 313, 316,
317, 327, 372, 373

Jirmeja ben Eleazar
kung 230)

Joel 334

Johanan 339 (Anmerkung 850)

Johannes der Taufer 128
(Anmerkung 489), 132, 133, 273,
325, 335, 379, 381, 392

Jonas, H. 7,26, 29, 36, 74, 75, 79,
80, 81, 82 (Anmerkung 187), 98,
108, 145 (Anmerkung 626), 158,
159-160, 168, 342

Judas Iskariot 280

Justin (Gnostiker) 39, 40, 41,
42,126, 267-273, 326, 339
(Anmerkung 846), 390

Justin der Mirtyrer 55, 59, 61, 69,
99, 126, 172 (Anmerkung 21),
178, 339 (Anmerkung 846), 339
(Anmerkung 849)

231 (Anmer-

Kaiser, UU. 13, 25,238,278, 279,
295, 296, 302, 303, 306, 308, 360,
373 (Anmerkung 1092)

Kakosy, L. 88, 89

Karpeles, G. 108

Kerenyi, K. 168

Kerinth 30, 39, 63, 66, 177, 337

Kessler, K. 58, 85, 86, 171, 344,
365, 376, 378
King, K.L. 1, 40, 43-49, 56

(Anmerkung 7), 61, 154
Kippenberg, H.G. 135, 164
Klauck, H.-J. 6, 74, 102, 113, 119,

171, 377, 380, 392
Koffmane, G. 27
Koster, H. 119, 120, 143, 161, 178,

227 (Anmerkung 201)

Kraeling, CH. 377
Krause, M. 7
Kretschmar, G. 68 (Anmerkung

78), 103, 137, 138
Kroll,J. 91,224
Kiimmel, W.G.

452)

272 (Anmerkung



442 REGISTER

Lagrange, M.L. 91,377

Lampe, GW.H. 19

Layton, B. 306

Legge, F. 80

Leicht, R. 145

Leisegang, H. 26, 29, 74, 157, 159

Lidzbarski, M. 7, 101, 220
(Anmerkung 160), 293, 313,
324 (Anmerkung 753), 329, 347
(Anmerkung 928), 359, 364, 365,
366, 374, 376, 379 (Anmerkung
1157), 383

Lietzmann, H. 381

Lipsius, R.A. 59, 134

Logan, AHB. 7,79,150

Lohse, E. 171, 172 (Anmerkung
21)

Loisy, A. 381

Lukas (Evangelist) 150

Lupieri, E. 379

Luttikhuizen, G.P. 7, 153, 210, 308

Liidemann, Gerd 150

Macuch, R. 375, 377, 382, 383, 384

Maier, . 7,122, 123, 143, 144, 145,
154, 156, 191, 195

Mani 30, 39, 51 (Anmerkung 226),
93, 97, 127, 208 (Anmerkung 93),
307 (Anmerkung 642)

Mansoor, M. 148

Marcellina 18

Marcion 20, 30, 39, 51, 191
(Anmerkung 2), 326, 338

Maria 273, 335, 372 (Anmerkung
1089)

Markschies, Ch. 13, 17, 19, 20,
34, 48, 52, 61, 64, 74, 77, 82
127 (Anmerkung 483), 167
(Anmerkung 768), 169, 170, 171

Markus (Gnostiker) 145 (Anmer-
kung 626), 335

Masing, U. 93

McRae, R. 103, 354, 355

Menander 30, 39, 55, 175, 178, 337
(Anmerkung 827)

Ménard, J.E. 108, 280

Michaelis, ].D. 57, 85

MiSa bar Amra 325

Mose 106, 137 (Anmerkung 587),
154, 202, 242, 257, 259, 268, 274,
299, 305, 313, 324-326, 332, 334,
335, 336, 339 (Anmerkung 850),
350, 390

Mosheim, J.L. 85

Nagel, P. 6, 194, 260, 263, 271,
281, 302 (Anmerkung 621),
304 (Anmerkung 631), 305
(Anmerkung 637), 312, 329, 367,
387

Nahum 334

Nathan 334

Nilsson, M.P. 91, 224

Nock, A.D. 74

Nock, T. 103

Noldecke, Th. 377

Odeberg, H. 377

Oeyen, C. 358

Origenes 19, 41, 126, 133,
134, 145 (Anmerkung 626),
172 (Anmerkung 21), 320
(Anmerkung 734), 326,
339 (Anmerkung 846), 343
(Anmerkung 881), 344, 358, 360

Pagels, E.  166-167

Parrott, D.M. 89, 90

Paulus 115

Pearson, B.A. 7, 28 (Anmerkung

120), 101 (Anmerkung 314), 103,
104, 122, 125, 156 (Anmerkung
701), 165, 194, 196, 202, 208,
209, 210, 211 (Anmerkung 116),
212 (Anmerkung 118), 226, 227,
237 (Anmerkung 264), 274,
280 (Anmerkung 490), 281,
282, 296, 297, 303 (Anmerkung
621), 304 (Anmerkung 631), 310,
316 (Anmerkung 709), 317, 319
(Anmerkung 726), 321, 368
Pedersen, V. Sch. 377, 380
(Anmerkung 1175)
Percy, E. 171



II. GESCHICHTLICHE UND REALE PERSONEN 443

Perkins, Ph. 103,138

Pesch,R. 150

Peterson, E. 103, 379 (Anmerkung
1162)

Pétrement, S.

Petrie, E 315

Philetus 20

Philo von Alexandria 12, 17, 26,
59, 95, 99, 100, 104, 105, 107
108, 126, 136, 137, 138-139,
144 (Anmerkung 624), 155, 200,
208, 211, 225, 226, 251, 271, 282,
313 (Anmerkung 685), 315, 319,
339 (Anmerkung 846), 340, 342
(Anmerkung 877), 345-346, 347,
349 (Anmerkung 941), 390, 451
(Anmerkung 957)

Phygelus 20

Plato 11, 75, 76 (Anmerkung 48),
81, 82, 83, 106, 139, 236, 338, 342
(Anmerkung 877)

Plisch, U.-K. 295

Plotin 56, 75, 82 (Anmerkung 192)

Plutarch 226

Pokorny, Petr 74, 92, 103,
109-110, 139, 153, 171, 179
(Anmerkung 24), 340, 348

Porphyrius 74

Ptolemaios VI. Philometor 106

65,171

Ptolemaus 4o, 281, 287, 327, 328
Puech, H.-Ch. 79, 80, 86, 168, 178,
344, 353

Pythagoras 106

Quispel, G. 7,18, 19, 31, 52, 74,
83, 96, 101 (Anmerkung 314),
103, 110, 125, 126, 137, 145
(Anmerkung 626), 153, 168, 171,
209 (Anmerkung 98), 249, 338,
339 (Anmerkung 850), 340, 348,
350, 353, 356, 359

Reitzenstein, R. 58, 85, 88, 91, 93,
94, 95, 171, 223, 251, 377

RiefSler 322

Ringgren, H. 134, 148 (Anmer-
kung 650), 149 (Anmerkung 655)

Rosenthal, . 376

Roukema, R. 74, 77,78

Rudolph, K. 7,18, 19, 21, 22, 29,
33, 48, 50, 60, 74, 79 (Anmerkung
165), 80, 82, 98, 101, 102, 113,
119, 120, 121, 123, 125, 126, 128,
131, 135, 137, 138 (Anmerkung
588), 142, 143, 155, 156, 159
(Anmerkung 722), 161, 162
(Anmerkung 737), 164, 167,
193, 200, 205 (Anmerkung 77),
218, 220 (Anmerkung 157),
222, 227 (Anmerkung 201),
246, 248 (Anmerkung 334), 249,
265 (Anmerkung 428), 281, 283
(Anmerkung 505), 338, 341, 345
(Anmerkung 906), 348, 352, 353,
354, 356, 360, 365 (Anmerkung
1050 U. 1054), 366, 375, 377, 380,
381, 382, 384, 389, 392

Russell, D.S. 140 (Anmerkung
600)
Salomo  330-333, 379

Salzberger, G. 333

Satornil (Satornilos, Saturninus)
30, 39, 55, 63, 66 (Anmerkung
66), 117, 231 (Anmerkung 227),
252, 335, 337 (Anmerkung 827),
346 (Anmerkung 909)

Sauneron, S. 224

Sive-Soderbergh, T.

Schaeder, H.-H.

Schifer, P.
146, 147

Schenk, W. 153

Schenke, H.-M. 7,18, 19, 21, 22,
24 (Anmerkung 100 u. 102),
25, 33, 38, 39, 50 (Anmerkung
223), 52, 79, 101, 103, 104, 119,
127, 128, 144-145 (Anmerkung
624), 153, 160, 161, 171, 172~
173 (Anmerkung 21), 178, 179
(Anmerkung 24), 204, 210, 227,
249, 270 (Anmerkung 437), 290
(Anmerkung 554), 306, 317, 319,
320, 321, 323 (Anmerkung 245),

377,383
74> 377
145 (Anmerkung 626),



444 REGISTER

Schenke, H.-M. (Forts.) 324, 337
(Anmerkung 828), 338, 348, 352,
377, 380, 381, 384, 392

Schille, G. 150

Schmid,]. 377

Schmithals, W. 34, 38, 52, 56
(Anmerkung 7), 171, 172, 174
(Anmerkung 25)

Schneider, C. 74

Schoeps, H.-J. 6, 24 (Anmerkung
100), 33, 73, 143

Scholem, G. 7, 103, 122, 123, 124,
143, 145 (Anmerkung 626), 319
(Anmerkung 728), 359-360

Schubert, K. 7, 103, 113, 122,
123, 125, 126, 129, 130, 131,
140 (Anmerkung 602), 145, 152
(Anmerkung 676)

Scott, W. 224, 225, 251

Segal, AFE 7,146

Segelberg, E. 368, 375, 377

Simlai 231 (Anmerkung 225)

Simon Magos 352

Simon Magus 20, 30, 39, 40, 41,
50, 51, 55, 57, 59, 61, 68, 88
90, 99, 117, 128, 132, 133, 134~
137, 150, 172-173 (Anmerkung
21), 175, 178, 326, 334, 335, 337
(Anmerkung 827), 351, 352

Simon, R. 103

Slama 383 (Anmerkung 383)

Smith, C.B. 110,113

Smith, M. 17,19

Strecker, G. 151

Strickter, B.H. 224

Stroumsa, A.G. 7, 101 (Anmer-
kung 314), 101 (Anmerkung
314), 103, 147, 367, 368

Stiirmer, K. 74, 108, 109

Tardieu, M. 368

Tertullian 20, 41, 69, 74, 280, 281

Theiler, W. 76 (Anmerkung 148)

Theiflen, G. 34, 122, 150, 156, 168,
171, 341

Theodor bar Konai 382

Theodoret 132 (Anmerkung 529)

Thomas, ]. 375,377

Thomassen, E. 280

Tiberius Alexander 144 (Anmer-
kung 624), 145 (Anmerkung 626)

Tittmann, C.C. 57

Troger, K.-W. 7, 13, 24 (Anmer-
kung 100), 35, 48, 49, 52, 53
(Anmerkung 231), 66, 67, 72,
81, 83 (Anmerkung 194), 84, 92,
101 (Anmerkung 314), 102, 103,
113, 119, 120, 122, 123, 127, 128,
141-142 (Anmerkung 607), 151,
153, 155, 156, 158, 160, 161, 162,
169, 171, 178, 224, 249, 312, 342,
354, 377, 380, 381, 392

Turner, J.D. 280, 283 (Anmerkung
509)
Valentinus 20, 30, 39, 76, 88, 92,

178, 340

Van Baaren, Th. P. 23, 52

Van den Broek, R. 72,236

Van Unnik, W.C. 123, 143,
144 (Anmerkung 624), 154
(Anmerkung 691), 155, 156, 158,
191, 257, 341, 355, 359, 370

Vielhauer, Ph. 171

Von Harnack, A. 27, 56 (Anmer-
kung 8), 60, 63-65, 74, 191
(anmerkung 2)

Von Rad, G. 231 (Anmerkung
228), 282 (Anmerkung 502),
292

Walch, CWE 57, 85

Waldstein, M. 210, 211

Weber, M. 166

Wesendonk, O.G. 376

Widengren, G. 99, 345 (Anmer-
kung 906), 376

Williams, M.A. 1, 15, 18, 19, 40—
49, 192 (Anmerkung 12)

Wilson, R. McL. 7, 31, 52, 60
(Anmerkung 33), 74, 101
(Anmerkung 314), 103, 108,
110, 133, 148, 153, 171, 174
(Anmerkung 23), 192



II. GESCHICHTLICHE UND REALE PERSONEN 445

Wintermute, O. 201 (Anmerkung Zacharias 334
48), 238, 263, 271 Zandee,]. 35
Zarathustra, Zoroaster 93
Yamauchi, E. 145 (Anmerkung Zielinski, Th. 91, 223

626), 173 Zimmern, H. 376



III. OrRTE

Alexandria 55, 76, 88, 111, 112,
212, 227, 258, 330 (Anmerkung
790), 350, 374

Antiochia 55,175,177, 373

Ararad(t) 291, 306

Agypten 23, 55, 57, 73, 88, 89, 90,
106, 111, 112, 113, 163, 165, 174
(Anmerkung 23), 177, 178, 179
(Anmerkung 24), 226, 258, 324,
326, 328, 329, 374

Babylon 157, 379 (Anmerkung
1162)

Babylonisches Tiefland 99

Bala’izah 315, 316, 317

Damaskus 132
Dendera 91 (Anmerkung 251)

Edom 306
Elephantine 353
Eleusis 83
Ephesus 297

Gomorr(h)a 285 (Anmerkung
523), 290, 313

Harran 385
Hebron 353
Hermopolis 92
Huzistan 383

Indien 73

Iran (Persien) 23,58, 73, 86, 93,
98, 99, 160 (Anmerkung 728),
174 (Anmerkung 23), 177, 345
(Anmerkung 906)

Jerusalem 127 (Anmerkung 479),
165 (Anmerkung 759), 167, 168,
272, 322, 332, 361, 376, 379, 380,
392

Jordangebiet 128

Judda 172 (Anmerkung 21)

Kleinasien 106, 110, 163, 177, 179
(Anmerkung 24), 353

Leontopolis 104, 144 (Anmerkung
624)

Medien 378 (Anmerkung 1155),
385

Memphis 89

Mesopotamien (Babylonien, Irak,
Zweistromland) 23, 86, 88,
98, 106, 127 (Anmerkung 483),
160 (Anmerkung 728), 163,
164, 174 (Anmerkung 23), 177,
178, 344-345, 376, 377, 378, 379
(Anmerkung 1157), 384, 391

Messina 21, 23, 24, 30, 61, 120

Nazaret 373

Negeb 353

Nisibis 385

Nord-Saqqara 91 (Anmerkung
251)

Noricum 296

Palistina 101, 104, 105, 106, 112,
121, 128, 144 (Anmerkung 624),
165, 178, 179, 210, 258, 306, 374,
376, 381, 384, 391

Phénizien 352

Qumran 12, 23, 128-134, 144
(Anmerkung 624), 307, 310, 311,
323, 356

Rom 93,157,177,178
Rotes Meer 329

Samarien (Samaria) 59, 99,
127, 132, 134-138, 150, 172
(Anmerkung 21), 175, 178

Sinai 306, 324, 350

Sodom 285 (Anmerkung 523),
290, 312-314



III. ORTE 447

Syrien 55, 101, 106, 112, 128, 163,
164,175,177, 178, 210, 258, 306
(Anmerkung 640), 374, 376, 381,
391

Tang-e Sarwak 383

Transjordanien 99

Tunah el Gebel 91 (Anmerkung
251)

Tyrus 352






	Gnosis und Judentum:
Alttestamentliche und jüdische Motive
in der gnostischen Literatur und das
Ursprungsproblem der Gnosis
	Inhalt
	Geleitwort
	Abkürzungsverzeichnis
	Einleitung
	I. Thema
	II. Forschungsziel und Methoden
	III. Aufbau und Inhalt
	IV. Quellen und Sekundärliteratur

	I. Teil: Die Frage nach dem Ursprung der Gnosis
	I.1. Methodologische Grundlagen: Der Begriff „Gnosis“ und seine Definition
	I.1.1. „Gnosis“, „Gnostizismus“, „gnostisch“ und„Gnostiker“ aus begriffsgeschichtlicher Perspektive
	I.1.2.Was ist Gnosis?
	I.1.3. Definitionen
	I.1.4. Hauptmerkmale der Gnosis (1966)
	I.1.4.1. Das Kolloquiumvon Messina (1966)
	I.1.4.2. Gilles Quispel
	I.1.4.3. Robert McLachlan Wilson
	I.1.4.4. Robert Haardt
	I.1.4.5. Sasagu Arai
	I.1.4.6. Hans-Joachim Schoeps
	I.1.4.7. Hans-Martin Schenke
	I.1.4.8. Kurt Rudolph
	I.1.4.9. Christoph Markschies
	I.1.4.10. Walter Schmithals
	I.1.4.11. Gerd Theißen
	I.1.4.12. Karl-Wolfgang Tröger
	I.1.4.13. Hans Blumenberg
	I.1.4.14.Werner Foerster
	I.1.4.15. Jan Zandee
	I.1.4.16. Hans Jonas

	I.1.5. Kritik an der „Gnosis“ als Kategorie und dem Gnosis-Bild der neuzeitlichen Forschung
	I.1.6. Zusammenfassung–Gnosis-Modelle als methodologisches Problem

	I.2.	Theorien über den Ursprung der Gnosis
	I.2.1. Das Ursprungsproblem der Gnosis in der Forschungsgeschichte
	I.2.2. Kirchengeschichtliches Ursprungsmodell –Gnosis als innerchristliches Phänomen
	I.2.3. Kritische Auseinandersetzung mitdem kirchengeschichtlichen Ursprungsmodell
	I.2.4. Religionsgeschichtliches Ursprungsmodell –Gnosis als außerchristliche religiöse Bewegung oder als eigenständige Religion
	I.2.4.1. Griechisch-hellenistische Theorien
	a. Die griechische Philosophie
	b. Mysterienkulte
	c. Kritische Auseinandersetzung mit dem griechisch-hellenistischen Ursprungsmodell der Gnosis

	I.2.4.2. Altorientalische Theorien
	a. Altbabylonische Religion
	b. Kritische Auseinandersetzung mit dem altbabylonischen Ursprungsmodell der Gnosis
	c. Altägyptische Religion
	d. Kritische Auseinandersetzung mit dem altägyptischen Ursprungsmodell der Gnosis
	e. Altiranische Religion
	f. Kritische Auseinandersetzung mit dem altiranischen Ursprungsmodell der Gnosis

	I.2.4.3. Jüdische Herleitung der Gnosis
	a. Hellenistisches Judentum
	b. Apokalyptik
	c. Weisheitslehre
	d. Jüdische Skepsis
	e. Jüdische Mystik
	f. „Häretiker“ im Rabbinertum
	g. Taufgruppen
	h. Qumran
	i. Samaritanertum
	j. Kritische Auseinandersetzung mit der jüdischen Herleitung der Gnosis


	I.2.5. Polykausale Herleitung der Gnosis
	a. Existentialphilosophisches Ursprungsmodell der Gnosis – Gnosis als Daseinshaltung
	b. Soziologische und psychologische Ursprungsmodelle der Gnosis

	I.2.6. Zusammenfassung –Theorien über den Ursprung der Gnosis

	I.3.	Exkurs 1: Entstehungszeit der Gnosis
	I.4. Exkurs 2: Entstehungsort der Gnosis
	I.5.	Zusammenfassende Definition der Gnosis in Hinblick auf ihren Ursprung
	I.6.	Zusammenfassung des I. Teils
	I. Methodologische Grundlagen: Der Begriff „Gnosis“ und seine Definition
	II. Theorien über den Ursprung der Gnosis

	II. Teil: Die Frage hach den Beziehungen zwischen Gnosis und Judentum
	II.1. Fragestellung
	II.2. Alttestamentlicher und jüdischer Stoff in der gnostischen Literatur
	II.2.1. Schöpfungsberichte
	II.2.1.1. Schöpfung der Welt
	a. Die Kosmogonie im Werk „Vom Ursprung der Welt“
	b. Die Kosmogonie im Apokryphon des Johannes
	c. Die Kosmogonie der „Barbelioten“ bei Irenäus
	d. Die Kosmogonie der „Ophiten“ und „Sethianer“ bei Irenäus
	e. Kosmogonien in der mandäischen Literatur
	f. Die Kosmogonie im Traktat „Poimandres“

	II.2.1.2. Erzählungen über die Schöpfung des Menschen
	a. Die Anthropogonie im Werk „Vom Ursprung der Welt“
	b. Die Anthropogonie im Apokryphon des Johannes
	c. Die Anthropogonie in der Hypostase der Archonten
	d. Die Schöpfung des Menschen in den anderen Nag Hammadi-Schriften
	e. Anthropogonien in der mandäischen Literatur
	f. Die Anthropogonie im Traktat „Poimandres“
	g. Gnostische Anschauungen von der Schöpfung des Menschen bei Irenäus

	II.2.1.3. Erzählungen und Berichte über den Paradiesgarten, den Sündenfall und die Vertreibung aus dem Paradies
	a. Die Paradieserzählung im Werk „Vom Ursprung der Welt“
	b. Die Paradieserzählung im Apokryphon des Johannes
	c. Die Paradieserzählung in der Hypostase der Archonten
	d. Anspielungen auf den Urzustand und den Fall des Menschen in der Apokalypse des Adam
	e. Die Paradiesgeschichte in der mandäischen Literatur
	f. Paradies und Sündenfall nach der gnostischen Erklärung bei Irenäus
	g. Paradies und Sündenfall im Buch „Baruch“ des Gnostikers Justin bei Hippolyt von Rom
	h. Die Auslegung der Sündenfallgeschichte im Werk „Das Zeugnis der Wahrheit“

	II.2.1.4. Die Nachkommen Adams in der Gnosis
	a. Kain und Abel
	b. Seth
	c. Henoch
	d. Noah und seine Familie

	II.2.1.5. Die Erzählungen und Berichte über die Sintflut
	a. Die Sintflut im „ägyptischen Evangelium“
	b. Die Sintflut in der Apokalypse des Adam
	c. Die Sintflut im Apokryphon des Johannes
	d. Die Sintflut in der Hypostase der Archonten
	e. Die Sintflut in der Paraphrase des Seem
	f. Die Sintflut in der „valentinianischen Abhandlung“
	g. Die Sintflut im Ginza
	h. Die Sintflut bei den „Gnostikern“ von Irenäus und bei den „Sethianern“ von Epiphanius
	i. Die Erzählungen und Berichte über die Sintflut und ihralttestamentlicher und jüdischer Hintergrund

	II.2.1.6. Die Überlieferung vom Geschlechtsverkehr zwischen Gottessöhnen und Menschentöchtern
	II.2.1.7. Die Patriarchen und die Ereignisse in Sodom
	II.2.1.8. Melchisedek
	II.2.1.9. Mose, die Gesetzgebung und das Gesetz
	II.2.1.10. Das Exodus-Motiv
	II.2.1.11. König Salomo
	II.2.1.12. Die Propheten
	II.2.1.13. Die gnostischen Mythologeme und ihr jüdischer Hintergrund
	a. Der Unbekannte Gott und der Demiurg
	b. Die sieben Archonten
	c. Der Gott „Mensch“
	d. Die Weisheit
	e. Der Gottesgeist im Menschen

	II.2.1.14. Hebräisch-aramäisches Sprachgut in gnostischen Überlieferungen
	II.2.1.14.1. Übernatürliche Wesen mit semitischen Namen in der gnostischen Literatur und in den patristischen Berichten über die Gnosis
	II.2.1.14.2. Die Frage nach der Herkunft der semitischen Namen in der gnostischen Literatur und in den patristischen Berichten
	II.2.1.14.3. Hebräische und aramäische Wörter und Wortspiele in den gnostischen Schriften von Nag Hammadi

	II.2.1.15. Die Ursprungsfrage der Mandäerin Zusammenhang mit dem antiken Judentum


	II.3. Zusammenfassung des 2. Teils
	I. Zur Fragestellung und Methode
	II. Zu den alttestamentlichen und jüdischen Motiven in der gnostischen Literatur
	III. Zu den hebräischen und aramäischen Wörtern und Wortspielen in den gnostischen Schriften von Nag Hammadi
	IV. Zur Mandäerfrage

	Ergebnisse
	Quellen und Literatur
	1. Quellen
	2. Hilfsmittel
	3. Sekundärliteratur

	Register
	I. Mythische Wesen und legendäre Personen
	II. Geschichtliche und reale Personen
	III. Orte



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (None)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails true
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo false
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo false
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 100
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 150
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 1.30
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 10
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 10
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 150
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 1.30
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 10
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 10
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 300
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 600
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.08333
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects true
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /PDFXOutputConditionIdentifier (CGATS TR 001)
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440639063106360020063906440649002006270644063406270634062900200648064506460020062E06440627064400200631063306270626064400200627064406280631064A062F002006270644062506440643062A063106480646064A00200648064506460020062E064406270644002006350641062D0627062A0020062706440648064A0628061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043f043e043a0430043704320430043d04350020043d043000200435043a04400430043d0430002c00200435043b0435043a04420440043e043d043d04300020043f043e044904300020043800200418043d044204350440043d04350442002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e5c4f5e55663e793a3001901a8fc775355b5090ae4ef653d190014ee553ca901a8fc756e072797f5153d15e03300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc87a25e55986f793a3001901a904e96fb5b5090f54ef650b390014ee553ca57287db2969b7db28def4e0a767c5e03300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020007a006f006200720061007a006f007600e1006e00ed0020006e00610020006f006200720061007a006f007600630065002c00200070006f007300ed006c00e1006e00ed00200065002d006d00610069006c0065006d00200061002000700072006f00200069006e007400650072006e00650074002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c00200073006b00e60072006d007600690073006e0069006e0067002c00200065002d006d00610069006c0020006f006700200069006e007400650072006e00650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200064006900650020006600fc00720020006400690065002000420069006c006400730063006800690072006d0061006e007a0065006900670065002c00200045002d004d00610069006c0020006f006400650072002000640061007300200049006e007400650072006e00650074002000760065007200770065006e006400650074002000770065007200640065006e00200073006f006c006c0065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f007300200070006100720061002000760069007300750061006c0069007a00610063006900f3006e00200065006e002000700061006e00740061006c006c0061002c00200063006f007200720065006f00200065006c006500630074007200f3006e00690063006f0020006500200049006e007400650072006e00650074002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e400740074006500690064002000730065006c006c0069007300740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002c0020006d0069007300200073006f006200690076006100640020006b00f500690067006500200070006100720065006d0069006e006900200065006b007200610061006e0069006c0020006b007500760061006d006900730065006b0073002c00200065002d0070006f0073007400690067006100200073006100610074006d006900730065006b00730020006a006100200049006e007400650072006e00650074006900730020006100760061006c00640061006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f006200650020005000440046002000640065007300740069006e00e90073002000e000200049006e007400650072006e00650074002c002000e0002000ea007400720065002000610066006600690063006800e90073002000e00020006c002700e9006300720061006e002000650074002000e0002000ea00740072006500200065006e0076006f007900e9007300200070006100720020006d006500730073006100670065007200690065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003b103c103bf03c503c303af03b103c303b7002003c303c403b703bd002003bf03b803cc03bd03b7002c002003b303b903b100200065002d006d00610069006c002c002003ba03b103b9002003b303b903b1002003c403bf0020039403b903b1002d03b403af03ba03c403c503bf002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05EA05E605D505D205EA002005DE05E105DA002C002005D305D505D005E8002005D005DC05E705D805E805D505E005D9002005D505D405D005D905E005D805E805E005D8002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV <FEFF005a00610020007300740076006100720061006e006a0065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e0061007400610020006e0061006a0070006f0067006f0064006e0069006a006900680020007a00610020007000720069006b0061007a0020006e00610020007a00610073006c006f006e0075002c00200065002d0070006f0161007400690020006900200049006e007400650072006e0065007400750020006b006f00720069007300740069007400650020006f0076006500200070006f0073007400610076006b0065002e00200020005300740076006f00720065006e0069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400690020006d006f006700750020007300650020006f00740076006f00720069007400690020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006b00610073006e0069006a0069006d0020007600650072007a0069006a0061006d0061002e>
    /HUN <FEFF00410020006b00e9007000650072006e00790151006e0020006d00650067006a0065006c0065006e00ed007400e9007300680065007a002c00200065002d006d00610069006c002000fc007a0065006e006500740065006b00620065006e002000e90073002000200049006e007400650072006e006500740065006e0020006800610073007a006e00e1006c00610074006e0061006b0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f9002000610064006100740074006900200070006500720020006c0061002000760069007300750061006c0069007a007a0061007a0069006f006e0065002000730075002000730063006800650072006d006f002c0020006c006100200070006f00730074006100200065006c0065007400740072006f006e0069006300610020006500200049006e007400650072006e00650074002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF753b97624e0a3067306e8868793a3001307e305f306f96fb5b5030e130fc30eb308430a430f330bf30fc30cd30c330c87d4c7531306790014fe13059308b305f3081306e002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a3067306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f3092884c306a308f305a300130d530a130a430eb30b530a430ba306f67005c0f9650306b306a308a307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020d654ba740020d45cc2dc002c0020c804c7900020ba54c77c002c0020c778d130b137c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b00790074006900200072006f006400790074006900200065006b00720061006e0065002c00200065006c002e002000700061016100740075006900200061007200200069006e007400650072006e0065007400750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f007400690020007201010064012b01610061006e0061006900200065006b00720101006e0101002c00200065002d00700061007300740061006d00200075006e00200069006e007400650072006e006500740061006d002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor weergave op een beeldscherm, e-mail en internet. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f007200200073006b006a00650072006d007600690073006e0069006e0067002c00200065002d0070006f007300740020006f006700200049006e007400650072006e006500740074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079015b0077006900650074006c0061006e006900610020006e006100200065006b00720061006e00690065002c0020007700790073007901420061006e0069006100200070006f0063007a0074010500200065006c0065006b00740072006f006e00690063007a006e01050020006f00720061007a00200064006c006100200069006e007400650072006e006500740075002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200065007800690062006900e700e3006f0020006e0061002000740065006c0061002c0020007000610072006100200065002d006d00610069006c007300200065002000700061007200610020006100200049006e007400650072006e00650074002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020006100660069015f006100720065006100200070006500200065006300720061006e002c0020007400720069006d0069007400650072006500610020007000720069006e00200065002d006d00610069006c0020015f0069002000700065006e00740072007500200049006e007400650072006e00650074002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f0020044d043a04400430043d043d043e0433043e0020043f0440043e0441043c043e044204400430002c0020043f0435044004350441044b043b043a04380020043f043e0020044d043b0435043a04420440043e043d043d043e04390020043f043e044704420435002004380020044004300437043c043504490435043d0438044f0020043200200418043d044204350440043d043504420435002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020007a006f006200720061007a006f00760061006e006900650020006e00610020006f006200720061007a006f0076006b0065002c00200070006f007300690065006c0061006e0069006500200065002d006d00610069006c006f006d002000610020006e006100200049006e007400650072006e00650074002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020007000720069006b0061007a0020006e00610020007a00610073006c006f006e0075002c00200065002d0070006f01610074006f00200069006e00200069006e007400650072006e00650074002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e40020006e00e40079007400f60073007400e40020006c0075006b0065006d0069007300650065006e002c0020007300e40068006b00f60070006f0073007400690069006e0020006a006100200049006e007400650072006e0065007400690069006e0020007400610072006b006f006900740065007400740075006a0061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f6007200200061007400740020007600690073006100730020007000e500200073006b00e40072006d002c0020006900200065002d0070006f007300740020006f006300680020007000e500200049006e007400650072006e00650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF0045006b00720061006e002000fc0073007400fc0020006700f6007200fc006e00fc006d00fc002c00200065002d0070006f00730074006100200076006500200069006e007400650072006e006500740020006900e70069006e00200065006e00200075007900670075006e002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f0062006100740020007600650020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a0456043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043f0435044004350433043b044f043404430020043700200435043a04400430043d044300200442043000200406043d044204350440043d043504420443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Brill Webready 2v1)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName (None)
      /DestinationProfileSelector /WorkingCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks true
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /WorkingCMYK
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing false
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [600 600]
  /PageSize [453.543 680.315]
>> setpagedevice




